#### THE

# JAIMINÍYA-NYÁYA-MÁLÁ-VISTARA

OF

# MÁDHAVÁCHÁRYA

EDITED FOR THE SANSKRIT TEXT SOCIETY

BY

THE LATE

67981 THEODOR GOLDSTÜCKER

AND COMPLETED

EDWARD B. COWELL.



SalM.G.C.

Reprint of the edition 1878

BIBLIO VERLAG · OSNABRUCK · 1970

Printed in W-Germany
Gesamtherstellung: Proff & Co. KG, Bad Honnef a. Rhein

#### PREFACE.

This edition of the Jaiminiya-nyáya-málá-vistara was commenced by the late Prof. Goldstücker in 1865 as the first book published under the auspices of the Sanskrit Text Society. He had already devoted himself for many years to the collation of the Mss. of the work in the different libraries of Europe; and probably no European scholar has ever attained such a profound acquaintance with that peculiar branch of Sanskrit literature, the Púrva Mímámsá. At his death in 1872, 400 pages of the work were printed, forming five parts in the Sanskrit Text Society's series; and I eventually undertook to complete the edition.

I was at the time under the impression that my work would be little beyond the correction of the proofsheets as the remaining portion passed through the press; but I soon found that I had a more difficult task. Professor Goldstücker had indeed copied out the entire text from the Parisian Ms. (P.) and had collated it with the two Mss. A and O; but his own transcript1) was only a catalogue of various readings, without any marks of preference for any. I had consequently to form my own text from the materials which he had thus collected; and I had also to collate the Ms. B., which he himself used to collate at the last moment, when making the instalments of his final copy for the press, and which he had examined for but a very few pages beyond the point where the printing stopped. I had thus only one fresh Ms. to collate; but had I known that the responsibility of fixing the final text would entirely rest upon me, I should hardly have undertaken the task. The Purva Mimámsá has never been a favourite study of mine; and I have not that wide knowledge of the Mimamsa literature which could alone give the requisite confidence and skill , in selecting the true readings amidst the many variations of our Mss. I have however done my best; I have tried to give an intelligible text, and I have added at the end of the volume a list of the variants, which will put the reader in possession of the Manuscript aid for explaining or correcting the printed text from p. 400. I had at first thought of doing the same for the variants of the earlier portion; but I do not believe that it would have repaid the labour required. Professor Goldstücker had collated several fragmentary Mss. for this part, beside the four which I used for mine; and he

<sup>1)</sup> This is now in the library of the Strassburg University.

had uniformly written the variants of each Ms. in a different-coloured ink instead of denoting it by a letter. Unfortunately, however, in the course of time some of these colours had faded, and thus the readings of some of the Mss. could not be distinguished. I should therefore have had to undertake much of the collation over again, — a labour which seemed unnecessary in a work of such very limited interest as the present, particularly where we have every reason to trust the critical acumen of the original editor, based as it was on such a life-long study of this peculiar literature. Another reason, however, which mainly influenced me in my decision, was the fact that most of the work is reprinted in the author's own commentary on the Taittiriya Samhitá and Bráhmana<sup>1</sup>), the various adhikaranas being continually quoted<sup>2</sup>) at the end of the chapter where the passage occurs on which the discussion was based. The text given in these quotations is really the best commentary on the present work, as Mádhava frequently alters his original sentences to make them more correct or intelligible 3); and everywhere their readings represent a new family of Mss. I have given at the end a list of these parallel passages, so far as I could compile it from the as yet unfinished edition in the Bibliotheca Indica; and I have left spaces for future additions which any reader, interested in the comparison, can easily supply for himself, as the Calcutta edition progresses. I have also given an index of technical terms, names of sacrifices, etc., which will be of use to the reader in finding his way through the tangled maze of the original; it is not so full as I could have wished, especially for the earlier portion; but, imperfect as it is, it represents some hard work.

The Mss., which I used for my part<sup>4</sup>) of the text (p. 401-537), are the following. A. — 1321 in the India Office Library; this Ms. originally belonged to Colebrooke and is full of his notes; it is dated Samvat 1848 and is accurately written in Devanágari letters.

- B. 1841 in the India Office Library; this Ms. was bequeathed by John Taylor, Bombay, it is fairly written (dev.) and contains many valuable corrections in a later hand.
- O. W. 91 (Aufrecht, Cat. 530) in the Bodleian Library, dated AD. 1833 and fairly accurate (dev.). (The Ms. Mill 82,83 is only an inferior transcript from the same original, Aufrecht, Cat. 528, 529.)
- P. a Ms. in Paris which seems originally to have belonged to Burnouf. It is a very inaccurate copy of an original which was written in the Bengali character, and it was unfortunate that Prof. G.'s transcript was made from this bad Ms., as every page is filled with misreadings which have to be corrected by the collation of the other Mss.

Of these Mss. A. O. P., from their remarkable agreement, must have originally come

<sup>1)</sup> Similar quotations also occur in the as yet unprinted Comm. on the Aitareya Brahmana.

Sometimes in two different places and with considerable variations, cf. Madhava's own remarks, Taitt.
 Samh. vol. II. p. 120.

<sup>3)</sup> Sometimes the alterations are much more important, thus cf. XII. 1. 13 with the Comm. to Taitt. Samh. vol. I. p. 189; XII. 2. 3 with that in vol. I. p. 116; X. 8. 12 with vol. II. p. 725.

<sup>4)</sup> Prof. Goldstücker's transcript for the press extended to p. 416.

PREFACE.

from one source; their occasional differences however prove that they were not immediately derived from the same copy, — each seems to contain, inserted in its text, what were originally marginal notes in the intermediate copies. O. especially has occasionally long passages which are not in A. P., as e. g. in X. S. 2, 3 and XII 3. 7.

B. belongs to a different family and is particularly valuable for collation. It is often nearer to the text represented in the quotations given in the Calcutta edition of the Comm. to the Taittiriya Samhitá, especially in trifling points, as e. g. śamkyam for śamkaniyam and vice versa; and it is worth notice that P. is more close to B. than either A. or O.; cf. (e. g.) the variants to X. 6. 2, and my note to p. 412, last l. My text is founded on A. O. P., but I have used B. as an occasional aid.

In addition to these the original editor also collated the following, for the earlier portion. A Ms. in the Bodleian Library, Wilson 44 (Aufrecht, Cat. 531), written in Bengali characters and containing adhyáyas I—IX. *Ibid.* Wilson 276 (Aufrecht, Cat. 532), containing the fifth adhyáya written in Devanágarí and very correct.

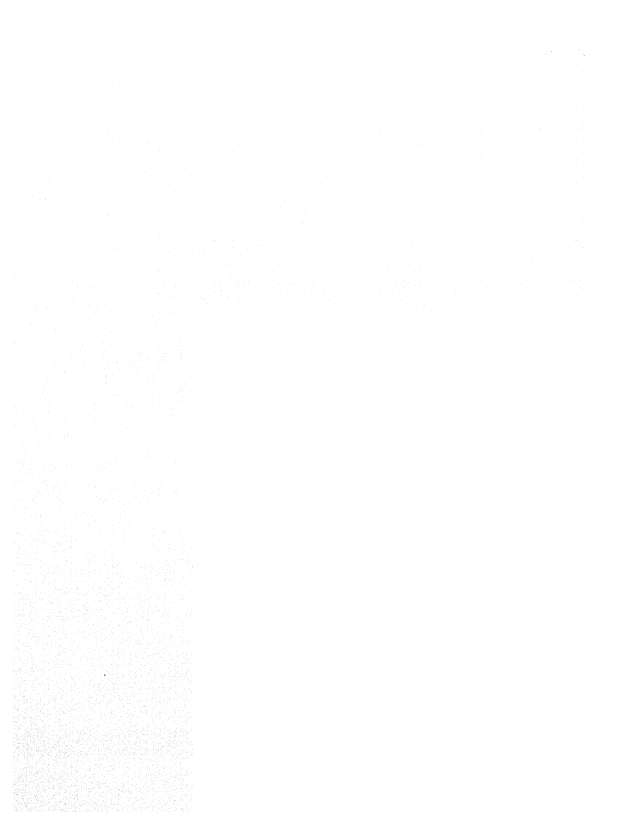
A Ms. in the India Office Library, 204 (Dev.) containing adhyáyas I—IX.; Prof. G. remarks that it is very closely related to the similar Oxford Ms. (W. 44), but neither appears to have been copied from the other.

I deeply regret that the original editor did not live to complete his task; but I am not sorry that I have thus had an opportunity of linking my name with that of my old friend. In India it is only too common to come upon unfinished temples, left to fall into decay, because no one cares to carry on the interrupted task; it will be my best reward to think that THEODOR GOLDSTÜCKER'S life-long work will not be left thus incomplete.

वह्ननि पुरुपाखनित्य हे सुहत् सर्ज विसृज्यापगतो ऽस्यगुम्फिताम् । स्युतानि चिन्ने जुसुमान्यहं भनेः प्रसन्नचित्तो ऽनुगृहाण मत्त्रुतम् ॥

Long didst thou twine this 'wreath' in bygone hours, But, ere 'twas finished, from thy hands it fell; I follow, gathering up the fading flowers, And wreathe them now as friendship's last farewell.

Cambridge, Aug. 1. 1877.



Seventy-three years have now elapsed since the first Sanskrit work appeared Three years earlier, in 1789, Sir William Jones, by publishing his translation of the drama Sakuntalâ, the master-work of Kalidâsa, the Shakespeare of India, had already created in the public mind of Europe a strong feeling in favour of the productions of Hindu genius; but it was by editing, in 1792, in the original characters, and on the principles of classical scholarship, the Sanskrit text of the Ritusamhara, or Assemblage of Scasons, that he initiated a new era of Sanskrit philology. "It is by the press alone," he on that occasion wrote, "that the ancient literature of India can long be preserved;" and the truth of his words is attested by the immense and apparently irretrievable losses which Sanskrit literature suffered when, confined to the frail materials on which it was written, it had to brave the dangers of climate, political vicissitudes, and individual negligence. But, conversely, it is attested, too, by the wonderful progress which, from the time when Sanskrit writings were intrusted to the press, Sanskrit philology has made in both Europe and For the preservation of a nation's literature is not merely the saving from decay the leaves to which its works are committed; it is the continuing its life in the memory of mankind, the propagating of the wisdom which it contains, and the spreading of the light which it may kindle at home and abroad.

That the last seventy years have done more than the joint labour of all past ages to preserve in this sense Sanskrit literature, no one will doubt who compares the knowledge which Europe and the world at large possessed of India up to the end of the last century, with that which it has gained since the resuscitation of Sanskrit literature by Sir William Jones, Wilkins, Colebrooke, Wilson, Schlegel, Bopp, Lassen, Burnouf, and those other pioneers who have worthily followed their lead. It is no longer knowledge derived from second-hand sources, respectable only because ancient; but knowledge drawn from the original testimony of Hindu divines, legislators, philosophers, grammarians, poets—in one word, from the sacred and profane, scientific and poetical literature of ancient and mediæval India.

It is not very long ago that it was possible to foster the spurious know-ledge of ancient India by pious frauds and extravagant tales, to hold up Sanskrit as a language invented by some ingenious Brahmins to conceal their mysteries from the profane multitude. Now, however, the antiquity of India lies open before us in her genuine records, and from the study of the language in which these records were delivered a new light has sprung, showing the intimate affinity between the nations of Europe and India—a new science, the science of comparative grammar, has arisen, which, on the 16th May, 1866, will celebrate its fiftieth anniversary, and on that day pay a well-deserved homage to the genius of its celebrated founder, Bopp.

But it is not Europe alone that has profited by this revival of the study of Sanskrit. India herself had lost the recollection of her past; her literature was sinking into oblivion; numerous works of her celebrated writers had perished, and others were annually perishing; her ancient language had died away, and was cultivated merely by a few of her sons; and last, not least, her social fabric and her religious belief had come to rest on mediæval and modern works, professedly derived from, and in harmony with, her most ancient sacred texts, but in truth the composition of an interested and degenerated priesthood, corrupting her faith, depraving her morality, and sapping the very foundations of her life.

From the time, then, that Sanskrit literature became diffused by the medium of the press, a new and happier day seems to have dawned over India. The mystery which her priests were so long allowed to hang over the Purânas, on which her actual creed is based, began to vanish before the printed texts of the Vedas, from which these works pretend to derive their authority. Societies have arisen which strive to enlighten the nation as to what it has lost and may regain of its ancient purity; the diffidence which naturally enough alienated the native from the European mind is giving way, at least among the educated and influential classes, before the feeling that the warm interest evinced by European scholars and statesmen in the intellectual greatness of India cannot be destitute of sincere sympathics with her material and moral welfare. Natives and Europeans combine for a regeneration of India—not that imaginary regeneration, to be effected by ideas foreign to the nation, and a civilization which could never take root in its soil, but that

regeneration produced by a removal of the impediments which previously checked its healthy development. Compared to the immensity of the labour to be performed, the beginnings are as yet small, and the labourers few; but no doubt can be entertained that, unless the work so admirably initiated by Sir W. Jones, Colebrooke, and Wilson be discontinued, and much more so if it be continued in the spirit of their noble and generous views, the future of India is full of hope.

In this spirit the Sanskrit Text Society comes forward to offer its aid for the diffusion of Sanskrit literature. Founded under the highest auspices, and supported by long official and literary experience, it aims at strengthening the interest already felt in Europe for all that concerns the prosperity of India, and at increasing the means by which Hindus as well as Europeans may co-operate to enlighten the native mind on the lessons of its past, and the necessities of its future life. By proposing to publish a series of original Sanskrit works, the Sanskrit Text Society does not lay claim to absolute originality. It is happy, on the contrary, to acknowledge that the first idea of its formation derived its stimulus from the excellent work done in the "Bibliotheca Indica," or the collection of Oriental works published under the patronage of the Honorable Court of Directors of the East India Company, and up to this time continued under the superintendence of the Asiatic Society of Bengal. But, so far from intending to interfere with the activity of that distinguished body, it feels satisfied that it will increase its strength by performing that part of the common work which is favoured by better opportunities in Europe than exist for it in India, and which might else have been long delayed or left undone. For, in view of the difficulties which have hitherto prevented European scholars from joining the Asiatic Society of Bengal in its labours, and convinced, too, that the vast treasures of Sanskrit literature as yet concealed in the public and private libraries of Europe and India can only be brought to light if European assistance, material as well as intellectual, is added to that which India affords, the Sanskrit Text Society trusts that its objects will be welcomed by all true friends of India, and receive their support wherever literary, philological, or political considerations create a desire for a knowledge and a diffusion of the works of the Hindu mind.

As is natural, the basis of the publications of the Sanskrit Text Society

will be the vast and celebrated collection of Sanskrit MSS. formerly in possession of the East India Company, and now in that of the India Office. Owing its chief wealth and renown to the learning, zeal, and munificence of the greatest of modern Sanskrit scholars—it is unnecessary to say that only H. T. Colebrooke can here be meant—who unconditionally bestowed his Sanskrit MSS. on the English nation for the promotion of those studies to which he had devoted a large portion of his life, it is also indebted for its contents to the generosity of other scholars, amongst whom the names of Wilkins, Taylor, Mackenzie, and Hodgson are especially familiar to students of Sanskrit literature; and while constantly increasing through the liberality of Government and under excellent management, it is now, beyond doubt, the richest and most important of all collections of Sanskrit MSS. assembled under one roof. Up to this day it has been the main source whence European scholars have been enabled to draw their information, and to issue their publications of original texts, as well as their works on Indian antiquities and the Sanskrit language and literature. But though there is, perhaps, no library which, thanks to its enlightened and liberal direction, within the short period of its existence, has been more assiduously used, and has afforded more help in a special branch of research, than the library of the East India Company, now the library of the India Office, yet so ample are its resources that ages of hard work will still be counted before justice can be done to the scientific spirit of its founders. That other collections, too, though less rich, but nevertheless of much importance on account of special works which they possess, and the opportunity which they afford for collation -and amongst these there need only be named those of the Bodleian, the Royal Asiatic Society, the Royal Society, the Berlin and Paris libraries-will be resorted to by the Sanskrit Text Society, requires no special remark. the Society intends likewise to avail itself of all the opportunities in its power to make use, either by purchase or otherwise, of MSS. which may be procurable in India, whether from the excellent libraries at Calcutta and Benares, or through the aid of distinguished natives, among whom, for instance, Dr. Bháu Dáji is so conspicuous, not only from his own literary labours, but also from the generous aid which he has already so often afforded to the diffusion of the literature of his native land. Through special good fortune, the Sanskrit Text

Society has also much hope that it may gain access to an extremely important library of Sanskrit MSS. hitherto nearly unknown—the library of the late Raja of Tanjore; for His Screne Highness Prince Frederic of Schleswig-Holstein, recently returned from the south of India, has not only brought with him a catalogue of that remarkable collection, extending over nearly all branches of Sanskrit literature, and comprising several works no trace of which has otherwise come to light, but, himself a Sanskrit scholar, he has kindly also offered his assistance in procuring, during his next visit to India, originals or copies of those MSS. which the Society may require for its publications.

With regard to these publications themselves, it may here suffice to state that each will comprise the complete text of the manuscript edited, besides critical notes containing the various readings, and a preface giving a detailed account of the original sources whence the text has been edited and of the contents of the work; occasionally, also, explanatory notes and indices, if not too voluminous. The Society would have wished to promise likewise a full translation of the Sanskrit works which it selects for publication; but though it intends to adopt this plan whenever practicable, it fears that the obstacles still in its way would not at present allow it with safety to pledge itself to such a course.

The work which inaugurates the series of the Society's publications, though not originally intended for it, was selected because it was partly already in print, and in order that the Society's operations should commence at once. It is the celebrated compendium of the Mîmânsâ philosophy, the Jaiminîya-nyâya-mâlâ-vistara, by Mâdhavâchârya, the great commentator on the Vedas. The importance which the Mîmânsâ school possesses for the religious history of India, and the special characteristics of the work in question, will be fully discussed in the preface to the present edition, after its last part is completed. The materials for this edition having been collected by the editor over the last twenty-five years, and the printing of the text being sufficiently advanced to admit of an uninterrupted issue of the work, at intervals of three months, or less, it has seemed better to defer this preface, which may still profit by some of the works in process of publication in India, than to issue it with the first part. Besides this work, the Society also hopes to publish, ere long, some important texts, the editing of which has been kindly promised

by Dr. Hall, Librarian to the India Office, and Mr. Cowell, late Principal of the Sanskrit College at Calcutta.

With such excellent co-operation, even at the commencement of its existence, and with the encouragement which its intentions have already received from the most influential quarters, the Sanskrit Text Society trusts that it will be able to benefit Sanskrit studies in Europe and contribute to the intellectual progress of India.

THE PRINCIPAL EDITOR.

LONDON, 26th December, 1865.

## Members of the Sanshrit Cert Society.

Patron.

HIS ROYAL HIGHNESS THE PRINCE OF WALES.

Vice-Patrons.

HIS MAJESTY THE KING OF THE BELGIANS.

THE RIGHT HON. THE SECRETARY OF STATE FOR INDIA.

President.

HIS ROYAL HIGHNESS THE DUC D'AUMALE.

Vice-Presidents.

HIS EXCELLENCY MR. VAN DE WEYER.
THE RIGHT HON. LORD DUFFERIN AND CLANEBOYE.

Treasurer.

DAVID SALOMONS, ESQ., M.P.

Honorary Secretary.

OCTAVE DELEPIERRE, Esq.

Principal Editor.

PROFESSOR TH. GOLDSTÜCKER.

Other Members.

THE RIGHT REVEREND THE LORD BISHOP OF OXFORD. SIR JOHN ACTON, BART., M.P. COLONEL BALFOUR, C.B. HENRY BOHN, Esq. SIR T. E. COLEBROOKE, BART., M.P. W. S. FITZWILLIAMS, ESQ. SIR FRANCIS H. GOLDSMID, BART., M.P. SIR JOHN PETER GRANT, K.C.B. T. B. Hobnouse, Esq. ALEX. J. B. BERESFORD-HOPE, Esq., M.P. JOHN MUIR, Esq. JOHN MURRAY, Esq. PROFESSOR DADABHAI NAOROJI. SIR THOMAS ERSKINE PERRY, KNT. BARON LIONEL DE ROTHSCHILD, M.P. SIR JOHN SIMEON, BART., M.P. WILLIAM STIRLING, Esq., M.P. ROBERT S. TURNER, Esq.





वागीशाद्याः सुमनसः सर्वाथानामुपक्रमे। यं नता कृतकृत्याः स्युस्तं नमामि गजाननम् ॥ १॥ युक्तिं मानवतीं विदिन्स्यरधृतिभेंदे विशेषार्थमा-गाप्तीहः क्रमकृत्रयुक्तिनिपुणः स्नाध्यातिदेशोचितः। नित्यस्फूर्त्यधिकारवान्गतसदाबाधः स्वतन्त्रेश्वरो जागर्ति श्रुतिमत्रसङ्गचितः श्रीवुक्कग्रह्मापितः ॥ २॥ यद्वस प्रतिपाद्यते प्रगुणयत्तत्पञ्चमूर्तिप्रथां तचायं स्थितिमूर्तिमाकलयति श्रीबुक्कग्रह्मापतिः। विद्यातीर्थमुनिस्तदात्मनि लसन्मूर्तिस्वनुयाहिका तेनास्य स्वगुणैरखिरदितपदं सार्वज्ञमुद्योतते ॥ ३॥ इन्द्रस्याङ्गिरसो नलस्य सुमितः शैव्यस्य मेधातिथि-धौंम्यो धर्मसुतस्य वैरायनृपतेः स्वीजा निमेगीतिमः। प्रत्यग्दृष्टिरहन्धतीसहचरो रामस्य पृख्यात्मनो यद्वत्तस्य विभोरभूत्कुलगुर्ह्मन्त्री तथा माधवः ॥ ४ ॥ स खलु प्राज्ञजीवातुः सर्वशास्त्रविशारदः। अकरोजीमिनिमते न्यायमालां गरीयसीम् ॥ ५॥ तां प्रशस्य सभामध्ये वीरश्रीवृक्कभूपतिः। कुरु विस्तरमस्यास्त्वमिति माधवमादिशत् ॥ ६॥

स भव्याद्वारतीतीर्थयतीन्द्रचतुराननात् । कृपामव्याहतां लब्बा परार्ध्यप्रतिमो ऽभवत् ॥ ७ ॥ निर्माय माधवाचार्यो विद्वदानन्ददायिनीम् । जैमिनीयन्यायमालां व्याचष्टे वालबुद्वये ॥ ७ ॥

न्यायमालाया आदौ स्वकीययन्यतद्योतनाय स्वमुद्रारूपमनेकार्थगर्भ देवता-नमस्कारप्रतिपादकं स्रोकं पठित । वागीशाद्या इति ॥

इष्टदेवतां नमस्कृत्य चिकीर्षितार्थपरिपालनाय पालके स्वामिनि विद्यमानं महिमानमनुस्मारयति। युक्तिं मानवतीमिति। अच चिकीर्षितधमैशास्त्रे वर्तमा-नानां हाटशानामध्यायानां ये प्रतिपाद्या ऋषी ये च नीतिशास्त्रीक्ता राजधमास्त्रे सर्वे ऽपस्मिन्भूपतावुपलभ्यनो । नीतिपक्षे युक्तियोंगः संधिः । सा च युक्तिमीन-वती । मानः सन्कारः । चतुर्षु सामभेददानदराडेषूपायेषु प्रथम उपायः । वैरिखो बुडिभेदो डितीय उपायः। एताभ्यां दानदराडावणुपलस्येते। एतैश्वतुर्भिरुपायैर्वि-शेषेणार्थं धनं भजति प्राप्नोति। एतावता शतुक्षयः कथितः। अवशिष्टेन स्वराज्य-प्रतिपालनप्रकारः प्रतिपाद्यते। आप्नेष्वमात्यप्रभृतिषु पुरुषेष्वयमीदशस्य व्यापारस्य योग्यो नान्यस्थेत्येवमूहापोहकुश्रलः। राजसभायामेते तपस्विनः पूज्या विप्रा दक्षि-णभाग उपवेशनीया एते च भृत्या वामभाग इति क्रमं करोति। तत्तद्वामेष्वधि-कृतान्पुरुषानुचितबुडिप्रदानेन प्रयोक्तुं निपुणः। समुद्रपर्यन्तवेनातिबहुलस्य देश-स्योन्निः समस्त्रभोग्यवस्तुसंपन्निः। सा च एरराष्ट्रनिवासिभिः सकलप्राणिभिः श्वाच्यते । इदं कर्तव्यमिदं नेत्येवं कार्याकार्यविषया स्फूर्तिस्तस्यामधिकारो ऽस्य राज्ञो नित्यः। सर्वेत्राप्रतिहतवुिबलात्। गतो विनिवारितः सतां तपस्विनामा-बाधो विञ्चो येनासी गतसदाबाधः । देशान्तराधिपतीनां राज्ञामेतद्धीनलेनापर-प्रेष्यतादयं स्वतन्त्रः । जगदीश्वरस्य विद्यातीर्थमुनेर्भीगमूर्तिनेनायमीश्वरः । यस्य सभायां गोष्ठीरूपः प्रसङ्गो वेदार्थविषयलेन श्रुतिमान् । यदीयं चरितमपि नि-रनारं वेदोक्तरहस्यार्थानुष्ठानरूपलेन श्रुतिमङ्गवति। सो ऽयं श्रुतिमस्रसङ्गचरितः। एवंविधो बुक्कणभूपितरन्तः परमेश्वरध्याने वहिः प्रजापालने च नित्यं जागित । यथा नीतिशास्त्रोक्तेषु सामभेदादिष्वयं कुशलः। तथा सर्वज्ञावतारत्वाङ्वर्मशास्त्रोक्तेषु प्रमाणादिप्रसङ्गानोष्वध्यायार्थेषु कुशलः। ते चाध्यायार्था उपरिष्टात्प्रदर्शयिष्यन्ते॥

राज्ञः सर्वज्ञलं सोपपत्तिकं प्रकटयित यद्वस प्रतिपाद्यत इत्यादिना। सर्वासूपनिषम् प्रतीयमानं यत्परं बस तदेव शैवागमेषु मृष्टिस्थितिसंहारिनरोधनानुयहलक्षणपञ्चकृत्यसिद्धार्थमीशानतमुरुषाघोरवामदेवसद्योजातलक्षणानां पञ्चानां
मूर्तीनां प्रथां प्रसिद्धिं विस्तारं वा प्रगुणयित प्रकटीकरोतीति प्रतिपाद्यते। तच
तासु मूर्तिष्वयं भूपालः स्थितिमूर्तिं धत्ते। तस्या मूर्तिरात्मिन लसिद्धातीर्थमुनिः
कृत्त्वस्य जगतो ऽनुयाहिका मूर्तिरित्युच्यते। यस्मादयं भूपो वेदान्तोक्तं परं बस
यसाचागमोक्ता महेश्वरस्य स्थितिमूर्तिर्यस्माच श्रीविद्यातीर्थमुनिस्तदात्मिन संनिधाय प्रकाशते। तस्मात्मवैज्ञत्वमस्य राज्ञ उत्कर्षेणाविद्यदङ्गनागोपालमविवादेन
प्रतिभासते॥

उक्तगुणोपेतस्य राज्ञो मन्त्रिणं नानापुराणप्रसिद्धदृष्टानौहितकारितया प्रशं-सति । इन्द्रस्याङ्गिरस इति ॥

चिकीर्षितयन्थे श्रडातिशयमुत्पादियतुं कर्तृगौरवं प्रकटयित ॥ श्रुतिस्मृतिसदाचारपालको माधवो बुधः। स्मार्ते व्याख्याय सर्वार्थं डिजार्थं श्रीत उद्यतः॥०॥

सर्ववर्णाश्रमानुयहाय पुराणसारपराश्ररसृतिव्याख्यानादिना सार्तो धर्मः पूर्व व्याख्यातः । इदानीं डिजानां विशेषानुयहाय श्रीतधर्मव्याख्यानाय प्रवृत्तः ॥

यन्थमारिप्सुर्गुरमूर्त्युपाधिकं सकलवेदशास्त्रप्रवर्तकवेनाचोचितेष्टदेवतारूपं पर-मेश्वरमादौ नमस्कृत्य श्रोतृप्रवृत्तिसिद्धांचै विषयप्रयोजने दर्शयंस्तं यन्थं प्रति-जानीते ॥

> प्रगम्य परमात्मानं श्रीविद्यातीर्थरूपिणम् । जैमिनीयन्यायमाला श्लोकैः संगृद्यते स्फुटम् ॥ १॥

जैमिनिमोक्तानि धर्मेनिर्णायकान्यधिकरणानि न्यायाः । ते ऽस्य यन्यस्य वि-षयः । पितृतुं सुभकेः कितपयेरेव स्त्रोकेस्तेषां स्पुटीभावः प्रयोजनम् । न्याय-माला संगृद्धत इति यन्यनामनिर्देशपूर्विका प्रतिज्ञा ॥ तस्य करियमाणयन्यस्य प्रकारं दर्शयित ॥ एको विषयसंदेहपूर्वपक्षावभासकः। श्रोको ऽपरस्तु सिङ्डान्तवादी प्रायेण कथ्यते ॥२॥ चलारो ऽवयवा एकश्रोकेनोक्ताः क्वचिन्कचित्। यव कापि बहुश्लोकेरुयन्ते ऽतो न विस्तरः ॥३॥

एकेकस्याधिकरणस्य विषयः संदेहः संगतिः पूर्वपद्यः सिडान्तश्वेति पन्नाव-यवाः। तत्र संगतिरनन्तरमेव युत्पादियिषमाणेन प्रकारेण प्रत्यधिकरणं स्वयमे-वोहितुं शक्यते। अविश्वष्टानां चतुर्णामवयवानां संयाहकाः क्वचिडहवः ख्रोकाः क्वचिदेक इत्यावापोद्वापाभ्यामन्ततः प्रत्यधिकरणं ख्रोकिडित्वे संख्या पर्यवस्यति। स्रतो बहुत्वाडिभ्यता यन्यगौरवशङ्का न कर्तव्या॥ तमेव यन्यबाहुस्याभावं स्फु-टीकुर्वेन्नूपक्वयाजेन सुवोधत्वं दर्शयति॥

सर्वथापि सहस्रे हे नातिकामित संग्रहः। मीमांसासागरस्तेन कीडापुष्करिणी भवेत्॥ ४॥

श्चोकेन श्चोकाभ्यां श्चोकेवा यथासंभवं न्यायः संगृद्धाताम् । सर्वथापि सहस्रन्यायसंग्रहरूपो यन्यः श्चोकसहस्रद्धयपूर्तेर्यागेव समाप्यते । न तु सहस्रद्धयमितकामित । भाष्यटीकादीनां बहुत्वाहुरवगाहत्वाद्ध मीमांसा सागरसमा पूर्वमासीत् ।
कियमाणेन त्वनेनेव यन्थेन दोषद्धयरिहतेन राजपुत्राणां बालानां क्रीडांधं निर्मितया नाभिद्धपुष्करिख्या समा भविष्यति । यद्यपि शास्त्रदीपिकादौ क्रचित्कचित्या नाभिद्धपुष्करिख्या समा भविष्यति । यद्यपि शास्त्रदीपिकादौ क्रचित्कचित्या स्थाको ऽस्ति तथापि न सर्वत्र विद्यते । यत्रास्ति तत्रापि विषयसंश्ययोरसंग्रहाच श्चोकपाठमात्रेणाधिकरणमुपन्यसितुं शक्यते । अतो न क्रापि गतार्थत्वं
शक्कनीयम् ॥ संगतिं खुत्पाद्यति ॥

शास्त्रे ऽध्याये तथा पादे न्यायसंगतयस्त्रिधा। शास्त्रादिविषये ज्ञाते तज्ञत्संगतिरुद्धताम् ॥ ५॥

शास्त्रसंगतिरध्यायसंगतिः पादसंगतिश्वेति चिविधा संगतिः। सा च शास्त्रा-दीनां चयाणामसाधारणे विषये ज्ञाते सति स्वयमेवोहितुं शक्या ॥ शास्त्रस्या-ध्यायानां चासाधारणं विषयं दर्शयति ॥

> धर्मो डादशलक्षाया युत्पाद्यस्तन लक्षाः। प्रमाणभेदशेषतप्रयुक्तिकमसंज्ञकाः ॥ ६॥

अधिकारो ऽ तिदेशस्य सामान्येन विशेषतः। जहो वाधस्य तन्त्रं च प्रसङ्गस्रोदिताः क्रमात् ॥ ९॥

लक्षणान्यध्यायाः। हादशानां लक्षणानां समाहारो हादशलक्षणी। तादशस्य हादशाध्यायोपेतस्य शास्त्रस्य धर्मी विषयः। प्रमाणादयः प्रसङ्गाना हादश-पदार्थाः क्रमाहादशानामध्यायानां विषयाः ॥ प्रथमे ऽ ध्याये विध्यर्थवादादिरूपं धर्मे प्रमाणं निरूपितम्। हितीये यागदानादिकर्मभेदः। तृतीये प्रयाजादीनां दर्श-पूर्णमासाद्यथेतेन तन्छेषतम्। चतुर्थे गोदोहनस्य पुरुषार्थतप्रयुक्तानुष्टानम्। न तु क्रलर्थलप्रयुक्त्येत्येवमाद्यः। पञ्चमे क्रमनियतिविधेयलाद्यः। षष्ठे कर्तूरिधकारो नान्धादेरित्यादयः। सप्तमे समानमितरच्छचेनेनेत्यादिप्रत्यक्षवचनेनाग्निहोत्रादिना-मानुमितवचनेन च सामान्यतो ऽतिदेशः। अष्टमे सौर्यं चरं निर्वपेदित्यच निर्वा-पस्ति वितन देवतानिर्देश एकदेवतालमीषधद्रव्यक्तलिमत्यादिलिक्केनायेयपूरोडा-शे ऽ तिकर्तव्यतिव नान्यस्थेत्येवमादिर्विशेषतो ऽ तिदेशः । नवमे प्रकृतावयये जुष्टं निर्वपामीति पितते मन्त्रे विकृतौ सौर्यचराविष्यपद्परित्यागेन सूर्यपद्प्रक्षेपेण सूर्याय जुष्टं निर्वपामीत्येवमाद्यूहः। दशमे कृष्णलेषु चोदकप्राप्रस्यावघातस्य वि-तुषीकरणासंभवेन लोप इत्येवमादिकाधः। एकाद्शे बहूनामायेयादीनां प्रधाना-नां सकृदनुष्ठितेन प्रयाजाद्यक्केनोपकार इत्यादितन्त्रम् । बादशे प्रधानस्य पशोरू-पकारायानुष्ठितेन प्रयाजाद्यङ्गेन पश्वङ्गपुरोडाशे ऽ युपकार इत्यादिप्रसङ्गः ॥ पादा-नामसाधारणं विषयं दर्शयति॥

> विध्यर्थवादस्मृतयो नाम चेति चतुर्विधम् । प्रथमाध्यायगैः पादेश्वतुर्भिमानमीरितम् ॥ ৮॥

प्रथमे पादे विधिरूपं मानमीरितम् । हितीये ऽ र्थवादरूपम् । अर्थवादो मन्त्र-स्याप्युपलक्षकः । तृतीये स्मृतिरूपम् । स्मृतिराचारमप्युपलक्षयित । चतुर्थे उद्गि-चिचादिनामरूपम् ॥

> उपोद्धातः कर्मभेदमानं तस्यापवादगीः। प्रयोगभेद इत्येते डितीयाध्यायपादगाः ॥ ९॥

हितीयाध्यायस्य प्रथमे पाद आख्यातमेवापूर्वबोधकमपूर्वसङ्गाव इत्यादिकः कर्मभेदचिन्नोपयुक्त उपोद्वातो वर्णितः। हितीये धातुभेदपुनस्क्यादिभिः कर्म-

भेदः । तृतीये रथन्तरादीनां कर्मभेदप्रामाख्यापवादः । चतुर्थे नित्यकास्ययोः प्रयोगयोर्भेदः॥

श्रुतिर्लिक्गं च वाक्यादिविरोधप्रतिपत्तयः। अनारभ्योक्तिवद्वर्थस्वाम्यथा अष्टपादगाः ॥ १०॥

तृतीयाध्यायस्य प्रथमे पादे शेषत्ववोधकानां श्रुतिलिङ्गादीनां मध्ये श्रुतिर्वि-चारिता। द्वितीये लिङ्गम्। तृतीये वाकाप्रकरणादि। चतुर्थे निवीतोपवीतादि-ध्वर्थवादत्वविधितादिनिर्णयहेतुः श्रुत्यादेः परस्परविरोधसदसङ्गावः। पञ्चमे प्र-तिपत्तिकमाणि। षष्ठे ऽनारभ्याधीतानि। सप्तमे बहुप्रधानोपकारकप्रयाजादीनि। श्रष्टमे याजमानानि॥

> प्रधानस्य प्रयोक्तृत्वमप्रधानप्रयोक्तृता । फलचिन्ता जघन्याङ्गचिन्तत्येते चतुर्थगाः ॥ ११ ॥

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमे पादे प्रधानभूतामिक्षा दध्यानयनस्य प्रयोजिकेत्यादिप्र-धानप्रयोक्तृत्वं विचारितम् । द्वितीये त्रप्रधानं वत्सापाकरणं शाखाछेदे प्रयोजक-मित्याद्यप्रधानप्रयोक्तृत्वम् । तृतीये जुहूपर्णमयीत्वादेरपापश्चोकश्चवणादिफलभा-वाभावचिन्ता । चतुर्थे राजसूयगतजघन्याङ्गास्त्रद्यूतादिचिन्ता ॥

> श्रुत्यादिभिः क्रमस्तस्य विशेषो वृद्धवर्धने। श्रुत्यादेर्वेलता चेति पत्रमाध्यायपादगाः॥ १२॥

पञ्चमाध्यायस्य प्रथमे पादे श्रुत्यर्थपाठादिभिः क्रमो निरूपितः । हितीये वाजपेयगतेषु सप्तदश्सु पशुष्वेकैकधर्मसमापनिमत्यादिकमिवशेषः। तृतीये पञ्च-प्रयाजादीनामावर्तनेनैकादश्यमित्यादिवृद्धिः । श्रदाभ्ययहचित्रिरयोग्नावृत्तिरित्यादिवृद्धभावः। चतुर्थे क्रमनियामकानां श्रुत्यर्थपाठादीनां प्रवलदुर्वलभावः॥

अधिकारी तस्य धर्माः प्रतिनिध्यर्थेलोपने।

दीक्षा सन्तं देयवही षष्ठे पादेष्वमी स्थिताः ॥ १३ ॥

षष्ठाध्यायस्य प्रथमे पादे कमीधिकारः कर्तुरस्यन्थादेनीस्ति स्त्रिया छस्ति। यो ऽस्ति स च पत्या सहेत्येवमादिनाधिकारी निरूपितः। द्वितीये सन्त्राधिकारिणां प्रत्येकं कृत्सं फलम्। दर्शपूर्णमासयोः कर्नेक्यनियमः। काम्यकर्म समापनीयमिन्येवमादयो ऽधिकारिधमी उक्ताः। तृतीये द्रव्यस्य प्रतिनिधिरस्ति। देवादीना-

मग्न्यादीनामधिकारिण्य स नास्तीत्यादिनिरूपण्म् । चतुर्थे पदार्थलोपनं वि-चारितम् । अवत्तनार्थे सत्याज्येन यजेत् । इडाद्यर्थनार्थे सित शेषान्त याद्यमित्या-दिकम् । पञ्चमे कालापराधेन चन्द्रोदये सत्यभ्युदयेष्टिः प्रायिश्वत्तम् । ज्योतिष्टो-मस्यैकादयो दीक्षाः । डादशाहस्य डादश दीक्षा इत्यादि निरूपितम् । षष्टे सन्ता-धिकारिणस्तुल्यकल्पा एव । सन्तं विप्रस्यैवेत्येवमादिकं चिन्तितम् । सप्तमे पि-चादिकं न देयम् । महाभूमिने देयेत्येवमादिर्दयविचारः । अष्टमे लौकिकायावु-पनयनहोमः । स्थपतीष्टिस्तथैवेत्येवमाद्ययिवचारः कृतः ॥

> प्रत्यक्षोक्त्यतिदेशो ऽ स्य शेषः सामनिरूपण्म् । नामलिङ्गातिदेशो हो सप्तमाध्यायपादगाः ॥ १४ ॥

सप्तमाध्यायस्य प्रथमे पादे समानमितरक्क्येनेनेत्यादिप्रत्यक्षवचनातिदेशः । वितीये रथन्तरश्च्येन गानमाचानिधायिना गानस्यैवातिदेश्यत्वमित्येताहशः पू-वींक्तातिदेशस्य शेषो विचारितः । तृतीये ऽ ग्रिहोचनाम्नातिदेशः । चतुर्थे निर्वापोषधद्व्यादिलिङ्गातिदेशः ॥

स्पष्टलिङ्गादयास्पष्टान्प्रवलादपवादतः।

अतिदेशविशेषाः स्युरष्टमाध्यायपादगाः ॥ १५॥

श्रष्टमाध्यायस्य प्रथमे पादे स्पष्टेन लिङ्गेनातिदेशिवशेषः । तद्यथा । सौर्यचरावितदेशकानि निर्वापस्तिहितेन देवतानिर्देश एकदेवतालमीषधद्रव्यक्तलिमत्यादीनि स्पष्टान्याग्रेयिलङ्गानि । हितीये तस्पष्टेलिङ्गेरितदेशः । तद्यथा । वाजिने
हिवःसामान्येन लिङ्गेन पयोविध्यन्तो ऽतिदिश्यते । तच लिङ्गमस्पष्टम् । शीग्रं
तहुद्यनुत्पादनात्। तृतीये प्रवलेन लिङ्गेनातिदेशः । तद्यथा । श्राभिचारिकेष्टावाप्राविष्यवसारस्वतवार्हस्पत्येषु हिवःषु चित्तेन लिङ्गेन यथाक्रममाग्रेयादिविध्यन्ते
प्राप्ते हिदेवत्यत्वेन लिङ्गेन प्रथम श्राग्राविष्याचे तृतीयस्याग्रीषोमीयस्य विध्यन्तो
ऽतिदिष्टः । प्रवलं च हिदेवत्यत्वम् । शब्दोचारणमाचेण सहसा प्रतिभासात्। कमस्तु विलिखतप्रतीत्या दुवेलः । चतुर्थे दिवहोमेष्वितदेशो ऽपोद्यते ॥

जहारम्भो ऽ य सामोही मन्त्रोहस्तत्प्रसङ्घतः। नवमाध्यायपादेषु चतुर्ष्वेते प्रकीर्तिताः ॥ १६ ॥

नवमाध्यायस्य प्रथमे पाद उपोद्वातपूर्वकमूहविचारप्रारमः। तच प्रयाजादयो

धमी अपूर्वप्रयुक्ताः। अवधातमन्त्रादिष्वविविक्षितं वीद्यग्यादिस्वरूपं साधनविशे-षत्रमाचं विविक्षितमित्यादिरुपोद्वातः। सविचित्रपूषशन्दानां विकृतिषु नास्त्यूहः। अधिशन्दस्यास्त्यृह इत्यादिक जहविचारारम्भः। द्वितीये सपरिकरः सामोहः। तृतीये मन्त्रोहः। चतुर्थे मन्त्रोहप्रसङ्गापतितो विचारः॥

द्वारलोपो ऽस्य विस्तारः कार्यंकातं समुचयः। यहसामप्रकीर्णानि नजर्थश्वाष्ट्रपादगाः॥ १७॥

दशमाध्यायस्य प्रथमे पादे वाधहेतुर्द्वारलोपो निर्हिपतः । तद्यथा । स्वयंकृता वेदिर्भवतीत्यच वेदिनिष्पादनहृपस्य द्वारस्य लोपेन निष्पादकानामुद्वननादीनां वाधः । कृष्णलेषु वितुषीकरणहृपस्य द्वारस्य लोपेनावघातस्य वाधः । द्वितीये संक्षेपेणोक्तस्य द्वारलोपस्य बहुभिहदाहरणिर्विस्तारः । तृतीये वाधकारणं कार्येकत्वम् । तद्यथा । प्रकृतौ गवाश्वादिदिक्षणाया च्छुनिक्परिक्रयः कार्यम् । तथा विकृतिहृपे भूनाम्येकाहे धेनुरूपाया दिक्षणायास्तदेव कार्यम् । ततो धेन्वा गवाश्वादिदिक्षणा विकृतौ चोदकप्राप्ता वाध्यते । चतुर्थे नक्षचेष्टिविहिता उपहोमाश्चोद्वयप्तिमेतिरिष्टहोमैः सह समुचीयन्त इत्यादिः समुचयः । पञ्चमे षोडिष्यदः प्रकृतिगामी । स चाययणपाचादेव यहीतव्य इत्यादिकाध्यसङ्गागतो यहादिविचारः । षष्टे साम तृचे गेयमित्यादिकाध्यसङ्गागतः सामविचारः । सप्तमे पश्चङ्गेषु हविभिदः । गृहमेधीयमपूर्वकर्मत्यादिकाध्यसङ्गागतः प्रकीर्णविचारः । श्रष्टमे नानुयाजेष्वित पर्युदासो न सोम इत्यर्थवादो नातिराच इति प्रतिषेध इत्यादिकाधी-पर्युक्तो नञर्थविचारः ॥

उपोद्वातस्तथा तन्त्रावापो तन्त्रस्य विस्तृतिः। स्रावापविस्तृतिश्वेकादशाध्यायस्य पादगाः॥ १५॥

एकादशाध्यायस्य प्रथमे पादे तन्त्रस्योपोद्वानो वर्णितः । द्वितीये तन्त्रावापौ संक्षेपेणोक्तौ । तृतीये तन्त्रमुदाहरणवाहुल्येन प्रपिष्वतम् । चतुर्थे तथैवावापः प्रपिष्वतः ॥

प्रसङ्गस्तन्त्रिनिर्णीतिः समुचयविकल्पने। हादशाध्यायपादार्था इति पादार्थसंयहः॥ १९॥ हादशाध्यायस्य प्रथमे पादे पणुधर्माणां पणुपुरोडाशे प्रसङ्गः। सीमिकवेदे हत्तरकालीनकर्मसु प्रसङ्ग इत्यादिविचारः । हितीये सवनीयपश्चोस्तन्त्रितम् । न तु सवनीयपुरोडाश्चानाम् । विकृतिस्तन्त्रिणीं न प्रकृतिः । अन्वारम्भणीया विकृतिष्व-पि स्यात् । न तु प्रकृतावेवेत्यादिविचारः । तृतीये त्रग्वाससोः समुच्चयः । आधारग-तानामृजुत्वसंतत्त्वादीनां समुच्चय इत्यादिकं प्राधान्येन । यववीद्योविकल्प इत्या-दिकं समुच्चयापवादत्वेनेत्युभयं चिन्तितम् । चतुर्थे चैन्द्रावाहस्पत्ययाज्यानुवाक्ययु-गलयोविकल्प इत्यादिकं प्राधान्येन । याज्यानुवाक्ययोः समुच्चय इत्यादिकं वि-कल्यापवादत्वेनेत्युभयं चिन्तितम् ॥ तदेवं हादशाध्यायगतेषु षष्टिसंख्याकेषु पा-देषु प्रतिपाद्या अर्थाः संगृहीताः ॥ ननु यथोक्तेभ्यः पादार्थभ्यो ऽन्ये ऽ पर्था बहवस्तत्तत्पादेषु विचार्यन्ते । तेषां कथं तत्तत्पादान्तर्भाव इत्याशङ्क्याह ॥

उपोद्वानापवादाभ्यां प्रसङ्गानुप्रसङ्गतः। तत्रत्पादगतनेन विचारान्तरमुन्नयेत्॥ २०॥

यथोक्तपादमितपाद्यादन्येष्वर्थेषु यथोचितं किश्वदुपोद्वातः किश्वदपवादः किश्वित्प्रसङ्गपिततः किश्वदनुप्रसङ्गपितत इत्येवं पादान्तर्भाव उत्तेयः ॥ ननु सन्ते-वमध्यायानां पादानां च व्यवस्थिता अर्थाः । तदीयसु क्रमः कथमवगन्तव्य इत्यत आह ॥

शास्त्रे पूर्वोत्तरीभावोऽध्यायानामनिधास्यते। पादानां तु तमचैव लेशाद्युत्पादयामहे ॥ २१॥

एकस्मिन्ध्याये समाप्ते सत्यध्यायान्तरारमे तयोरध्याययोः पूर्वोत्तरीभावो वस्यते । प्रथमाध्यायगतानां पादानां पूर्वोत्तरीभाव उदाहते सति तद्युत्पत्त्या पादान्तरेष्विप तस्योत्प्रेक्षितुं शक्यतया तमुदाहरति ॥

विधिः साक्षान्मितिर्धमें तस्य शेषोऽर्थवादगीः।

वेदमूला स्मृतिनाम वान्यांशोऽमीष्वतः क्रमः ॥ २२ ॥

जिज्ञास्यत्वेन प्रतिज्ञाते धर्मे विधिवाकां साक्षात्प्रमाणिमिति तिष्ठचारः प्रथमे पादे युक्तः। अर्थवादवाकास्य विधिष्ठारा प्रामाण्यादिध्यनन्तरभावित्वम्। समृति-वाकास्य सार्थवादविधिरूपवेदमूलतया प्रामाण्यादर्थवादोक्तरभावित्वम्। नामधे-यस्य वाक्येकदेशत्वेन पूर्वोक्तिविधवाक्यविचारोक्तरकालीनत्वम्। अनेन न्याये-नोक्तरध्यायगतपादानां परस्परं क्रम उत्तेयः। इत्यं शास्त्रस्याध्यायानां पादानां पर्णाः।

च क्रमविशेषविशिष्टानामसाधारणं प्रतिपाद्यमर्थे निरूप तिचर्णयफलं दर्श-यति ॥

> जहिला संगतीस्तिसस्तथा चान्तरसंगतिम् । जहेदाश्चेपदृष्टान्तप्रतृदाहरणादिकम् ॥ २३ ॥

शास्त्रादिप्रतिपाद्यार्थसंविश्वतयाधिकरणे योजिते सित तस्याधिकरणस्य शा-स्त्रसंगितरध्यायसंगितः पादसंगितिश्वेति तिस्र जिहता भविता । तद्यथा । प्रथमा-ध्यायप्रथमपादस्य द्वितीयाधिकरणे धर्मस्य लक्षणप्रमाणराहित्यं पूर्वपक्षीकृत्य तत्सङ्कावः प्रतिपादितः । तस्याधिकरणस्य धर्मसंविश्वतया धर्मविचारशास्त्रे सं-गितः । प्रमाणविचारहृपत्वात्प्रथमाध्याये संगितः । विधिवाक्यस्य प्रमाणवेनो-पत्यासात्प्रथमपादे संगितः । यथैतत्संगितचयमूहितम् । तथा पूर्वोत्तराधिकरणयोः परस्परमवान्तरसंगितहहनीया । सा चानेकहृपा । आद्येपसंगितिदृष्टान्तसंगितः प्रत्युदाहरणसंगितः प्रासिङ्गकसंगितहपोद्वातसंगितरपवादसंगितश्वेत्येवमादिहृपा। तासामाद्येपादिसंगतीनामूहं खुत्पादयित ॥

पूर्वन्यायस्य सिडान्तयुक्तिं वीस्थ परे नये। पूर्वपक्षोक्तयुक्तिं च तचाक्षेपादि योजयेत्॥ २४॥

तदेतलार्वे योजियता प्रदर्शते । प्रथमाध्याये प्रथमपादस्य प्रथमाधिकरणगतो धर्मिविचारणास्त्रं वैधिमिति सिडान्तः । अर्थज्ञानहेतावध्ययने नियमिविधेः संभ-वादिति तद्युक्तिः । दितीयाधिकरणे धर्मे लक्षणं प्रमाणं च नास्त्रीति पूर्वपक्षः । लौिकताकारहीनत्वात्प्रत्यक्षाद्यप्रवृत्तेश्वेति तद्युक्तिः । तया युत्त्या धर्मस्य लक्षण-प्रमाण्रहितत्वे सित नरिवषाण्यसमो धर्मे इति तद्विचारणास्त्रस्य विधेयत्वमनुप-पन्नित्याक्षेपसंगतिः ॥ यथा प्रथमाधिकरणे नियमविधिसंभवेन हेतुना विचार-शास्त्रस्य विधेयत्वमुक्तम् । तथा दितीयाधिकरणे लौिककाकारहीनत्वप्रत्यक्षाद्यप्रवृत्तिरूपेण हेतुना धर्मे लक्षणप्रमाणे न स्त इति दृष्टान्तसंगितः ॥ यथा प्रथमाधिकरण्यस्त्रान्ते कांचिदिप युक्तिं न पत्रयाम इति प्रत्युदाहरणसंगितः । एते दृष्टान्तप्रत्युदाहरणसंगती मन्द-वृद्धिनिरिप सर्वचोत्प्रेक्षितुं शक्येते ॥ पत्र्वमाधिकरणे विधिवाक्यस्य निरपेक्षत्वान्त्र्यामाण्यं विधित्रम् । तस्य च वाक्यस्य शब्दार्थयोर्मध्ये शब्दकोटिनिविष्टत्वाद्वाक्य-

प्रसङ्गन शन्दिनित्यतं षष्टाधिकरणे वर्णयेत इति प्रासङ्गिकसंगतिः ॥ सप्तमाध्यायस्य चतुर्थे पादे वितीयाधिकरणेन सीर्यादिविकृतिषु वैदिकमङ्गजातमुपदेषुं तदुपयोगितेन प्रथमाधिकरणे धर्मसापेक्षतं साधितम् । तत्र प्रथमाधिकरणमुपोद्वातः । सेयमुत्तराधिकरणेन सह पूर्वाधिकरणस्थोपोद्वातसंगतिः ॥ प्रथमाध्यायस्य तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणेऽष्टकादिस्मृतेः प्रामाण्यमुक्तम् । वितीयाधिकरणे सर्ववेष्टनस्मृतेः पूर्ववत्प्राप्तं प्रामाण्यमपोद्यते । सेयमपवादसंगतिः ॥ अनया दिशा सर्वत्र संगतिहृहनीया ॥

इत्यं संगतीर्थुत्पाद्याय प्रत्यधिकारणं विषयसंश्यपूर्वपश्चसिद्धान्तांश्वतुरो ऽ वय-वान्संजिघृश्चः प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकारणं भट्टमतेनारचयित ॥

> स्वाध्यायोऽध्येय इत्यस्य विधानस्य प्रयुक्तितः। विचारशास्त्रं नारभ्यमारभ्यं वेति संशयः॥१॥ अर्थधीहेनुताधीतेलींकसिडावधातवत्। नियामकं न चैवातो वैधारम्भो न संभवी॥२॥ दशापूर्ववदस्त्यच क्रत्यपूर्वं नियामकम्। अर्थनिशीयकं शास्त्रमत आरभ्यतां विधेः॥३॥

चोदनालक्षणोऽर्थो धर्म इत्यारभ्यान्वाहार्ये च दर्शनादित्येतदनां जैमिनिप्रोक्तं सूचजातं धर्मेविचारशास्त्रम्। तदेतदस्य प्रथमाधिकरणस्य विषयः। स्वाध्यायोऽध्येत्वय इत्यध्ययनविधिरक्षरपहणमाचपर्यवसायीति केचिन्मन्यन्ते। अपरे तेवमाहुः। अर्थेज्ञानरूपदृष्टप्रयोजनायेदमध्ययनं विधीयते। अर्थेज्ञानं च विचारमन्तरेण न संभवित। ततो विधिविचारशास्त्रस्य प्रयोजक इति तचैवं संशयः। इदं विचारशास्त्रं किं विधिप्रयुक्त्या नारम्भणीयमुतारम्भणीयमिति। तचार्थज्ञानायाध्ययनस्य विधिरिति वदन्वादी प्रष्टव्यः। किमत्यन्तमप्राप्तमध्ययनं विधीयते। किंवा पक्षेऽप्राप्तमन्वघातविचयम्यत इति। नाद्यः। विमतं वेदाध्ययनमर्थज्ञानहेतुः। अध्ययनत्वात्। भारताध्ययनवत्। इत्यनुमानेनेव विधिनिरपेक्षेण प्राप्तवात्। तर्द्यस्तु हितीयः पक्षः।

अवघातविन्यमविधित्यसंभवात्। यथा नखैरवघातेन वा तगुलुनिष्पत्तिसंभवा-न्पसेऽप्राप्तोऽवधातो विधिनावश्यं कर्तव्य इति नियम्यते । तथा लिखितपाठेन गुरुपूर्वकाध्ययनेन वार्थज्ञानसंभवात्पक्षे ऽ प्राप्तमध्ययनं विधिना नियम्यत इति चेत्। न । वैषम्यात् । अवघातनिष्यवैरेव तगुडुलैरवान्तरापूर्वहारेण दर्शपूर्ण-मासौ परमापूर्व जनयतः। नान्यथा। ततो दर्शपूर्णमासापूर्वमवधातस्य नियम-हेतुः। अच तु लिखितपाठजन्येनैवार्यज्ञानेन ऋत्वनुष्ठानसिडेरध्ययनस्य नियमहे-तुर्नास्ति। अतो डिविधविध्यसंभवादर्थज्ञानहेतुविचारशास्त्रारम्भस्य वैधलं नास्ति। तर्हि श्रूयमाणस्य विधेः का गतिरिति चेत्। स्वर्गायाश्चरयहणमाचं विधेयमिति वदामः । अश्रुतोऽपि स्वर्गो विश्वजिन्यायेन कल्पनीयः । स स्वर्गः स्यात्सवी-न्प्रत्यविशेषादिति सूत्रेण विश्वजित्यश्रूयमाणमण्यधिकारिणं संपादयितुं तडिशेषणं स्वर्गफलं युक्त्या स्थापितम् । तइद्ध्ययने ऽ यस्तु । एतदेवाभिप्रेत्योक्तम् । विनापि विधिना दृष्टलाभाव हि तद्र्यता । कल्यासु विधिसामर्थ्यात्स्वर्गो विश्वजिदादि-वरिति । एवं च सित वेदमधीत्य स्नायादिति शास्त्रमनुगृह्यते । अस्मिञ्छास्त्रे वेदाध्ययनसमावर्तनयोनैंरन्तर्ये प्रतीयते । तत्पक्षे त्रधीते ऽपि वेदे धर्मविचाराय गुरुकुल एवाधिवासः कर्तव्यः । तथा सित तबैरन्तर्ये बाध्येत । तस्माहिचारशा-स्त्रस्य वैधत्वाभावात्पाठमाचेण धर्मसिद्धेः समावर्तनशास्त्राच धर्मविचारशास्त्रं ना-रम्भर्णीयमिति पूर्वपक्षः ॥ अत्रोच्यते । यदुक्तं लोकसिङ्धतान्नाप्राप्तविधिरिति । तत्त्रथैवास्तु । नियमविधित्वं तु न वारियतुं शक्यम् । यथा दर्शपूर्शमासजन्यं परमा-पूर्वमवघातनियमजन्यस्यावान्तरापूर्वस्य कल्पकम् । एवमशेषक्रतुजन्यमपूर्वजातं कतुज्ञानसाधनाध्ययनित्यमजन्यस्यापूर्वस्य कल्पकं भविष्यति । नियमादृष्टानङ्गी-कारे च श्रूयमाणी विधिरनर्थकः स्यात्। न च विश्वजिन्यायेन स्वर्गार्थतं युक्तम्। दृष्टफले ऽर्थज्ञाने संभवत्यदृष्टस्य कल्पयितुमशकातात्। ऋत एवोक्तम्। लभ्यमाने फले दृष्टे नादृष्टपरिकल्पना। विधेस्तु नियमार्थलान्नानर्थकां भविष्यतीति॥ नन्वे-वमपि श्रुतव्याकरणाद्यङ्गस्याधीतवेदस्य पुरुषस्यार्थज्ञानसंभवाडिचारशास्त्रस्य वै-यर्ध्यमिति चेत्। न। ज्ञानमाचसंभवे ऽ पि निर्णयस्य विचाराधीनलात्। छक्ताः शर्करा उपद्धातीत्वच घृतेनेव न तेलादिनेत्वयं निर्णयो व्याकरणेन निगमेन नि-हक्केन वा न सिध्यति । विचारशास्त्रं तु तेजो वै घृतमिति वाक्यशेषादर्थे निर्शे-

ष्यति । ञ्चतो विचारो वैधः । वेदमधीत्य स्नायादिति शास्त्रं तथ्ययनसमावर्तनयोः पूर्वापरीभावसमानकर्तृकते एवाचष्टे न तानन्तर्यम् । तस्माडिधिवशादेव विचारशास्त्रमारम्भणीयमिति सिङानाः ॥

अस्मिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

श्रथवाध्यापनात्मिङ्वेनैवास्यध्ययने विधिः।
तेन पूर्वोत्तरी पक्षी प्रसाध्यावन्यहेतुभिः ॥४॥
विधेयाध्यापनं सिध्येडालस्यार्थियं विना।
तेन निर्विषयं शास्त्रं निष्फलं चेत्युपेस्थताम् ॥५॥
स्वतः प्राप्तार्थवोधस्य विवस्नानपनोदनात्।
विषयादिसमृत्पादं शास्त्रमारभ्यतां ततः ॥६॥

अष्टवंधे ब्राह्मणमुपनयीत। तमध्यापयीतेत्यध्यापनं विहितम्। न चाच नियो-ज्याभावः। आचार्यत्वकामिनो नियोज्यतात्। उपनयीतेत्यनेनाचार्यकरणे विहि-तेनात्मनेपदेन नियोज्यविशेषणमाचार्यतं प्रतीयते । उपनयने यो नियोज्यः स एवाध्यापने ऽपि। तयोरेकप्रयोजनलात्। एवं च सत्याचार्यकर्तृकमध्यापनं माणव-ककर्तृकेणाध्ययनेन विना न सिध्यतीत्यध्यापनविधिप्रयुक्तीवाध्ययनानुष्ठानसिद्धेन प्यगध्ययने विधिरभ्यपगनाव्यः । श्रुयमाणं विधिवाक्यं नित्यानुवादनेनायुपप-द्यते । ततो ऽध्ययनविधिमुपजीय पूर्वमुपन्यस्ती पूर्वोत्तरपश्चावन्यथा वर्णनीयौ। विषयसंश्ययोस्तु नास्ति विप्रतिपत्तिः ॥ विचारशास्त्रं विषयः । अवैधं वैधं वेति संशयः। तत्र वैधलवादी प्रष्टयः। विधेयमाचार्यकर्तृकमध्यापनं किं माणवक-स्यार्थज्ञानमपि प्रयुत्जीत किंवा पाठमाचम्। नाद्यः। ऋन्तरेणापर्थज्ञानमध्यापन-सिद्धेः। पाठमाचे तु विचारस्य विषयो न संभवति। आपाततः प्रतीतः संदिग्धो ऽर्थो विषयः। तथा सति यचार्थप्रतीतिरेव नास्ति तच संदेहस्य का कथा। निर्ण-यो विचारस्य फलं । सो ऽपि विषयवहूरापेतः । ऋतो विषयप्रयोजनाभावाडि-चारशास्त्रं नारम्भणीयमिति पूर्वपक्षः ॥ अत्रोच्यते । मानाप्ताध्यापनेनार्थाववोधः प्रयुज्यताम् । तथापि साङ्गवेदाध्यायिनो निगमनिरुक्तव्याकरणैर्थुत्पचस्य पौरुषे-ययन्ये ब्विव वेदे ऽ पर्यावबोधः स्वत एव प्राप्नोति । ननु यथा विषं भुङ्केत्यच प्रतीयमानो ऽ पार्थो न विविश्चितः। तथा वेदार्थस्याविवश्चायां विषयाद्यभावस्त- दवस्य इति चेत्। न। विवक्षाया अपनोदितुमशकातात्। विषभोजनवाकास्या-प्रमणीततेन वाधो मा भूदिति मुख्यार्थस्तच पित्यक्तः। वेदे तु कृतो न विविद्य-तार्थतम्। विविद्यते च वेदार्थे यच पुरुषस्य संदेहः स सर्वो ऽपि विचारशास्त्रस्य विषयः। तिवर्णयः प्रयोजनम्। ततो ऽध्यापनविधिप्रयुक्तेनाध्ययनेन न बुध्यमा-नस्यार्थस्य विचार्यताहिचारशास्त्रस्य वैधतं सिह्नम्॥

हितीयाधिकरणं भट्टमतेनारचयति ॥

विचारिवषयो धर्मो लक्ष्णेन विवर्जितः।
मानेन वाथवोपेतस्ताभ्यामिति विचिन्यते ॥ ७ ॥
लौकिकाकारहीनस्य तस्य किं नाम लक्ष्णम्।
मानशङ्का तु दूरे ऽ च प्रत्यक्षाद्यप्रवर्तनात् ॥ ৮ ॥
चोदनागम्य आकारो ह्यर्थते सित लक्ष्णम्।
अत एव प्रमाणं च चोदनैवाच नो कुतः ॥ ९ ॥

लक्षणप्रमाणाभ्यां हि वस्तुसिडिः। छत एवाहुः। मानाधीना मेयसिडिकीः निसिडिश्व लक्षणादिति। सजातीयविजातीयव्यावर्तको लक्ष्यगतः किश्वलोकप्रमिडिश्व लक्षणादिति। सजातीयविजातीयव्यावर्तको लक्ष्यगतः किश्वलोकप्रमिडिश्वलाये लक्ष्यण्य। तेन च लक्षणेन लक्ष्ये वस्तुनि संभावनाबुडी जातायां प्रमातुमुद्युक्तः प्रमाणेन तदवगच्छिति। तद्यथा। सास्नादिमती गौरित्युपश्चल्य चतुष्पाल्मु जीवेषु तल्लक्षणलक्षितपदार्थमन्विषये गौरिति चक्षुषावगच्छिति। एवं च सत्यलौकिकत्वार्ड्यस्य नास्ति लक्षणम्। तच कुतः प्रमातुमुद्योगः। कथंचिदुद्योगेऽपि न तच प्रमाणसङ्गावः शिक्षतुमपि शक्यः। न तावदच प्रत्यक्षं संक्रमते। धर्मस्य रूपादिरिहतत्वात्। छत एव व्याप्तियहणाभावान्तास्यनुमानम्। प्रत्यक्षानुमानमूलश्च शब्दस्य संगितयहः। ततो व्युत्पत्यभावान्नागमोऽपि तच प्रवर्तते। तसाडमी लक्षणप्रमाणरिहत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ मा भूत्। चक्षुरादिगम्यो लौकिक आकारः। तथापि चोदनागम्यः स्वर्गमलसाधनतादिलक्षण् आकारोऽस्ति। तेनार्थेवे सिति चोदनागम्योऽश्री धर्म इति लक्षणं भवित। अर्थो धर्म इत्युक्तम्। तेनार्थेवे सिति चोदनागम्योऽश्री धर्म इति लक्षणं भवित। अर्थो धर्म इत्युक्तम्। तावत्येवोक्ते विधिगम्येऽ नर्थफलवेनानर्थरूपे श्येनाद्यभिचारकर्मण्य-

तिव्याप्तिः । तद्यवच्छेदायार्थं इत्युक्तम् । यद्यपि श्येनस्य शचुवधः फलं न तु
नरकः । तथापि तस्य वधस्य नरकहेतुत्वाइधद्वारा श्येनो ऽ नर्थः । न चैवमगीबोमीयपश्रृहिंसाया अपि वधत्वेन नरकहेतुत्वं स्यादिति शङ्कनीयम् । तस्याः
कत्वङ्गत्वेन कतुफलस्वर्गव्यितिरेकेण फलान्तराभावात् । यतश्चोदनाराम्यत्वे सत्यर्थत्वं
धर्मलक्षणम् । अत एव राम्ये धर्मे रामकं विधिवाक्यं प्रमाणम् । यद्यपि प्रत्यक्षानुमानयोरिवषयो धर्मः । तथापि प्रसिडपदसमिन्याहारेण व्युत्पित्तः संभविति । तस्माञ्चक्षणप्रमाणाभ्यामुपेतो धर्मः ॥

ऋसिबेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

यहा जिज्ञास्यवेदार्थः किं मन्त्राद्यवबोधितः।
सिडार्थो ऽ पथ विध्येकगम्यः कार्यार्थं एव वा ॥ १०॥
सिडे ऽ पि पुचजन्मादौ चुत्पत्तेरूपपिततः।
मन्त्रादिगम्यसिडस्य वेदार्थते ऽ पि का स्नृतिः॥ ११॥
हर्षेहेतुबहुत्वेन चुत्पत्तिः पुचजन्मिन।
दुर्लुभा सुलभा कार्ये वेदार्थोऽतः स एव हि ॥ १२॥

श्रथातो धर्मजिज्ञासेत्यचाथशब्देन कृत्सवेदाध्ययनानन्तर्यमुच्यते। श्रतःशब्देन कृत्सस्य वेदस्य विविध्यतार्थतं हेतुः क्रियते। उक्तशब्द्रवयानुसारेण धर्मशब्दो ऽिप कृत्सवेदार्थमाचष्टे। ततः सूचे वेदार्थो जिज्ञास्य इति प्रतिज्ञा कृता। श्रच संशयः। किं मन्त्रार्थवादप्रतीतः सिडार्थो ऽिप वेदार्थो भवति। किंवा विधिवाक्यप्रतीतः कार्यार्थ एव वेदार्थ इति। तच लोकावगतसामर्थ्यः शब्दो वेदेऽिप बोधक इति न्यायेन युत्पत्यनुसारी वेदार्थो वर्णनीयः। युत्पत्तिश्च सिडार्थेऽप्यस्ति। पुचस्ते जात इति वार्त्ताहारव्याहारजन्यं श्रोतुर्हर्षमनुमाय वालो हर्षहेतौ पुचजन्मिन संगतिं प्रतिपद्यते। ततो मन्त्रार्थवादप्रतीतोऽपर्थो वेदार्थ इति प्राप्ते बृमः॥ पुचजन्मवर्षकेहेतूनां धनलाभादीनां बहुलादस्य वाक्यस्य पुचजन्मवार्थ इति निर्णयो दुर्लभः। गामानयेति वाक्ये तु गवानयन्त्रपां मध्यमवृद्धप्रवृत्तिमवलोक्य संगतियहणं सुलभम्। तस्मात्कार्येद्धप एव वेदार्थ इति॥

तृतीयाधिकरणं भट्टमतेनारचयति ॥

धर्मस्य ज्ञापकं मानं यदुक्तं चोदनात्मकम् । एतत्किं न परीक्ष्यं स्यान्किंवा सम्यक्परीक्ष्यताम् ॥ १३ ॥ मानोपदेशान्मेयस्य सिङ्कतान्किं परीक्षया । मैवं विचारशास्त्रे ऽस्मिन्परीक्षोपेक्ष्यते कृतः ॥ १४ ॥

स्पष्टो ऽ र्थः ॥

अस्मिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

आदी परीस्थी वेदार्थश्चोदनामानताथवा। वेदार्थस्य प्रधानलात्प्रथमं तत्परीक्षणम् ॥ १५ ॥ चोदनामानतेवाच प्रथमं साध्यतां गता। अनपेक्षतया तस्य यतो मुख्यलमाश्चितम् ॥ १६ ॥

डितीयाध्यायाद्यैः कर्मभेदशेषशेषिलादिरूपो वेदार्थः सूत्रकारेण परीक्षिणते। चोदनाप्रामाएयस्य तु प्रथमे ऽध्याये परीक्षा। तदेतदयुक्तम्। कृतः। वेदार्थस्य प्रधानलेनादौ परीक्षणीयलात्। प्रधानभूतो हि वेदार्थः। पुरुषार्थलेनानुष्ठेयलात्। प्रमाणं तु तडोधनाय प्रवृत्तम्। तत्त छेषतया न प्रधानमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अस्त्वनुष्ठानोपाधौ वेदार्थप्रमाणयोः प्रधानोपसर्जनभावः। प्रमाणप्रमेयभावोपाधौ तु प्रमाणस्य मुख्यलम्। निरपेक्षलात्। न हि स्वतः प्रामाण्यवादिनां मते सापेक्षता प्रामाण्यस्यास्ति। प्रमेयं तु सापेक्षम्। मानाधीना मेयसिडिरित्युक्तलात्। तदेतन्मुख्यलमाश्रित्य सूत्रकारः प्रमाणपरीक्षामादौ चकारेति युज्यते॥ अथान्यत्प्रधान्यमाश्रित्य धमेविचार एवादौ कस्मान्न कृतः। अपरीक्षित्यो प्रमाणेन धर्मस्यासिङौ तडिचारस्याश्रयासिङोः॥ तदेवमधिकरण्वये ब्युत्पा-दनाय भट्टपानाकरमतभेद उपन्यस्तः। अश्र प्रायेण भाट्टमतमेवोपन्यस्यते॥

चतुर्थाधिकरणमारचयित ॥
प्रत्यक्षादिभिरयेष गम्यते विधिनैव वा
अक्षादीनां प्रमाणत्वान्मेयधर्मावभामिता ॥ १०॥

वर्तमानेकविषयमस्रं धर्मस्तु भाव्यसौ। अस्रमूलो ऽ नुमानादिस्तेन विध्येकमेयता ॥ १५॥

श्वसं प्रत्यक्षम्। प्रत्यक्षादीनां प्रमाणलात्प्रमेयावभासकतम्। तावदिववादम्। धर्मश्व प्रमेयः। श्वसंदिग्धाविषयस्ति सित वुध्यमानलात्। घटादिवत्। तस्मात्प्रत्यक्षादिभिरप्येष धर्मो गम्यत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ धर्मस्य प्रमेयते ऽपि प्रत्यक्षयोग्यता नास्ति। प्रत्यक्षस्य वर्तमानमाचविषयलात्। यस्तु प्रत्यक्षस्यात्यन्तमविषयस्तवानुमानादीनां केव कथा। क्षचित्प्रत्यक्षेण गृहीते व्याप्त्यादी पश्चादनुमानादीनां प्रवृत्तिः। तस्माहिधिनैव धर्मो गम्यते॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

स्रवीधको वीधको वा न तावडोधको विधिः। शक्तेरलोकिके धर्मे यहणं दुर्घटं यतः॥ १९॥ समभिव्याहते धर्मे शक्तियहणसंभवात्। वोधकस्य विधेमीकमनपेक्षतया स्थितम्॥ २०॥

यथा धर्मे प्रत्यक्षादीनां प्रामाएयं नास्ति । तथा विधेरिप नास्ति प्रामाएयम् । शिक्तपहणपूर्वकं हि प्रामाएयमाप्तवाक्यस्य लोके दृष्टम् । शिक्तश्व लोकप्रसिष्ठे गवादो गृद्धते । धर्मस्वलीकिकः । श्वतस्त्व शिक्तपहणं दुर्घटम् । तस्माि धरेवी-धक्तवाच धर्मे प्रामाएयमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यथा प्रभिचकमलोद्रे मधूनि मधुकरः पिवतीत्यच मधुकरपदस्यार्थमजानचन्यपदार्थमवगत्य तत्समिभव्याहारात्कमलमध्यगते मधुपानं कुर्वति दृश्यमाने भ्रमरे मधुकरश्चरस्य संगतिं गृहीता वाक्यार्थं प्रतिपद्यते । तथा कारीर्था वृष्टिकामो यजेतेत्यच लोकप्रसिद्धार्थवृष्ट्यादिपद्सम्भिव्याहारादलीकिकभावनायां विधेः संगतिं गृहीता विधिवाक्यार्थं पुरुषो वुध्यते । तस्माद्वोधकत्वलक्षण्यमप्रामाएयं नास्ति । न च संवादाभावादप्रामाएयम् । समनन्तरभाविप्रतिनियतदृष्टफले वृष्ट्यादी संवादस्यापि संभवात् । श्रनियतदृष्टफले वृष्ट्यादी संवादस्यापि संभवात् । श्रनियतदृष्टफले विचायागादी प्रतिनियतजन्मान्तर्पले ज्योतिष्टोमादी च संवादः कथिमिति चेत् । एवं तर्हि स्वतः प्रामाएयाभ्युपगमाचास्ति क्वािप संवादाद्यपेक्षा । तस्मा-

दबोधकलसापेश्चलयोग्प्रामाएयकारणयोग्भावाडिधेः स्वतः सिष्ठं प्रामाएयं ना-पह्नोतुं शक्यम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति॥

विध्याधिरूपो यः शब्दः सो ऽ नित्यो ऽ श्याविनश्वरः । श्रानित्यो वर्णरूपत्वाइर्णे जन्मोपलम्भनात् ॥ २१ ॥ श्रावाधितप्रत्यभिज्ञावलाइर्णस्य नित्यता । उद्यारणप्रयत्नेन व्यज्यते ऽ सौ न जन्यते ॥ २२ ॥

शब्दिनियानवादिनो वैयाकरणास्तावदेवं मन्यनो । वर्णसमूहस्रवणाननारिमदमेनं पदिमिति प्रत्ययो मानसप्रत्यक्षेणोत्पद्यते । तस्य च प्रत्ययस्य वर्णव्यतिरिक्तः
कश्चित्स्फोटनामनः पदार्थो विषयः। स च नित्यः। स एव शब्दो न तु वर्ण इति ।
तदेतन्नैयायिकादयो न सहनो । वर्णेष्वेवैकार्थावन्छेदोपाधिना पदेक्यवृश्चेरुपपत्तेवर्णातिरिक्तस्फोटनल्पना निर्रार्थेना । तस्माद्यणानामेव शब्दनम् । वर्णाश्च
प्रति पुरुषं प्रत्युचारणं च जन्मविनाशवना उपलभ्यनो । तस्मादिनत्यः शब्दः ।
तस्य च कारणदोषसंभवाद्विधेरप्रामाण्यमिति पूर्वपक्षः ॥ बहुभिः पुरुषेः प्रत्येनं
बहुकृत्व उच्चारिते गोशब्दे त एवेमे गकारादयो वर्णा इत्यवाधितप्रत्यभिद्धा जायते। तद्दलान्तित्या वर्णाः। न च वर्णानां जन्माभावे बहुकृत्वउच्चारणप्रयत्ना वर्षा
इति शङ्कनीयम्। तत्प्रयत्नस्य व्यञ्चकत्वाङ्गीकारात्। एवं सित पुरुषभेदादुचारणभेदा यथायोगमुदात्तादिभेदैः पुरुमृदुत्वादिभेदेश्वोपेतान्ध्वनिविशेषानुत्पाद्य चरितार्था
भविष्यन्ति । तस्मान्निये शब्दे कारणदोषाभावान्नास्त्यप्रामाण्यम् ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

वेदवाक्यममानं स्याक्मानं वा नास्य मानता।
पृथक्संकेतवीक्षायामनपेक्षत्ववर्जनात्॥ २३॥
वेदेऽपि लोकवन्नैव वाक्यार्थे संगतिः पृथक्।
यहीतव्या ततो वाक्यं प्रमाणं नैरपेक्ष्यतः॥ २४॥

यद्यपि वर्णानां नित्यतादेकाणावच्छेदकस्यापि पदस्य वर्णेरूपतया नित्यता-

डर्णपदहारा वेदस्य कारणसापेक्षतं नास्ति । तथाप्यिमहोषं जुहुयात्स्वर्गकाम इत्यादिवाक्यस्य वाक्यार्थं संगतियहणमपेक्षितम् । ततो नैरपेक्ष्याभावान्प्रामाएयं नास्तीति प्राप्ते त्रूमः ॥ लोके गामानयेत्यादिपदप्रयोगेषु पदपदार्थयोरेव संगतिर्गृध्यते । वाक्यं लाकाङ्क्वायोग्यतासिक्षिवशात्स्वार्थं प्रतिपादयतीत्यविवादम् । तथा वेदवाक्यस्यापि प्रत्यायकत्वादनपेक्षत्वेन प्रामाएयमविरुद्धम् ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति॥

पौरुषेयं न वा वेदवाकां स्यान्पौरुषेयता। काठकादिसमाख्यानाडाकात्वाचान्यवाकावत्॥ २५॥ समाख्याध्यापकालेन वाकालं तु पराहतम्। तत्कर्वनुपलम्भेन स्यान्नतोऽपौरुषेयता॥ २६॥

काठकं की युमं तै तिरीयकिमत्यादि समाख्यातम्। तहेदविषया लोके दृष्टाः। तिहतप्रत्ययश्च तेन प्रोक्तमित्यस्मिक्षर्थं वर्तते। तथा सित व्यासेन प्रोक्तं वैयासिकं भारतिमत्यादाविव पौरुषेयत्वं प्रतीयते। किं च। विमतं वेदवाक्यं पौरुषेयम्। वाक्यत्वात्। कालिदासादिवाक्यवदिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अध्ययनसंप्रदायप्रवर्तक्वेन समाख्योपपद्यते। कालिदासादियन्थेषु तत्सर्गावसाने कर्तार उपलभ्यते। तथा वेदस्यापि पौरुषेयते तत्कर्तोपलभ्येत न चोपलभ्यते। अतो वाक्यत्वहेतुः प्रतिक्लतकपराहतः। तस्मादपौरुषेयो वेदः। तथा सित पुरुषवुद्विदोषकृतस्याप्रामाएयस्यानाशङ्कनीयताद्विधिवाक्यस्य धर्मे प्रामाएयं सुस्थितम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रधमाधिकरणमारचयित ॥ वायुर्वा इत्येवमादेर्ष्यवादस्य मानता। न विधेयेऽसित धर्मे किं किंवासी तच विद्यते ॥ १॥ विध्यर्थवादशन्दानां मिथो-पेक्षापरिक्षयात्। नास्त्येकवाच्यता धर्मे प्रामाएयं संभवेत्कुतः ॥ २ ॥ विध्यर्थवादो साकाङ्क्षौ प्राशस्त्यपुरुषार्थयोः। तेनेकवाच्यता तस्माडादानां धर्ममानता ॥ ३ ॥

काम्यपणुकारि विध्यर्थवादी श्रूयेते । वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इति विधिः । वायुर्वे श्लेपिष्ठा देवता वायुमेव स्वेन भागधेयेनोपधावित स एवैनं भूतिं गमयतीत्यर्थवादः । तच विधिवाक्यगता वायव्यादिश्रन्थः अर्थवादश्रन्थनेर-पेस्थेरीव विशिष्टमंथे विद्धति । अर्थवादश्रन्थाश्रेतर्तेरपेस्थेरीव भूतार्थमन्वाच्श्ले । श्लिप्रगामी वायुः स्वोचितेन भागेन तोषितो भागप्रदायेश्वयं प्रयच्छती-त्युक्ते रामायर्णभारतादाविव वृत्तान्तः कश्चित्रप्रतीयते । न त्वनुष्ठेयं किंचित् । अत्र एकवाक्यत्वाभावाचास्यर्थवादस्य धर्मे प्रामार्ग्यमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ मा भूत्पदैकवाक्यता । वाक्येकवाक्यता तु विद्यते । विधिवाक्यं तावत्पुरुषं प्रेरियतुं विधेयार्थस्य प्राश्मस्यमपेश्लते । अर्थवादवाक्यं च फलवद्थाववोधपर्यविस्ताध्ययनिधिपरिगृहीतत्वेन पुरुषार्थमपेश्लते । ततः पुरुषार्थपर्यविस्तिवध्यपेश्लितप्राश्मस्यं लक्ष्यावृत्त्या समर्पयदर्थवादवाक्यं विधिवाक्येन सहैकवाक्यतामापद्यते । यतः श्लिप्रगामिस्वभावत्या शीघ्रफलप्रदो वायुरस्य पशोर्देवता । ततः प्रशस्तिममं वायव्यं पशुमालभेतेति वाक्ययोरन्वयः । तसादर्थवादो धर्मे प्रमाण्म् ॥

अस्मिनेवाधिकरणे मतान्तरमनुसृत्य पूर्वोत्तरपक्षावाह ॥ वादोक्तहेलपेक्षलाच विधेमीनतेति चेत् । सत्यन्वये स्तुतिहारा नापेक्षेति गुरुर्जगौ ॥ ४॥

यतो वायुः क्षिप्रमेव फलप्रदः । अतो वायव्यमालभेतेत्येवमर्थवादोक्तहेतुम-पेख्य विधिः पुरुषं नियुङ्के । ततः सापेक्षलादप्रामाग्यमिति पूर्वपक्षः ॥ विमतं कर्मानुष्ठेयम्। फलप्रददेवतोपेतलात् । राजसेवादिवदित्यनुमानं यद्यर्थवादे विव-स्थते । तदानीमागमप्रमाणस्य विधिवाक्यस्य मानान्तरसापेक्षत्वं स्यात् । न लेवं विविक्षतम् । किंतु फलप्रददेवतातोषकालोपन्यासमुखेन कर्मप्राश्यस्यमुपलस्थते । तथा सित प्रशस्तं कर्मानुष्ठेयमित्यस्मिन्नर्थे सार्थवादस्य विधेः पर्यवसानादेकवा-क्यता लभ्यते । तन्तुतः सापेक्षत्वम्। तस्माहिधिः प्रमाणमिति राज्ञानः ॥ हितीयाधिकरणमारचयति ॥

जर्जो ऽ वरुद्धा इत्येष विधिविनगदी न किम्।
यूपौडुचरतां स्तीति स्तीति वा ति विधित्सया ॥ ५॥
चतुर्थ्यो फलतालाभाद्यूपौडुचरताफलम्।
जर्जो ऽ वरोधं कथयन्त्रथं स्तुतिपरी भवेत् ॥ ६॥
अस्तुतौडुचरवस्याविधानात्तस्य तत्फलम्।
अर्थवैधे वाक्यभेदस्तेन स्तावक एव सः॥ ९॥

इत्माद्धायते । श्रीडुद्धरो यूपो भवत्यूर्या उडुद्धर जर्क्पणव जर्जिवासा जर्ज पश्चनामीत्यूर्जोऽवरुद्धा इति । श्रमृतण्याभिधयोऽत्यन्तसारभृतः सृक्ष्मोऽद्धास जर्गुच्यते । उडुद्धररूपयोजी यजमानार्थमध्ययुः पश्रुद्धपामूर्जमाप्नोति । ततो यूपस्योडुद्धरत्वमूर्जः संपादनाय भवतीत्यर्थः । श्रचावरुद्धा इति तादर्थ्यं चतुर्थी। तया फलतं गम्यते । धनलाभाय राजसेवेत्यादौ तादर्थ्यदर्शनात् । न च फलपरस्य वचनस्य स्नावकतं युज्यते । श्रन्थथा स्वर्गकाम इत्यस्यापि ज्योतिष्टोमस्नावकत्वप्तसङ्गादिति प्राप्ते बूमः ॥ श्रयमूर्जोऽवरोधः कस्य फलम् । किमविहितस्यौडुद्धरतस्य उत विहितस्य । नाद्यः । श्रनुष्ठानमन्तरेण द्रव्यमाचात्फलानुत्पत्तेः । द्विनीये कि मन्त्रविधः प्रत्यक्ष उतोच्चेयः । नाद्यः । श्रीडुद्धरो यूपो भवतीत्यच लिङ्प्रत्ययाश्रवणात् । द्वितीये स्नुत्या समुद्धेयः । न चाच स्नुतिमङ्गीकरोषि । श्रथोच्येत । विधिना यूपोडुद्धरतं स्तूयते । तत्फलं चाववोध्यत इति तर्हि वाक्यं भिद्यते । ततः फलविधिविन्नगद्यमानमणेतद्वाक्यं स्नावकमेव ॥

अनेव गुरुमतेन पूर्वोत्तरपक्षावाह॥

आप्रोतीति विधितस्य वादतस्यायनिर्णयात्। न प्रमा चोदनेत्येदच वादो ह्येकवास्यतः॥ ।।

ऊर्ज पणूनाप्तोतीत्येतस्यापूर्वार्थेत्वाहिधितं प्रतिभासते । लिङ्डाद्यभावादर्थेवा-दत्तम्। ञ्चतः संदिग्धताच प्रामाण्यं चोदनाया इति पूर्वपक्षः॥ एकवाक्यत्तला-भेनार्थेवादतं निणीयते । ञ्चतः प्रमाणं चोदनेति राष्टानाः॥ तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

तेन ह्यन्तिमित प्रोक्तो वादो हेतुस्त स्तुतिः। हिना श्रुता हेतुतातः श्रूपीदन्यच साधनम् ॥ ९ ॥ श्रूपसाधनता श्रोती नाश्रोतैः सा विकल्पते। श्रुतो निर्थको हेतुः स्तुतिस्तसात्प्रवर्तिका ॥ १० ॥

इदमास्नायते। शूर्पेण जुहोति तेन सन् क्रियत इति। अयमर्थवादो विधेये शूर्पे हेतुन्वेनान्वेति। हिशन्दस्य हेतुवाचित्वात्। यस्मादन्नसाधनं तस्माच्छूर्पेण होतव्यमित्युक्ते यद्यदन्नसाधनं दवीपिठरादि तेन तेन सर्वेण होतव्यमिति लभ्यते। ततः पिठरादयः शूर्पेण सह विकल्पना इति प्राप्ते ब्रूमः॥ शूर्पस्य होमसाधनतं श्रीतम्। तृतीयया तदवगमात्। पिठरादीनां त्वानुमानिकम्। अतोऽसमानवलतान्न विकल्पो युक्तः। ततो हेतुर्व्यर्थः। स्तुतिस्तु प्ररोचनायोपयुक्ता। तस्मानस्तुतिनेनान्वयः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

मन्ता उरु प्रथस्तेति किमदृष्टेकहेततः। यागेषूत पुरोडाश्प्रथनादेश्व भासकाः ॥ १९॥ ब्राह्मग्रेनापि तज्ज्ञानान्मन्ताः पुर्येकहेततः। न तज्ज्ञानस्य दृष्टतादृष्टं वरमदृष्टतः॥ १२॥

उह प्रथस्वेत्ययं कश्चिमन्तः । तस्यायमर्थः । भोः पुरोडाश तमुह विपुलता यथा भवित तथा प्रसरेत्वेवमादयो मन्त्रा यागप्रयोगेषृच्चार्यमाणा अदृष्टमेव जन-यित । न तर्थप्रकाशनाय तदुचारणम्। पुरोडाशप्रथनलक्षणस्यार्थस्य ब्राह्मणवान्येनापि प्राप्ततात् । उह प्रथस्वेति पुरोडाशं प्रथयतीति हि ब्राह्मणवान्यम् ॥ नैतद्युक्तम् । अर्थप्रत्यायनस्य दृष्टप्रयोजनस्य संभवे सित केवलादृष्टस्य कल्पियतु-मशक्यतात् । तसादृष्यमानार्थानुस्मरणमेव यागप्रयोगे मन्त्रोच्चारणस्य प्रयोजनम् । ब्राह्मणवाक्येनापर्थानुस्मरणसंभवे मन्त्रेणवानुस्मरणीयिमिति यो नियमह्मस्य दृष्टासंभवादृष्ट्षं प्रयोजनमस्तु ॥

अनैव मतानारेण पूर्वीत्रपक्षावाह ॥

मन्त्रबासण्योर्थें कलहो विनियोजने। न मन्त्रलिङ्गसिद्धार्थमनुवस्तीतरद्यतः॥ १३॥

अस्य मन्त्रस्य लिङ्गेन विनियोगे बाह्मणवाक्यमविविद्यतार्थे स्यात्। वाक्येन विनियोगे मन्त्रलिङ्गं न विवस्थेतेत्युभयोविरोधादप्रामार्ग्यं चोदनाया इति पूर्व-पक्षः॥ नायं विरोधः। प्रवलेन लिङ्गेन विनियोगिसिङ्कौ वाक्यस्यानुवादकत्वा-दिति राङ्कानः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य दितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
श्रष्टकादिस्मृतेधेर्मे न मालं मानताथवा।
निर्मूलनाच मानं सा वेदार्थोक्ती निर्थता ॥ १॥
वैदिकैः स्पर्यमाणलात्संभाव्या वेदमूलता।
विप्रकीर्णार्थसंक्षेपात्सार्थनादस्ति मानता ॥ २॥

अष्टकाः कर्तव्या इत्यादिसृतिवाक्यं न धर्मे प्रमाणम् । पौरुषेयवाक्यते सित मूलप्रमाण्यित्तत्वात् । विप्रलम्भकवाक्यवत् । अय मूलप्रमाणवस्त्राय वेदार्थे एव स्मृतिभिरुच्यत इति मन्येषाः । तिई वेदेनैव तद्र्षस्याधिगतत्वादियं स्मृति-रम्था स्यात् । तदानीमनुवादकत्वादप्रामाण्यमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विमता स्मृ-तिर्वेदमूला । वैदिकमन्वादिप्रणीतस्मृतित्वात् । उपनयनाध्ययनादिस्मृतिवत् । न च वैयथ्ये शङ्कनीयम् । अस्मदादीनां प्रत्यक्षेषु परोक्षेषु नानावेदेषु विप्रकीर्णस्या-नुष्ठेयार्थस्येकच संक्षिणमाण्यवात् । तस्मादियं स्मृतिधेर्मे प्रमाणम् ॥

अस्मिनेव मतानारेण पूर्वीत्ररपक्षावाह॥

न मा सातीष्टकाङ्गलाद्यां जना इति मन्त्रगीः। तन्त्र सृतेर्मूलवेदेऽनुमिते मालसंभवात्॥३॥

यां जनाः प्रतिनन्दन्तीत्ययं मन्त्रो ऽ ष्टकाश्राह्यस्याङ्गम् । तच्च श्राह्यं सार्तम् । न हि तस्य प्रतिपादकं वेदवाक्यमुपलभामहे । तसादिदं मन्त्रवाक्यं न धर्मे प्र- माणिमिति चेत्। न । तन्मूलस्य वेदस्यानुमेयतात् । अनुमानं च दर्शितम् । तसादसी मन्त्री धर्मे प्रमाणम् ॥

हिनीयाधिकरणमारचयति ॥

श्रीदृषरी वेष्टनीया सर्वेत्येषा स्मृतिर्मितिः। अमितिवेंति संदेहे मितिः स्यादष्टकादिवत् ॥ ४॥ श्रीडुसरीं स्पृशन्गायेदिति प्रत्यक्षवेदतः। विरोधान्मूलवेदस्याननुमानाच मानता ॥ ५॥

ज्योतिष्टोमे सदोनामकस्य मगडपस्य मध्ये काचिदौडुचरी शाला निखन्यते। तस्याश्व वाससा वेष्टनं स्मर्थते । श्रीडुखरी सर्वा वेष्टयितव्येति सा पूर्वन्यायेन प्र-माणमिति प्राप्ते ब्रूमः । ऋौडुसरीं स्पृष्ट्वीकायेदित्यनेन प्रत्यक्षवेदवचनेन स्पर्शी विधीयते। न च सर्ववेष्टने स्पर्शः संभवति । अतो मूलवेदानुमानं कालात्ययाप-दिष्टम् । तस्माहिप्रलम्भकवाक्यविर्मूला स्मृतिरप्रमाण्म् ॥

अनेव मतानारमाह ॥

प्रत्यक्षानुमितश्रुत्योयेडा व्याघातदर्शनात्। अमाले शङ्किते वाधो ऽ नुमानस्याच वर्ण्यते ॥ ६॥ पर्प्रत्यक्षवेदो ऽ च मूलं चेडेप्टनस्य तत्। अस्तेवमपनुष्ठानं स्वप्रत्यक्षानुरोधतः ॥ ७ ॥

स्पर्शसर्ववेष्टनविषययोः प्रत्यक्षानुमितयोः श्रुत्योः परस्परविरोधादुभयोरप्रा-मार्यिमिति पूर्वेपशः ॥ अनुमानस्य कालात्ययापदिष्टलेन विरुष्डश्रुत्यभावेन स्पर्शश्रुतिः स्वार्थे प्रमाणम् । ऋष पुरुषान्तरप्रत्यक्षवेदः सर्ववेष्टनसृतेर्मूलिम-त्युच्यते। तर्हि मा भूतस्या अप्रामाख्यम्। तथापि परप्रत्यक्षात्स्वप्रत्यक्षस्याभ्यर्हि-तलेन स्पर्श एवाचानुष्टेयो न सर्ववेष्टनम् ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥ वैसर्जनाख्यहोमीयवासोयहण्संसृतिः। प्रमा न वा श्रुत्यबाधात्प्रमा स्यादष्टकादिवत् ॥ ७॥ दृष्टलोभेकमूलत्वसंभवे श्रुत्यकल्पनात्। सर्ववेष्टनवडाधहीनाषेषा न हि प्रमा ॥ ९ ॥

ज्योतिष्टोमे ऽ ग्रीषोमीयस्य पश्चोस्तन्त्रे प्रकानो वैसर्जनहोमो विहितः । तच यजमानं पत्नीं पुचांश्व भातृंश्वाहतेन वाससा संद्याद्य वाससो ऽ नो सुग्दराइमुप-निबध्य जुहोति। तस्मिन्वासस्येवं स्मर्यते। वैसर्जनहोमीयं वासो ऽध्वर्युर्गृह्यातीति सेयं स्मृतिः सर्ववेष्टनस्मृतिवत्प्रत्यक्षश्चत्या न बाध्यते। ततो ऽष्टकादिस्मृतिवत्प्रमाण्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ कदाचित्कश्चिदध्यर्युर्लोभादेतद्वासो जयाह। तत्मूर्लवेषा स्मृतिरित्यपि कल्पना संभवतीति। दृष्टानुसारिणी चेयं कल्पना। दक्षिण्या परि-क्रीतानामृत्विजां लोभदर्शनात्। तथा सत्यस्याः स्मृतेरत्यथाषुपपत्तावष्टकादिवच मूलश्चितः कल्पयितुं शक्यते। श्चतो बाधाभावेऽपि मूलवेदाभावाच प्रमाणम्॥

चतुर्थाधिकरणं भाष्यमतेनारचयति ॥

श्राचान्तेनेत्यमा मा वा सृतिरेषा न मा भवेत्। वेदं कृत्वेति यः श्रोतः क्रमस्तेन विरोधतः ॥ १०॥ श्राचान्यादिः पदार्थो ऽ च क्रमो धर्मः पदार्थगः। धर्मस्य धर्म्थपेश्चत्वादवाधादस्ति मानता ॥ ११॥

खुत आचामेदिति विहितं पुरुषार्थमाचमनम् । यदा तु मध्ये खुतादिनिमित्तं प्राप्तोति । तदा नैमित्तिकमाचमनं क्रवङ्गलेन स्मृत्या विधीयते । आचान्तेन कर्त-व्यमिति सेयं स्मृतिने प्रमाणम् । कुतः । विरुष्ठत्वात् । वेदं कृत्वा वेदिं करोतीति खुतौ पूर्वकालवाचिना क्काप्रत्ययेन क्रमः प्रतीयते । वेदो नाम दर्भमयं संमार्जनसाधनम् । वेदिराहवनीयगाईपत्यमध्यवर्तिनी चतुरङ्गुलखाता भूमिः । तयोर्मध्ये यदा खुतादिनिमित्तमाचमनं कुर्यात् । तदा खुत्युक्तं नैरन्तर्ये विरुध्येत । तसा-वेष्टनस्मृतिवदाचमनस्मृतिने प्रमाणिमिति प्राप्ते बूमः ॥ वेदवेद्यादिश्रुत्युक्तपदार्थवदाचमनाद्यः स्मृत्युक्ता अनुष्ठेयपदार्थाः । क्रमस्तु पदार्थनिष्ठो धर्मः । स च पदार्थानुपजीवति । तत उपजीव्यविरोधात्क्रम एव वाध्यते । न तु क्रमेणाचन्मनस्य वाधो ऽ स्ति । तसादियं स्मृतिः प्रमाणम् ॥

ऋसिनेव वार्त्तिककारः प्रकारान्तरेश विचारहयं चकार । तच प्रथमं विचारं दर्शयित ॥

शाक्योक्ताहिंसनें धर्मा न वा धर्मः श्रुतत्वतः। न धर्मो न हि पूर्त स्याद्रोश्चीरं श्रव्हती धृतम्॥ १२॥

ब्रह्मचर्यमहिंसां च परियहं च सत्यं च यत्नेन रह्मेदिति श्रुतावहिंसादिर्धर्मेनेनोक्तः । स एव धर्मः शाक्येनायुक्तः । तस्माच्छाक्यसृतिर्धर्मे प्रमाणिमिति चेत् ॥ न । स्वरूपेण धर्मस्यापि गोश्चीरत्यायेन शाक्यसंबन्धे सत्यधर्मत्वप्रसङ्गात् । तदीययन्थेनाहिंसादिनीवगन्तव्यः । तस्मान्न सा धर्मे प्रमाणम् ॥ विचारान्तरं दर्शयति ॥

सदाचारो ऽ प्रमा मा वा निर्मूललादमानता। ऋष्टकादेरिवेतस्य समूललात्प्रमाणता ॥ १३॥

होलाकोत्सवादिसदाचारस्य मूलभूतवेदाभावादप्रामाण्यमिति चेत्॥ न। वै-दिकैः शिष्टैः पिरगृहीतत्वेनाष्टकादिवडेदमूलत्वात्। अत एव मन्वादिभिर्यन्थगी-रवभयाडिशेषाकारेणानुपदिष्टो ऽपि सदाचारः सामान्याकारेणोपदिष्टः। श्रुतिः स्मृतिः सदाचार इत्येवं धर्मे प्रमाणोपन्यासात्। तस्मान्छिष्टाचारः प्रमाणम्॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

यवादिशन्दाः किं द्वार्था नो वार्यक्षेन्छसाम्यतः। दीर्घेश्रुकप्रियंग्वाद्या इये ऽ प्यर्था विकल्पिताः ॥ १४ ॥ यचान्या इति शास्त्रस्थपसिडिस्तु वलीयसी। शास्त्रीयधर्मे तेनाच प्रियंग्वादिनै गृह्यते ॥ १५ ॥

यवमयश्वरूभैवति । वाराही उपानहावुपमुन्तत इति श्रूयते । तत्र यवशब्द्-मार्था दीर्घशृक्षेषु प्रयुक्तते वराहशब्दं च श्रूकरे । क्षेच्छास्तु यवशब्दं प्रियंगुषु वराहशब्दं कृष्णशकुनी । तथा सित लोकव्यवहारेण निश्चेतव्येषु शब्दार्थेष्वार्यक्षे-च्छप्रसिद्धोः समानवलत्वादुभयविधा अपर्था विकल्पेन स्वीकार्या इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ शास्त्रीयधमाववोधे शास्त्रप्रसिद्धिवेलीयसी । प्रत्यासन्तवादविच्छिन्नपार-म्पर्यागततान्न। शास्त्रे च यवविध्यर्थवाद एवं श्रूयते। यनान्या आविधयो क्षायन्ते। अथिते मोदमाना इवोत्तिष्ठनािति । इतरीषधिविनाशकाले ६ भिवृि इदिर्घिणूकेषु हश्यते । न तु प्रियंगुषु । तेषािमतरीषधिपाकात्पूर्वं पच्यमानतात् । उपानिक्विध्यर्थवादश्चेवं भवित । वराहं गावो ६ नुधावन्तीित गवामनुधावनं णूकरे संभवित । न तु कृष्णश्कुनी । तसाद्दीर्घणूकािद्येवािदश्चरार्थः ॥ अत्र वािर्त्तिककारः पीलुश्चरमुदाजहार । तं च क्षेच्छा हिस्तिन प्रयुक्तते । आश्रीस्तु वृक्षे । तनािविष्ठुतव्यवहारस्यार्थेषु संभवादृश्च एव पीलुश्चरार्थः ॥

ऋसिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

यवाद्यश्रानिर्णयेन तडाक्यं न प्रमेति चेत् । न शास्त्रस्य विलवेन तत्प्रसिद्धार्थनिर्णयात् ॥ १६ ॥

स्पष्टो ऽ र्षः ॥

श्रिसिबेवाधिकरणे वार्त्तिककारमतेन वर्णकान्तरमारचयित ॥ यो मातुलविवाहादी शिष्टाचारः स मा न वा। इतराचारवन्मालममात्वं स्मार्तवाधनात् ॥ १७ ॥ स्मृतिमूलो हि सर्वेच शिष्टाचारस्ततो ऽच च। श्रमुमेगा स्मृतिः स्मृत्या बाध्या प्रत्यक्ष्या तु सा ॥ १৮ ॥

कषुचिद्दिश्च एरेशेषु मातुलस्य दुहितरं शिष्टाः परिणयन्ति । सो ऽयमाचारः प्रमाणम् । शिष्टाचारवात् । होलाकाद्याचारविदितं चेत् ॥ न । स्मृतिविरुह्ववेन कालात्ययापिद्ष्टवात् । तथा च स्मृतिः । मातुलस्य मुतामृद्धा मातृगोचां तथेव च । समानप्रवरां चैव त्यक्का चान्द्रायणं चरेदिति । न च स्मृत्याचारयोर्मूलवेदानुमापकत्यासम्यलसमित वाच्यम् । होलाकादिसदाचारस्य मन्वादिस्नृतिवहेदानुमापकत्यायोगात् । न हीदानीन्तनाः शिष्टा मन्वादिवहेशकालविप्रकृष्टं वेदं दिव्यज्ञानेन साक्षात्कर्तुं शक्कविन्त येन शिष्टाचारो मूलवेदमनुमापयेत् । शकोनित तु यः कोऽपि शिष्टो यच कापि देशविशेषे कालविशेषे च यं कंचिदिप होलाकाद्याचारस्य मूलभूतं स्मृतियन्यमवलोकियतुम् । तस्मान्छिष्टाचारेण स्मृतिरेवानुमातुं शक्यते । न तु श्रुतिः । अनुमिता च स्मृतिर्विरुद्धया प्रत्यक्षया स्मृत्या वाध्यते । अत एवाहुः । आचारानु स्मृतिं ज्ञात्वा स्मृतेश्व श्रुतिकस्पनम् । तेन द्यन्तिरंते तेषां प्रामाएयं विप्रकृष्यते । तस्मादप्रामाएयमीदृशस्याचारस्याभ्युपेयम् ॥

नवेवापरं वर्शकमारचयति ॥ लीकिको वाकागो वार्थस्तिवृदादेः समलतः। उभी विध्यर्थवादैकवाकातादस्तिहानिमः ॥ १९॥

चिनुइहिष्पवमानमिति श्रुतौ चिनृद्धन्दस्य चैगुण्यं लोकसिडो ऽ र्थः । वा-क्यशेषाद्यक्ययात्मकेषु निषु सूक्तेव्ववस्थितानां वहिष्यवमानात्मकस्तीचनिष्पाद-नक्षमाणामुपासी गायता नर इत्यादीनामृचां नवक्षमर्थः। तत्र धर्मनिर्णये वेदस्य प्रवलने ऽ पि पदपदार्थनिर्णये लोकवेदयोः समानवललादुभावर्थी विकल्पेन यहीतव्याविति चेत् ॥ मैवम् । लौिककार्थस्वीकारपक्षे विधिवाक्ये ऽ र्थस्त्रेगुग्य-मर्थवादवाको स्तोनीयाणामुचां नवलिमत्येवं विध्यर्थवादयोवैंयधिकरएयादेकवा-कालं न स्यात् । अत एकवाकालाय स्तोनीयाणां नवकमेव विधिवाको नि-यतो ऽ र्थः ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

कल्यः पिकादिशन्दार्थो याद्यो वा क्षेत्रहितः। कल्यो द्यार्थेष्वसिञ्जलादनायाणामनादरात्॥ २०॥ यासा सेन्छप्रसिडिस्तु विरोधाद्शेने सित। पिकनेमादिशन्दानां कोकिलाद्यर्थता ततः ॥ २१॥

आयाः पिकादिशन्दं न कायर्थे प्रयुक्षते । क्षेन्छाश्च न प्रमाणभूताः । तसा-न्निगमनिरुक्तव्याकरणेः पिकनेमादिशन्दानामर्थः कल्पनीय इति चेत् ॥ मैवम । आर्यप्रसिडिविरोधस्यादृष्टलेनेदृशे विषये क्षेन्छप्रसिडेरप्याद्र्णीयत्वात् । कल्प्यमा-नादव्यवस्थितादथीडरं क्षेन्छरूढिः । यत्रेदृश्या अपि रूढेरभावस्तत्र निरुक्तादयश्व-रितार्थाः। तसादनार्थप्रसिद्धा पिकः कोकिलः। नेमशब्दो ऽ ईवाची। तामरस-शब्दः पद्मवाचीत्येवं दृष्टव्यम् ॥

असिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह॥ अर्थाबोधादप्रमाणं पिकालम्भनचोदना। मैवं से ऋप्रसिद्यापि तडोधादविरुद्धया ॥ २२॥

स्पष्टो ऽ र्षः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति

अपीरुषेयाः कल्पाद्याः कृतिमा वा न कृतिमाः। श्रुतिस्मृत्योधेर्मेनुद्धेः स्वतो मालं यतः समम्॥ २३॥ पुंनामोक्तेः पौरुषेयाः काठकाद्यसमत्वतः। तत्रोपलेभिरे केचिदापस्तदादिकर्तृताम्॥ २४॥

बीधायनापस्तवाश्वलायनकात्यायनादिनामाङ्किताः कल्पसूत्रादियन्या निग-मनिरुक्तषडङ्गयन्या मन्वादिसृतयश्वापौरुषेयाः । धर्मबुङ्जिनकाता । वेदवत् । न च मूलप्रमाणसापेश्चलेन वेदवेषम्यमिति शङ्कनीयम् । उत्पन्नाया बुद्धेः स्वतः प्रामाण्याङ्गीकारेण निरपेश्चलात् ॥ मैवम् । उक्तानुमानस्य कालात्ययापदिष्ट-लात् । बीधायनसूत्रमापस्तव्यसूत्रमित्येवं पुरुषनाद्या ते यन्या उच्यन्ते । न च काठकादिसमाख्यावत्प्रवचननिमित्तलं युक्तम् । तङ्गन्यनिर्माणकाले तदानीन्तनैः कैश्विदुपलब्धलात् । तद्याविद्धिन्नपारम्पर्येणानुवर्तते । ततः कालिदासादियन्यव-त्पौरुषेयाः । तथापि वेदमूलतात्प्रमाणम् ॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

कस्पे सर्वतिथी दर्शकार्यतोक्तेः श्रुतिर्ने मा। न कस्पे साध्यवेदलप्रहागादुर्वलनतः ॥ २५॥

सर्वतिश्रो दर्शयागकतेत्र्यतां कल्पसूचकार आह । सर्वासु तिथिष्वमावास्या कर्तव्येति । श्रुतिस्वमावास्यायामेव तिथी तत्कर्तव्यतां ब्रूते । ततः कल्पसूचरूपेण वेदेन विरुद्धतादियं श्रुतिने मानमिति चेत् ॥ मैवम् । कल्पस्य वेदलं नाद्यापि सिडम् । किंतु प्रयत्नेन साधनीयम् । न च तत्साधियतुं शक्यम् । पौरुषेयत्वस्य समाख्यया तत्कर्तुरुपलम्भेन च साधितत्वात् । स्नतः कल्पसूचस्य दुर्वलतया न श्रुतेरप्रामाख्यम् ॥

## **अष्टमाधिकरणमारचयति** ॥

होलाकादेर्थवस्था स्यात्साधारायमुतायिमः। देशभेदेन दृष्टलात्साम्यं मूलसमनतः॥ २६॥

होलाकादिशिष्टाचाराणां हारीतादिसृतिविशेषाणां चानुष्टातृपुरुषभेदेन व्यव-

स्थितं प्रामाग्यम् । कुतः । देशविशेषे तेषां दृष्टलात् । होलाकादयः प्राच्येरेव कियनो । वसन्तोत्सवो होलाका । आहीनैवुकादयो दाक्षिणात्येः । स्वस्वकुलागतं करज्ञाकादिस्थावरदेवतापूजादिकमाहीनेवुकशच्देनोच्यते । उड्डावभयज्ञादय उदी-च्यैः । ज्येष्ठमासस्य पौर्णमास्यां वलीवदीनभ्यच्ये धावयन्ति । सो ऽ यमुद्रृषभ-यदः। एवं हारीतादिसृतिः काचिन्कचिद्देशविशेषे दृश्यते । तसाद्मवस्थितं प्रा-मार्ग्यमिति चेत् ॥ मैवम् । तन्मूलनेनानुमितस्य वेदस्य सर्वसाधारणनेन तेषा-मपि सर्वसाधारणलात ॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

प्राच्यादिपद्युक्तायाः श्रुतेरनुमितौ पदे। अर्थावीधादमातं चेच सामान्यानुमानतः ॥ २७ ॥

प्राच्यादिभिर्यवस्थया होलाकादिष्वनुष्ठीयमानेषु तन्मूलश्रुतिरिप प्राच्यादि-पर्युक्तैवानुमातया। तत्र प्राच्यादिपदस्यार्थो न बुध्यते। ये पुरुषाः कंचित्कालं प्राच्यां निवसन्ति त एव कालान्तरे प्रतीच्यां दिशि निवसन्त उपलभ्यन्ते । तच श्रीतप्राच्यादिपदस्यार्था बोधादप्रमाणं श्रुतिरिति चेत् ॥ मैवम् । अनुष्टानसामा-न्यस्य मूलश्रुतिकल्पकातात् । अतः प्राच्यादिपदराहित्ये सत्यर्थवोधादनुमिता श्रुतिः प्रमाणम् ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

गोगाव्यादिषु साधुत्वे प्रयोगे वा न कश्चन। नियमो ऽ चास्ति वा नास्ति व्याकृतेर्मूलवर्जनात् ॥ २६ ॥ साधूनेव प्रयुत्जीत गवाद्या एव साधवः। इत्यस्ति नियमः पूर्वपूर्वेष्याकृतिमूलतः ॥ २०॥

व्याकरणाभिज्ञैः सास्नादिमहस्तुनि गौरित्येव शन्दः प्रयुज्यते । तदनभिज्ञैस्तु स्वस्वदेशीयभाषामनुसृत्य गावीगोगीगोगोगोगोतिलक्षेत्रवमादयः शन्दाः प्रयु-ज्यनो । तचेहश एव शब्दः साधुर्नेहश इत्यस्मिन्धे नियामकं नास्ति । तथा प्रयो-गेऽपि तचास्ति। ईदृश एवं शन्दः प्रयोक्तव्यो नेदृश इति न तावबृद्धव्याहारो नियामकः । तस्य सर्वेषु शब्देषु समानतात् । नापि व्याकरणसृतिर्नियामिका ।

तस्या निर्मूलनेनाप्रमाणनात् । न ह्यभियुक्तप्रयोगस्नन्मूलम् । ऋन्योन्याश्रयनप्र-सङ्गात्। व्याकरणसृतेः प्रामाण्यसिङ्घी तदनुसारेण प्रयोकृणामभियुक्तत्वसिङ्धिः। तिसङ्गी तत्प्रयोगमूलतया व्याकरणस्य प्रामाण्यम्। तसाचास्ति साधुलप्रयोगयो-र्नियम इति प्राप्ते बूमः ॥ साधूनेव शन्दान्प्रयुञ्जीत न तपशन्दानित्यस्ति नियमः। उभयच क्रमेण गुणदोषवादिनोर्वेदवाक्ययोः श्रवणात्। एकः शन्दः सम्यग्ज्ञातः सुप्रयुक्तः स्वर्गलोके कामधुग्भवतीति गुणवाक्यम्। तस्माङ्गास्रणेन न सेच्छि-तवै नापभाषितवै । क्षेच्छो ह वा एष यदपशन्द इति दोषवाकाम् । यथा प्रयो-गनियमस्तथा साधुने ऽपि नियमो दृष्टवाः। गवाद्या एव साधवो न तु गाव्यादय इत्यस्मिचर्षे। व्याकरणस्य नियामकलात्। न च निर्मूलतम्। पूर्वपूर्वव्याकरणस्य तन्मूललात्। एतदेवाभिप्रेत्योक्तम्। तच यूपादिकरणवद्भाकरणपरंपरानादित्वा-दनुपालम्भ इति व्याकरणप्रामाएयं साक्षादेव वेदेनोपन्यस्तम्। तथा चाथर्वणिका आमनिना । हे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्माहुर्येड्ड्सविदो वदिना । परा चैवापरा च। तचापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदो ऽ यर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं नि-रुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । तैत्तिरीयब्राह्मणे ऽ पि व्याकरणस्योपादेयता श्रूयते । वाग्वे पराच्यव्याकृतावदत्ते देवा इन्द्रमञ्जविद्यमां नो वाचं व्याकुर्विति। सो ऽ न-वीडरं वृशे मह्यं चैवेष वायवे च सह गृह्याता इति तस्मदिन्द्रवायवः सह प्रगृ-ह्मते। तामिन्द्रो मध्यतो ऽ वक्रम्य व्याकरोत्। तस्मादियं व्याकृता वागुद्यत इति। व्याकर्तारश्च पाणिनिकात्यायनपतञ्चलयो मन्वादिसमानाः । तस्मात्सधूनामेव प्रयोगे गवादीनामेव साधुने व्याकरणसृतिः प्रमाणम् ॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

अश्वालम्भनशास्त्रस्य दन्यतालय्यसंशयात् । अमाने ऽ दन्यनिणीतिराप्तोक्तव्याकृतेर्वलात् ॥ ३०॥

अश्वमालभेतेत्यवाकारवकारयोर्मध्यवर्तिनो वर्णस्य दन्यते स्वं धनम् । तद्रहितं द्रिमालभेतेत्यर्थो भवति । तालव्यते तुरङ्गमवाचित्रम्। ततः संश्यादप्रामाण्य-मिति चेत्॥ न। व्याकरणानुसारेणाशृ व्याप्तावित्यसाञ्चातोरीणादिके वप्रत्यये कृते तालव्यत्वनिर्णयात् । तसादश्वालभ्यनशास्त्रं प्रमाणम् ॥ दशमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥ लोके पदपदार्थीं यो न तो वेदे ऽ थवाच ती। रूपभेदात्पदं भिचमुत्तानादिभिदा स्फुटा ॥ ३१ ॥ वर्णेकानात्पदेकालं काचित्की रूपभिन्नता। प्रायिकेण पदेक्येन तदर्थेकां तथाविधम् ॥ ३२ ॥

वैदिकी पदपदार्थीं लीकिकाभ्यां पदपदार्थाभ्यामन्यी। कुतः। रूपभेदात्। पदे तावद्र्पभेदो दृश्यते । आत्मशब्द आकारादिलेन लोके नियतः । वेदे तु क्वचिदा-काररहितः पठ्यते । प्रयतं पुरुषं तमनेति । ब्राह्मणा इति लोके । वेदे त्वन्यथा पठ्यते । ब्राह्मणासः पितरः सोम्यास इति । अर्थभेदो ऽ पि स्पुटः । उत्ताना वै देवगवा वहन्तीति श्रूयते । मनुष्यगवास्तवाञ्चो वहन्ति । वेदे वनस्पतिर्हिरएय-पर्णः। तथा च श्रूयते। देवेभ्यो वनस्पते हवीं षि हिरएयपर्ण प्रदिवस्ते अर्थमिति। तसाल्लोकवेदयोः पदपदार्थावन्याविति प्राप्ते ब्रूमः॥ य एव लौकिकाः पदार्थास्त एव वैदिकाः। तथा हि वर्णानां ताविचत्यत्वं प्रथमे पादे साधितम्। यथा प्रयो-कृणां पुरुषाणां भेदे ऽ येकेकस्य पुरुषस्य बहुकृत्वउच्चारणभेदे ऽ पि त एवामी वर्णा इति प्रत्यभिज्ञानाइर्णेक्यम् । तथा यानि लोके गवादिपदानि तान्येव वेदे विधीयमानानीत्यवाधितप्रत्यभिज्ञया पदैकलमभ्युपेयम्। त्मना देवास इत्यादिप-दभेदस्तु काचित्कः । नैतावता बहुतरप्रत्यभिज्ञावगतं परैक्यमपोढुं शक्यम् । अन्यथा सो ऽ यं देवदत्त इति प्रत्यभिज्ञातं देवदत्तेक्यमपि देशादिभेदमाचेणापी-ह्येत । परेको चार्थिकत्मवश्यंभावि । अत्यथा वेदे पृथग्युत्पत्यभावादबोधकातं प्रसज्येत । एतदेवाभिप्रेत्योक्तम् । लोकावगतसामर्थ्यः शब्दो वेदेऽपि वीधक इति स्वस्यूपाहवनीयादिशन्दानां तद्शीनां चालीकिकावे ऽपि प्रसिद्वपदसम-भिव्याहाराद्युत्पत्तिः संभवति । उत्तानवहनादिकं त्वर्थवादः । ऋस्तु वा तथा वहनम्। तथाणुत्तानादिशन्दास्तदर्थाश्व लोकसिङ्का एव । तस्माद्य एव लौकि-काः पदपदाषीस्त एव वैदिकाः॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

व्यक्तिवीद्यादिशन्दार्थे आकृतिवी क्रियान्वयात्। व्यक्तिर्थुत्पित्तवेलायामाकृत्या सोपलस्यते ॥ ३३॥ शक्तियहादियुक्तिभ्य ञ्जाकृतेरर्थतोचिता । कियापर्यवसानाय व्यक्तिस्तचोपलस्यताम् ॥ ३४ ॥

वीहीनवहिना। पणुमालभेत। गामानय। ब्राह्मणो न हन्तव्य इत्यादिप्रयोगेषु वीद्यादिश्न्दानां व्यक्तिर्थः। कुतः। अवहननादिक्रियामिर्व्यक्तेरत्वेतुं शक्यतात्। न ह्याकृतिरवहन्तुमालव्युमपनेतुं वा योग्या। नन्वानन्यव्यभिचाराभ्यां न व्यक्ती व्युत्पित्तः संभवति। अनन्ता हि गोव्यक्तयः। अतीतानामनागतानामनेकदेश-वर्तिनां गवामियत्ताया अनवधारणात्। किं च। णुक्कव्यक्ती व्युत्पत्ती गोशन्दः कृष्णव्यक्ती प्रयुज्यमानः स्वार्थं व्यभिचरेत्। तच कथं व्युत्पत्तिरिति चेत्। एवं तिर्हे व्युत्पत्तिकाले सा व्यक्तिराकृत्योपलस्थतामिति प्राप्ते बूमः॥ अन्वयव्यतिरेक्ताभ्यामाकृतेः शक्तियहणनिमत्तवान्तव्यर्थातं तस्या एवोचितम्। किं च। गोश्चद् उच्चारिते व्यक्तिवादिनः संशयो भवेत्। तस्यादाकृतेरेवाभिधेयत्म्। यद्यान्कृताववहननादिकया न पर्यवस्येत्। तर्हि व्यक्तिस्त्वचोपलक्षणीया। किं च। श्येनिवतं चिन्वीतेत्यादावाकृतेरेव सादृश्यप्रतियोगितया कार्यान्वयो दृश्यते। तस्मादाकृतिः शन्दार्थः॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

गवादिचोदना नो मा जातिव्यक्त्योरिनर्णयात्। ञ्जानन्यव्यभिचाराभ्यां न व्यक्तिरिति निर्णयः ॥ ३५॥

स्पष्टी ५ र्थः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणं वार्त्तिककारोचीतमारचयित ॥ उद्भिदादिपदं धर्मे किममानमुत प्रमा। विध्यर्थवादमन्त्रांशेष्वनन्तर्भावतो न मा ॥१॥ ञ्चन्तर्भावो विधावुद्भिदा यजेतेति दृश्यते। नामलेनान्वयो वाक्ये वृष्यते ऽतः प्रमैव तत्॥२॥ उद्भिदा यजेत । विश्वजिता यजेतेत्येवं समाद्यायते । तचोद्भिदादिपदं न धर्में प्रमाणम्। कृतः । प्रमाणलेनाभिमतेषु चिषु वेदिवभागेष्वनन्तर्भावात् । तथा हि विधिः साक्षात्प्रमाणम् । अर्थवादमन्त्रौ तु विध्यन्वयेन । तच न तावदुद्भिदादि- पदं विधावन्तर्भवित । विध्यर्थे हृपाया भावनाया अर्थेषु भाव्यकरणे ऽ तिकर्तव्यता- हृपेषु कस्यायवाचकत्वात् । नाप्यथेवादत्वम् । स्तृतिबुद्धेरभावात् । नापि मन्त्रन्तम् । उत्तमपुरुषादीनां मन्त्रलिङ्गानामभावात् । तथा चोक्तम् । उत्तमामन्त्रणास्यन्तवान्तर्ह्षादीनां मन्त्रलिङ्गानामभावात् । तथा चोक्तम् । उत्तमामन्त्रणास्यन्तवान्तर्ह्षादीनां मन्त्रप्रसिद्धभावाच्च मन्त्रतेषां न युज्यत इति । अपये जुष्टं निर्वपामीत्युत्तमपुरुषः । अपये यशस्वन्यशसे समर्पयेत्यामन्त्रणम् । उवीं चासि वस्वी चासीत्यस्यन्तहपम् । इषे त्वोर्जे त्वेति त्वान्तहपम् । आदिश्चेर्नाश्चित्वताप्रतिपादनादयः । एवमादिष्वनन्तर्भावादमानमिति चेत् ॥ न । विध्यंशे कर्रणे ऽ न्तर्भावात् । यद्यपि लिङ्पदेन सह समानपदोपात्तो यजिधीत्वर्थः कर्रणम् । तथापि तस्य यजेनीमत्रनेनोद्भिदादिपदमन्वति । तस्मात्प्रमाणम् ॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

गुणो ऽयं नामधेयं वा खनिचे ऽस्य निरुक्तितः। ज्योतिष्टोमं समाश्रित्य पश्चर्थं गुणचोदना ॥३॥ फलोज्जेदात्समानेषा निरुक्तियागनाम्यपि। नामत्ममुचितं यागसामानाधिकरण्यतः॥४॥

उद्भिदा यजेत पणुकाम इत्यच तृतीयान्तेनोद्भित्पदेन यो ८ श्रों विविक्षितः सो ८ यं यागे किश्वतुणः स्यात्। दक्षा जुहोतीत्यनेन गुण्विधिना समानतात्। अशोच्येत । दिधिश्वदार्थों लोकप्रसिद्धः। उद्भिन्छव्यार्थस्वप्रसिद्ध इति । तन्न । स्ट्यभावेऽप्यवयवार्थनिरुक्त्या तत्प्रसिद्धेः। उद्भिन्छत्ये भूमिरनेनेति चुत्पत्या सिन्ववाच्यसी श्व्यः । न चाच पणुफलकः किश्वद्यागो विधीयत इति वाच्यम्। पणूनां गुण्फलतात्। यथा गोदोहनेन पणुकामस्येत्यच पश्वो गोदोहनगुणस्य फलम्। तथेह सिनचगुणस्य फलम् । तथेह सिनचगुणस्य फलमस्तु । यदि चमसेनापः प्रण्येदिति विहितं प्रकृतमपां प्रण्यनमाश्चित्य गोदोहनं विधीयते। तर्धाचापि ज्योतिष्टोमेन यजेतिति विहितं प्रकृतं ज्योतिष्टोममाश्चित्य सिनचं विधीयताम्। तसान्नुण्विधिरिति प्राप्ते

बूमः ॥ पश्रुकामो यजेतेत्यस्य पद्वयस्यायमर्थः । पश्रुरूपं फलं यागेन करणेन कुर्यादिति । तत्र केन यागेनेत्यपेक्षायामुद्धिदेति तृतीयान्तपदं यागनामत्नेनान्वेति । उद्विद्यते पश्रुफलमनेन यागेनेति निरुक्त्या नामत्ममुद्धित्पद्स्योपपद्यते ॥ एवमपि गुण्विधिनामधेयत्वयोः शन्द्रनिर्वचनसाम्याच निर्णय इति चेत्॥ मैवम्। सामानाधिकरण्यस्य निर्णयकतात् । उद्विचामकेन यागेन फलं कुर्यादित्युक्ते सामानाधिकरण्यं लभ्यते। गुण्वे तु खनिचेण साध्यो यो यागस्तेनेत्येवं वैयधिकरण्यं स्यात् । यदि खनिचवता यागेनेति सामानाधिकरण्यं योज्येत । तदा मत्वर्थलस्यणा प्रसज्येत । तसादुद्विद्रादिपदं नामधेयम् । दक्षा जुहोति । वीहिभिर्यजेतेत्यादिषु द्रव्यविशेषे दध्यादिशन्द्रानामत्यन्तरूढतया यागनामत्वासंभवादगत्या गुण्वमाश्रितम्। सोमेन यजेतेत्यचाणप्रसिद्धार्थनामधेयत्वकल्पनातो वरं प्रसिद्धार्थन्वारेण लक्षणाश्रयणमित्यभिप्रेत्य सोमद्रव्यवता यागेनेति मत्वर्थलक्ष्यणा स्वीकृता। उद्भिक्कत्रस्य तु लोकप्रसिद्धार्थाभावादुक्तरीत्या नामत्वं युक्तम्। प्रयोजनं तु नामः सर्वच व्यवहार एव । न ह्यन्तरेण नामधेयमृत्विग्वरणादिष्वनेनाहं यस्य इत्याख्यातोपायो लघुः कश्चिदिस्तः। तस्मादुद्धिदादिपदं नामधेयम्॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

लीकिके गणयागे ९ स्य विधेः सापेक्षतेति चेत्। निरुक्त्या श्रीतयागस्य नामलाचिरपेक्षता ॥ ५॥

उद्भिदा यजेतेत्ययं गुणिविधिः । न चास्य किष्वच्छ्रीत आश्रयो लभ्यते । ततो लौकिको मातृगणयागादिराश्रयत्वेनापेक्षणीयः। तिस्मन्यागे गुणोऽयं विधीयते। तथा सित सापेक्षत्वादप्रामाण्यमस्याश्रोदनाया इति चेत्॥ मैवम्। पूर्वोक्तिनि-रुक्त्या श्रीतयागनामत्वे सित निरपेक्षत्वात्॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

यचित्रया यजेतेति तद्रुणो नाम वा भवेत्। चित्रस्त्रीत्वगुणो रूढेरपीषोमीयके पशौ ॥ ६॥ इयोर्विधो वाक्यभेदो वैशिष्ट्ये गौरवं ततः। स्याद्माम पृष्ठाज्यवहिष्यवमानेषु तत्त्रथा ॥ ९॥ चित्रया यजेत पणुकाम इत्यासायते । तत्र चित्राश्रन्थो नोझिन्छन्द्रवद्यीनिकः । किंतु रूद्या चित्रलं स्त्रीलं चाभिधते । ततो न पूर्वन्यायेन नामलम् । तथा सत्यग्रीषोमीयं पणुमालभेतेति विहितं पणुयागमत्र यजेतेत्यनेन पदेनानूद्य तिसन्पशी चित्रतस्त्रीत्वगुणी विधीयते इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ चित्रलं स्त्रीलं चेति हावेती गुणी । तयोईयोविधाने वाक्यं भिद्येत । तथा चोक्तम् । प्राप्ते कर्मणि नानेको विधातुं शक्यते गुणः । अप्राप्ते तु विधीयरेत्वहवो ऽ योक्यस्तत इति । अय वाक्यभेदपरिहाराय गुणहयविश्रष्टं पणुद्रयह्पं कारकं विधीयते । तदा गौरवं स्यात् । तस्माचित्रश्यद्रयद्वात्रिश्यं पणुद्रयह्पं कारकं विधीयते । तदा गौरवं स्यात् । तस्माचित्रश्यद्रयह्यां प्रवृत्वद्यक्तिसामानाधिकरण्येन यागनामधेयं भवति । चित्रतं च तस्य विलक्षणद्रयहारेणोपपद्यते । दिध मधु घृतमापो धानास्त्रणुलास्त्रतंसृष्टं प्राजापत्यिमिति द्य्यादीनि विचित्राणि प्रदेयद्रयाणि षडास्नातानि । तदेतिचित्रानामकस्य यागस्योत्पत्तिवाक्यम् । यागस्वरूपभूतयोदेध्यादिद्रयप्रजापतिदेवतयोरचोपदिश्यमानत्वात् । उत्पत्तस्य तस्य यागस्य चित्रया यजेत पणुकाम इत्येतत्मललवाक्यम् । एवं सित प्रकृतार्थो लभ्येत । अपीषोमीयपश्चनुवादेन गुणविधाने प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये प्रसज्येयाताम् । लिङ्प्रत्ययस्य चानुवादकन्ताङ्गीकारान्मुख्यो विध्यर्थो वाध्येत । तस्माचित्रापदं नामधेयम् ॥

यथा चित्राश्चे नामधेयतम्। तथा वहिष्यवमानश्च आज्यश्चे पृष्ठश्चे च तत्कर्मनामधेयतं योजनीयम्। एवं हि श्रूयते। चिवृह्वहिष्यवमानम्। पञ्चद्शान्याज्यानि। सप्तद्शानि पृष्ठानीति॥ अस्य वाक्यत्रयस्यार्थो विवियते॥ सामन्यानामुत्तरायन्थे तृचात्मकानि मूक्तान्याम्नातानि। तचोपासी गायता नर इत्याद्यं सूक्तम्। दविद्युतत्या रुचेति द्वितीयम्। पवमानस्य ते कव इति तृतीयम्। ज्योतिष्ठोमस्य प्रातःसवनानुष्ठाने तेषु सूक्तेषु गायत्रं साम गातव्यम्। तदिदं सूक्तवन्यगानसाध्यं स्त्रोत्रं वहिष्यवमानमित्युच्यते। तत्रावस्थितानामृत्यां पवमानार्थन्तात्। वहिःसंवन्याच। न खिल्वदं स्त्रोत्रमितरस्त्रोत्रवत्सदोनामकस्य मग्डपस्य मध्य औदुर्च्याः स्तम्भशाखायाः संनिधी प्रयुज्यते। किंतु सदसो वहिः प्रसर्पन्तिः प्रयुज्यते। तस्य च वहिष्यवमानस्य चिवृत्तामकस्त्रोमो भवति। तस्य च स्त्रोमस्य विधायकं बास्रणवाक्यमेवमाम्नायते। तिसृत्यो हिंकरोति स प्रथमया तिसृत्यो हिंकरोति स प्रथमया तिसृत्यो हिंकरोति स प्रथमया तिसृत्यो हिंकरोति स प्रथमया तिसृत्यो हिंकरोति स उत्तमयोद्यती चिवृतो

विषुतिरिति ॥ अयमर्थः । सूक्तचयपितानां नवानामृचां गानं चिभिः पर्यायैः कर्तव्यम् । तच प्रयमे पर्याये चिषु सूक्तेष्वाद्यास्तिस च्युचः । द्वितीये पर्याये मध्यमाः । तृतीये पर्याये चोच्चमाः । तिसृभ्य इति तृतीयार्थे पञ्चमी । हिंकरोति गायतीत्यर्थः । सेयं यथोक्तप्रकारोपेता गीतिस्तिवृत्स्तोमस्य विषुतिः स्तृतिप्रकारिवेषः । अस्या विषुतेरुद्धती नामेति ॥ एवं परिवर्तिनी कुलायिनीति हे विषुती ॥ तयोः परिवर्तिन्येवमास्त्रायते । तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिस्तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिस्तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिस्तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिः परिवर्तिनी चिवृतो विषुतिरिति ॥ पराचीभिर्तृक्रमेणास्ताताभिरित्यर्थः ॥ कुलायिन्येवमास्त्रायते । तिसृभ्यो हिंकरोति या मध्यमा सा प्रथमा योत्तमा सा मध्यमा या प्रथमा सोच्चमा तिसृभ्यो हिंकरोति या मध्यमा सा प्रथमा या प्रथमा सोच्चमा तिसृभ्यो हिंकरोति योच्चमा सा प्रथमा या प्रथमा सोच्चमा सा कुलायिनी चिवृतो विषुतिरिति ॥ अच प्रथमसूक्ते पाठकम एव । द्वितीये मध्यमोच्चमप्रथमाः । तृतीये तूच्चमप्रथममध्यमा इत्येवं व्यत्ययेन मन्त्रा गातव्याः ॥ तिददं विषुतिचयं विकल्पितम् । चिवृच्छञ्चर स्येदं स्रोमस्वरूपमर्थो न तु चैगुग्यमिति पूर्वपादे निर्णीतम् ।

उत्तरायन्थे वहिष्यवमानमूक्तेभ्यस्तिभ्य ऊर्धे चलारि सूक्तान्यासातानि। अय आ याहि वीतय इत्याद्यं सूक्तम्। आ नो मिचावरुणेति हितीयम्। आ याहि सुषुमा हि त इति तृतीयम्। इन्द्रायी आ गतं सुतमिति चतुर्थम्। तान्येतानि प्रातःसवने गायवसासा गीयमानानि चलायाज्यस्तोचाणीत्युच्यन्ते। तिर्ववचनं च श्रूयते। यदाजिमीयुस्तदाज्यानामाज्यत्वमिति। तेष्वाज्यस्तोचेषु पञ्चद्शनामकः स्तोमो भवति। तस्य स्तोमस्य विष्टुतिरेवमासायते। पञ्चभ्यो हिंकरोति स तिसृभिः स एकया स एकया पञ्चभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स एकया पञ्चभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिरियेकं सूक्तं चिरावर्तनीयम्। तच प्रथमावृत्ती प्रथमाया च्यूचिस्तरभ्यासः। हितीयावृत्ती मध्यमायाः। तृती-यावृत्तावुत्तमायाः। सो ऽ यं पञ्चदशस्तोमः॥

उक्तेभ्यश्रतुर्भाः सूक्तेभ्य ऊर्धमुत्तरायन्थे चीिण माध्यन्दिनपवमानसूक्तान्यास्वाय तत ऊर्धे च चलारि सूक्तान्यास्वातानि । तेष्विभ ला श्रूर नोनुम इत्याद्यम् । कया निश्चिच आ भुविदिति द्वितीयम् । तं वो दस्ममृतीषहमिति तृतीयम् । तरोभिर्वो प्रतार विद्रह्मुमिति चतुर्थम् । एतानि क्रमेण रथन्तरवामदेव्यनाधसकालेयसामिर्माध्यन्तिस्वने गीयमानानि पृष्ठस्तोचाणीत्युच्यन्ते । स्पर्शनात्पृष्ठानीत्येवं निरुक्तिर्देष्ट्या ॥ तेषु स्तोचेषु सप्तद्शस्तोमो भवति । तस्य स्तोमस्य विष्टुतिरेवमास्नायते । पञ्चभ्यो हिंकरोति स तिसृभिः स एकया स एकया पञ्चभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स तिसृभिरिति ॥ अत्र प्रथमावृत्तौ प्रथमाया सृचिस्तरभ्यासः । हितीयावृत्तौ मध्यमायाः । तृती-यावृत्तौ मध्यमोत्तमयोः । सो ऽ यं सप्तद्शस्तोमः ॥

अन निष्विप वाक्येषु निवृत्पञ्चदशसप्तदशशब्दा गुणविधायकालेन संमताः। यदि वहिष्पवमानाज्यपृष्ठशब्दा अपि गुणविधायकाः स्युः । तदा प्रत्युदाहरणं गुणडयविधानाडाक्यभेदः स्यात्। तसाडहिष्पवमानादिशब्दाः स्तोननामधेया-नि। तैनीमभिः कमीण्यनूद्य निवृदादिगुणा विधीयन्ते॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्रिपहोत्रं जुहोत्याघारमाघारयतीत्यमू ।
विधेयौ गुणसंस्कारावाहोस्वित्कर्मनामनी ॥ ৮ ॥
श्रिपये होत्रमत्रेति बहुवीहिगतो ऽ नलः ।
गुणो विधेयो नामत्रे रूपं न स्यात्श्ररह्वृते ॥ ९ ॥
संस्क्रियाघारमाघारयतीत्युक्ता वितीयया ।
श्राघारेत्यपिहोत्रेति यौगिके कर्मनामनी ॥ १० ॥
श्रिपञ्चोतिरिति प्रोक्तो मन्त्राहेवस्त्रथा घृतम् ।
चतुर्गृहीतवाक्योक्तं वितीयायास्त्रियं गतिः ॥ ११ ॥
नासाधिते हि धालर्थे करणलं ततो ऽ स्य सा ।
साध्यतां विक्त संस्कारो नैवाशङ्काः क्रिया त्वतः ॥ १२ ॥

श्रियहोत्रं जुहोति। श्राघारमाघारयतीत्यत्राग्निहोत्रश्च्य्य कर्मनामत्वे द्रव्यदे-वतयोरभावाद्यागस्य स्वरूपमेव न सिध्येत्। ततो ऽ ग्रिदेवतारूपो गुणो ऽ नेन द्विहोमे विधीयते। श्राघारश्च्यश्च घृ श्चरणदीप्योरित्यसाद्वातोरूत्पन्नः श्चरङ्कृत-माचष्टे। तसिंश्च घृते वितीयाविभक्त्या संस्कार्यत्वं प्रतीयते। तच्च संस्कृतं घृतमु- पांश्रुयाजे द्रव्यं भवति । तस्माद्मिहोनाघारश्न्शे गुणसंस्कारगोविधायकाविति प्राप्ते त्रुमः ॥ अपिज्योतिज्योतिरियः स्वाहेति सायं जुहोति । सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेति प्रातिरिति विहितेन मन्त्रेण प्राप्तवाद्देवता न विधया । ततो ऽ यि-सूर्यदेवताकस्य सायंप्रातःकालगोनियमेनानुष्ठेयस्य कर्मणो ऽ यिहोनिति यौगिकं नामधेयम् । योगश्च बहुनीहिणा दर्शितः । चतुर्गृहीतं वा एतदभूत्तस्याघारमाधार्यनेनेवाज्यद्रव्यस्य प्राप्तत्या श्चरह्वृतसंस्कारस्याविधेयलादाघारश्रन्थो ऽ पि यौगिकं कर्मनामधेयम् । यिमन्कर्मणि नैर्न्शृतीं दिशमारभ्येशानीं दिशमविधं कृत्वा संत्रया घृतं श्चार्यते तस्य कर्मण एतन्नाम ॥ ननु नामधेयवे सत्युद्धिदा यजेत ज्योतिष्टोमेन यजेतित्यादाविव धार्वर्थेन करणेन सामानाधिकरण्यायापिहोनेण जुहोत्याघारेणाघारयतीति तृतीयया भवितव्यम् । नैष दोषः । अनुष्ठानाद्र्यं धार्वर्थस्य सिद्धत्वाकारेण करणवे ऽ पि ततः पूर्वं साध्यत्वाकारं वक्तुमिसहोन्नमाधारमिति वितीयाया युक्तत्वात् । न चात्र वितीयानुसारेण वीहीन्प्रोश्चतीत्यादाविव संस्कारः शङ्कनीयः । वीहिश्चर्यवद्यिहोन्नाघारश्चर्योः प्रसिद्धद्वयवाचकत्वाभावेन कियावाचित्वाभ्युपगमात् । तसादिमहोन्नाघारश्चरौ दिवहोमोपांश्याजनयोर्गुणसंस्कारविधायिनो न भवतः । किंतु कर्मान्तरयोनीमनी ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

श्येनेनाभिचरन्मर्त्यो यजेतेति श्रुतौ गुणः। विधीयते पिष्ठारूपो नाम वा तस्य कर्मणः॥ १३॥ श्येनेनेति गुणः काम्यः सीमिकः सोमबाधया। न चिचावडाक्यभेदो रुढेश्वेवमनुपहः॥ १४॥ यथा व श्येन इत्युक्ता स्पुपमानोपमेयता। नैकिसिंस्तेन गौग्यास्य वृत्या स्यान्कर्मनामता॥ १५॥

श्येनेनाभिचरन्यजेतेत्यच नामले द्रव्यदेवतयोरभावाद्यागस्वरूपमिप न सिध्येत्। ततः सोमयागे नित्यं सोमद्रव्यं वाधित्वा सोमस्य स्थाने पिक्षद्रव्यरूपो गुणः का-म्यो विधीयते । तथा सित श्येनशन्द्रस्य पिक्षिणि लोकसिङ्का रूढिरम्युपगता भवति । न च गुणविधित्रे चिचायामिव वाक्यभेद आपादियतुं शक्यः । चिचत- स्तीलवद्गुणइयाभावादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यथा वै श्येनो निपत्यादत्ते । एवमयं विष्यां श्वातृत्यमादत्ते यमभिचरित श्येनेनेति वाक्येनोक्त उपमानोपमेयभावः पिद्यायेकिस्मिन्न युज्यते । तस्मात्पिद्याण उपमानस्य गुण उपमेये कर्मण्यस्तीति श्येनशन्दस्याभिचारकर्मनामत्मम् ॥ संदंशेनाभिचरत्यजेत । गवाभिचर्यमाणो यजेनेत्यच संदंशगोशन्दयोनीमत्वं श्येनशन्दवदृष्टव्यम् । यथा संदंशेन दूरादानमादत्ते । यथा गावो गोपायनीति वाक्यशेषाभ्यामुपमानोपमेयभावाभिधानात् ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

यजेत वाजपेयेन स्वाराज्याधीत्यसी गुणः।
नाम वा गुणता तन्त्रयोगानुगण्यल्डये ॥ १६ ॥
साधारणयजेः कर्मकरण्लेन तन्त्रता।
विकडयं विरुद्धं स्याज्ञन्त्रतायां फलं प्रति ॥ १९ ॥
उपादेयविधेयलगुण्लाख्यं चिकं यजेः।
उद्देश्यानूक्तिमुख्यल्विकं तस्य गुणं प्रति ॥ १८ ॥
त्यक्का तन्त्रं तदावृज्ञी वाक्यं भिद्येत तेन सः।
वाजपेयेतिशन्दो ऽ पि कर्मनामाग्रिहोचवत् ॥ १९ ॥

वाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजेतेत्यच वाजपेयशब्देन गुणो विधीयते। ऋबन्वाची वाजशब्दः। तच्चाचं पेयं सुराद्रव्यम्। तच्चाच गुणः। सुरायहाणामनुष्ठेयन्वात्। ननु गुणले वाजपेयगुणवता यागेन स्वाराज्यं भावयेदित्येवं मत्वर्थलक्षणा प्रसज्येत। मेवम्। सकृदुचारितस्य यजेतेत्याख्यातस्य वाजपेयगुणे स्वाराज्यफले च तन्त्रेण संवन्धाङ्गीकाराज्ञाजपेयेन द्रव्येण स्वाराज्याय यजेतित्येवमुभयसंवन्धः। ननु गुणसंवन्धे सित वाजपेयगुणेन यागं कुर्यादिति यजेः कर्मकारकत्वं भवति। फलसंवन्धे तु यागेन स्वाराज्यं संपादयेदिति करणकारकत्वम्। ततः कथमुभयसंवन्धः इति चेत्। नायं दोषः। यजेः साधारणलेन जिष्ट्यपत्संभवात्। यजेतेत्यच प्रकृत्या याग उक्तः। प्रत्ययेन भावनोक्ता। तयोस्तु समिभव्याहारात्संवन्धमाचं गम्यते। तच कर्मत्वकरणलयोः साधारणम्। न सलु तच कर्मत्वस्येव करणलस्य वा साक्षादिभधायिका काचिदसाधारणी विभक्तः श्रृयते। ऋतः साधारणस्य

यजेरुभाभ्यां युगपत्संबन्धे सित यथोचितसंबन्धिवशेषः पर्यवस्यति । एवं तन्त्रेण संबन्धाङ्गीकारे वाजपेयद्रव्येण यागं कुर्यादित्यर्थस्य लभ्यमानलाद्वुणविधिले ऽ पि नास्ति मनर्थेलक्ष्या । यदुद्भिदादिष्वयेवं गुणविधिः स्यात् । तर्हि तान्यपि वा-क्यान्यचोदाहृत्य तदीयः सिडानाः पुनराश्चिष्यतामिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यजतेस्तन्त्रे-गोभयसंबन्धे सति विरुडविनाडयापितः स्यात्। उपादेयतं विधेयतं गुणातं चेत्येकं चिकम्। उद्देश्यतमनुवाद्यतं मुख्यतं चेत्यपरं चिकम्। तचोद्देश्यतादय-स्त्रयः स्वाराज्यफलनिष्ठा धर्माः। उपादेयलादयस्त्रयः साधनभूतयजिनिष्ठा धर्माः। फलमुद्दिश्य यजिरुपादीयते। फलमनूद्य यजिर्विधीयते। फलं प्रधानम्। यजिरु-पसर्जनम् । फलस्योद्देश्यलं नाम मानसापेक्षाविषयताकारः । यजेरुपादेयतं ना-मानुष्ठीयमानलाकारः। तावुभी मनःशरीरोपाधिकी धर्मी । अनुवाद्यत्वविधेयत्न-धर्मी तु शन्दोपाधिकौ । ज्ञातस्य कथनमनुवादः । अज्ञातस्यानुष्ठेयत्वकथनं वि-धिः । फलयागयोः साध्यसाधनतहपतया प्रधानलोपसर्जनले । एवं सति फल-तत्साधनयोः स्वाराज्ययागयोः स्वभावपर्यालोचनायां यथा फलस्योद्देश्यतादि-चिकं यागस्योपादेयत्वादिचिकं व्यवतिष्ठते । तथा यागस्य वाजपेयस्य च साध्य-साधनभावपर्यालोचनायां यागफलस्योद्देश्यनादिचिकं वाजपेयद्रव्यस्योपादेयना-दिविकं च पर्यवस्यति । ततो यागस्य फलद्रव्याभ्यां युगपत्संबन्धे सति विरुद्धं चिकडयमापद्यते । ननु तर्हि मा भूत्रन्त्रेणीभयसंबन्धः । पृथक्संबन्धाय यजिरा-वर्त्यतामिति चेत्। न । वाक्यभेदप्रसङ्गात्। द्रव्येण यागं कुर्यादित्येकं वाक्यम्। यागेन फलं कुर्यादित्यपरम् । तसाहाजपेयशब्दो न गुणविधायकः । किंतु यथोक्तं दृव्यं निमित्तीकृत्यायिहोत्रशब्दवन्तर्मनामधेयम्॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

यदाग्रेयो ऽ ष्टाकपाल इति नाम गुणो ऽ षवा। नामाग्रिहोचवन्मैवं नामले देवता न हि ॥ २०॥ मन्त्रो ऽ पि नेह प्रत्यक्षस्त्रिष्ठताहेवताविधिः। देवद्रव्यविशिष्टस्य विधानादेकवाक्यता ॥ २०॥

द्र्भपूर्णमासयोः श्रूयते । यदापेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां पौर्णमास्यां

चाच्युती भवतीति। तच यथायिहीचशच्दो ऽयये होचमचेत्यमुमर्थं निमित्तीकृत्य कर्मनामधेयम् । तथाग्रेयशच्दो ऽ यपिसंबन्धं निमित्तीकृत्य कर्मनाम स्यादिति चेत् ॥ मैवम् । नामले देवताराहित्यप्रसङ्गात् । अपिहोचे लिपिज्यीतिज्यीतिरियः स्वाहेति सायं जुहोतीत्यनेन विहितो मन्तः प्रत्यक्षविहित इति मान्त्रविधिकी देवता लभ्यते । इह तु न ताहशो मन्त्रो ९ स्ति । आयेयशब्दस्तु देवतां विधातुं शक्नोति । अपिर्देवतास्येत्यस्मिवर्थे तिबतस्योत्पवत्वात् । न च द्रव्यदेवतयोस्भ-योर्गुणयोर्विधानाहाक्यभेद इति शङ्कनीयम्। कर्मणोऽप्राप्तत्वेन गुणहयविशिष्टस्य कर्मण एकेन वाक्येन विधानात्। तस्मादायेयशब्देन देवतागुणी विधीयते॥

अन गुरुमतमाह ॥

यदाग्रेय इति प्रोक्तं न मानं विध्यसंभवात्। इति चेच विशिष्टार्थविधी सत्यप्रमा कुतः ॥ २२ ॥

उदाहतवाक्ये देवताराहित्यप्रसङ्गेन नामलाभावानुणयोर्विधी वाक्यभेदाच विध्यसंभवादप्रामाएयमिति पूर्वपक्षः॥ गुणाहयविशिष्टकर्मविधिसंभवान्प्रामाएय-मिति सिडालः ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

वहिराज्यपुरोडाशशन्दाः संस्कारवाचिनः। जात्यथा वा शास्त्रकृढेस्ते स्युः संस्कारवाचिनः ॥ २३॥ जातिं त्यक्का न संस्कारे प्रयुक्ता लोकवेदयोः। विनापि संस्कृतिं लोके दृष्टनाज्जातिवाचिनः ॥ २४ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । वर्हिर्लुनाति । श्राज्यं विलापयति । पुरोडाशं पर्यियं करोतीति । तच वर्हिरादिशन्दानां शास्त्रे सर्वच संस्कृतेष्वेव तृखादिषु प्रयोगा-त्पील्वादिशक्षेषु शास्त्रीयस्विप्रावल्यस्योक्तलाद्यूपाहवनीयादिशक्षवत्संस्कारवा-चिनो विहरादिशन्दा इति चेत्॥ मैवम्। अन्वययतिरेकाभ्यां जातिवाचित्वात्। यच यच वर्हिरादिशच्द्रप्रयोगस्तच तच जातिरित्यस्या व्याप्तेलेकि वेदे च नास्ति व्यभिचारः । संस्कारव्याप्रेस्तु लीकिकप्रयोगे व्यभिचारो दृश्यते । क्वचिद्देशविशेषे लीकिकथवहारे जातिमाचमुपजीय विना संस्कारं ते शब्दाः प्रयुज्यन्ते । बर्हिरा- दाय गावो गता इति । क्रम्यमाज्यमिति । पुरोडाशेन मे माता प्रहेलकं ददातीति च । तस्माज्जातिवाचिनः । प्रयोजनं तु बर्हिषा यूपावटमवस्तृषातीत्यच विना संस्कारेणास्तरणसिद्धिः ॥

अन गुरुमतमाह ॥

बर्हिरादी निमित्तस्य दुर्वचलाच मेति चेत्। जातेस्तच निमित्तलात्तद्युक्ता चोदना प्रमा ॥ २५॥

स्पष्टो ऽर्घः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

प्रोक्ष्याः संस्कृतिजीतियोगो वा सर्वभूमिषु।

तथोक्तेः संस्कृतिजीतिः स्याद्रहेः प्रवलताः ॥ २६ ॥

अन्योन्याश्रयतो नाद्यो न जातिः कल्यशक्तितः।

योगः स्यात्क्रुप्तश्चित्तत्वात्क्रुप्तिर्व्याकरणाज्ञवेत् ॥ २७ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । प्रोक्षणीरासादयेति । तच प्रोक्षणीशच्दस्याभिमन्त्रणासादनादिसंस्कृतिः प्रवृत्तिनिमित्तम् । कुतः । सर्वेषु वैदिकप्रयोगप्रदेशेषु संस्कृतानामेवापां प्रोक्षणीशच्देनोच्यमानलादित्येकः पक्षः । लोके जलक्रीडायां प्रोक्षणीभिरुद्देतिताः स्म इत्यसंस्कृतास्वपु प्रयोगाद्वर्षिरादिशच्दवज्जातौ रूढलादुद्क्तवज्ञातिः प्रवृत्तिनिमित्तम् । न च प्रकर्षेणोक्ष्यतः आभिरिति योगो ऽ च शङ्कनीयः । रूढेः प्रवलतादिति पक्षान्तरम् ॥ तच न तावत्संस्कारो युक्तः । अन्योन्यान्त्रयत्वात् । विहितेष्विभमन्त्रणादिषु संस्कारेष्वनुष्ठितेषु पश्चात्संस्कृतास्वपु प्रोक्षणीशच्दप्रवृत्तिः । तत्प्रवृत्ती सत्यां प्रोक्षणीशच्देनापो ऽ नूद्याभिमन्त्रणादिविधिरिति । नापि जातिपक्षो युक्तः । उदक्जातौ प्रोक्षणीशच्दस्य वृष्ठव्यवहारे पूर्वमकृत्रवेनतः परं शक्तः कल्पनीयलात् । ततो गोशच्दवदश्वकर्णशच्दवच रूढो न भवति । योगस्तु व्याकरणेन क्रुप्तः । सोपसर्गाद्वातोः करणे ल्युद्रप्रत्ययेन व्युत्पादनात् । तसात्रोक्षणीशच्दो योगिकः । घृतादेः प्रोक्षणलं प्रयोजनम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

रूढियोंगो योगरूढिवा निर्मन्थ्यस्य वर्तनम्। आद्यो पूर्ववदन्यो ऽ चिरजातेनावनीतवत्॥ २५॥

ऋषिचयने श्रूयते । निर्मन्थ्येनेष्टकाः पचलीति । तत्र निर्मन्थ्यशब्दस्य स्वार्धे कीदृशी वृत्तिरिति संशये वर्हिरादिशब्दवङ्गीकिकवैदिकसाधारएयाद्वहूजातो रूलिएयेकः पक्षः । प्रोक्षणीशब्दवदूहेरक्नुप्तलादरिणिनर्मन्थनजन्यताञ्च योग इति पक्षान्तरम् ॥ लौकिकनिर्मन्थनेन चिरिनर्मन्थनेन च जन्यं वारियतुं योगरूढिः पङ्कजादिशब्दवदाश्रयणीया । श्राधानकाले निर्मन्थ्यगार्हपत्ये नित्यं धृतोऽग्निश्चिरिनर्मिथतः । सद्य एवालोकिकमन्थनेन जातो ऽग्निरिचरिनर्मिथतः । तेनेष्टकाः पत्यन्ते । यथा पुराणनूतनयोर्घृतयोर्नवनीतजन्यत्वे समाने ऽपि योगरूढ्या नृतनमेव नावनीतिमिति व्यवहूियते । तद्वत् ॥

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

चातुर्मास्याद्यपर्वप्रोक्तायेयाद्यष्टकान्तिके।
विश्वदेविति शब्दोक्ती गुणः संघस्य नाम वा ॥ २० ॥
नामने रूपराहित्याद्विधिर्गुणता ततः।
अग्न्यादिभिर्विकल्यने विश्वदेवास्तु सप्तमु ॥ ३० ॥
अनुद्याष्टी यजेतेति तत्संघे नाम वर्णितम्।
अविधिने ऽ पर्थवत्स्याचाम प्राक्प्रवणादिषु ॥ ३० ॥
इज्यन्ते ऽ च यजन्ते वा विश्वे देवा इतीदृशी।
निस्किने विकल्यः स्यादुत्यस्युत्यस्तिष्टतः ॥ ३२ ॥

चातुर्मास्ययागस्य चलारि पर्वाणि। वैश्वदेवो वहणप्रघासः साक्षमेधः श्रुना-सीरीयश्वेति। तेषु प्रथमे पर्वण्यष्टी यागा विहिताः। श्राग्नेयमष्टाकपालं निर्व-पति। सीम्यं चहम्। साविचं द्वाद्शकपालम्। सारस्वतं चहम्। पौष्णं चहम्। माहतं सप्तकपालम्। वैश्वदेवीमामिक्षाम्। द्यावापृथिव्यमेककपालमिति। तेषा-मष्टानां यागानां संनिधाविदमास्रायते। वैश्वदेवेन यजेतेति। तचाग्नेयादीन्यागा-न्यजेतेत्यनूद्य वैश्वदेवश्रन्थेन देवतारूपो गुणस्तेषु विधीयते। यद्यपि वैश्वदेव्यामा- मिक्षायां विश्वदेवाः प्राप्तास्त्रथाप्याग्रेयादिषु सप्तसु यागेष्वप्राप्तताहिधीयनो । तेष्वप्यग्यादिदेवताः सन्तीति चेत् । तर्हि गत्यभावात्तेषु देवता विकल्प्यनाम् । नामधेयते तु नाममात्रस्याविधेयताह्र्य्यदेवतयोरभावेन यागस्यात्र स्वरूपासंभवाष्ट्र्यमाणो विधिरनर्थेकः स्यात् । तस्मान्नुणविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ उत्पत्तिन्वार्थिविहितानाग्रेयादीनष्टी यागान्यजेतेत्यन्द्वाष्टानां संघे वैश्वदेवश्च्यो नामलेनोपवर्ण्यते । न च विधिताभावे ऽ पि नामोपदेश्वयर्थ्यम् । प्राचीनप्रवणे वैश्वदेवन्य यजेतेत्यादिषु वैश्वदेवश्च्येनेकेनेवाष्टानां संघस्य व्यवहर्तव्यतात् । नामप्रवृत्तिनिमत्तभूता निरुक्तिर्द्विधा । आमिक्षायागे विश्वेषां देवानामिज्यमानतया तन्तसहचरितार्थानां सर्वेषां छन्त्रिन्यायेन वैश्वदेवत्वम् । अथवा । विश्वे देवा अष्टानां कर्तार इति वैश्वदेवत्वम् । तथा च ब्राह्मणम् । यद्विश्वे देवाः समयजन्त तद्वेश्वदेवत्वम् वस्य वैश्वदेवत्वम् । तथा च ब्राह्मणम् । यद्विश्वे देवाः समयजन्त तद्वेश्वदेवत्वस्य वैश्वदेवत्वम् । तथा च ब्राह्मणम् । यद्विश्वे देवाः समयजन्त तद्वेश्वदेवत्वस्य वैश्वदेवत्वमिति । देवताविकत्यस्तु समानवलताभावान्च युज्यते । अग्रन्यादय उत्पत्तिशिष्टताप्रवलाः । विश्वे देवा उत्पन्नशिष्टताप्रवलाः । तस्यदेवश्वरः कर्मनामधेयम् ॥

अव गुरुमतमाह ॥

गुणनामनसंदेहादप्रमा चोदनेति चेत्। नोक्तन्यायेन संघस्य नामधेयननिर्णयात्॥ ३३॥

स्पष्टी ऽ र्थः ॥

Vol. I.

हादशाधिकरणमारचयति॥

यद्दादशकपालेष्टेवैंस्थानयां स्नननारम्।
स्नुतमष्टाकपालादि तद्गुणो नाम वा स्नुतिः ॥ ३४ ॥
स्नन्भावादष्टतादेनीम स्यादिग्रहोचवत्।
द्रव्यं द्रव्यान्तरे नो चेद्गुणस्तर्हि फले तस्ती ॥ ३५ ॥
वाक्येक्यमुपसंहारादिस्पष्टं तत्तु वाध्यते।
नानागुणविधौ तसादंशहारांशिसंस्नुतिः ॥ ३६ ॥

काम्येष्टिकाराँडे श्रूयते । वैश्वानरं हाद्शकपालं निर्वपेन्पुचे जाते । यदष्टाक-पालो भवति गायत्रेवैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति । यन्नवकपालस्त्रिवृतैवास्मिंस्तेजो द्धाति। यद्शकपालो विराजैवास्मिब्बाद्यं द्धाति। यदेकाद्शकपालस्त्रिष्ठुभैवास्मिबिद्यं द्धाति। यद्गुद्शकपालो जगत्वैवास्मिन्पश्रूत्धाति। यस्मिञ्चात एतामिष्टं निर्वपति। पूत एव स तेजस्व्यबाद इन्द्रियावी पश्रुमान्भवतीति। स्त्रवाष्ट्वादिसंख्यासामान्यात्पुरोडाशादीनां गायच्यादिरूपवकल्पना कृता। इष्टि-विधायके वाक्ये येयं द्वाद्शसंख्या तस्यामष्ट्रवादिसंख्यानामन्तर्भावात्ताः संख्या निमित्तीकृत्यापिहोत्तश्र्व्यदृष्टाकपालादिश्रव्याः कर्मनामधेयानीत्येकः पद्यः। नाव द्वादशकपालश्रव्यः संख्यापरः। किंतु पुरोडाश्रद्रव्यपरः। द्वादश्रमु कपालेषु संस्तृत इति व्युत्पत्तेः। एवमेवाष्टाकपालादिश्रव्या स्त्रपि। तथा सति द्रव्यस्य द्व्यान्तरेऽनन्तर्भावाबामधेयस्य निमित्तं नास्त्रीति चेत्। एवं तर्हि पुरोडाश्रद्रव्यस्यो गुणो विधीयताम्। न चोत्पत्तिश्रिष्टद्वादशकपालपुरोडाश्रावरुद्वात्तर्थाक्यपालादेरनवकाश्र इति वाच्यम्। बस्तवर्चसादिफलाय तद्विध्युपपत्तित्यपरः पश्चः॥ स्त्रयमपनुपपद्यः। बहूनां गुणानां विधी वाक्यभेदापत्तेः। न च भिद्यान्येवेतानि वाक्यानीति वाच्यम्। वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वपेदिति विहितस्य यसिज्ञात एतामित्युपसंहारेण वाक्येकत्वावगमात्। तस्तादंशिरष्टाकपालादिभिरंशी द्वादशकपालः स्त्र्यते॥

अन गुरुमतमाह ॥

ञ्जगुणलादनामलादमन्त्रलादनन्वये। ञ्जष्टलाद्यप्रमाणं चेद्मार्थवादतयान्वयात्॥ ३०॥

उक्तरीत्या गुणतं नामतं च न संभवति । उत्तमपुरुषामन्त्रणाद्यभावाच्च मन्त्र-तम् । अतो ऽ ष्टाकपालादीनामनन्वयादप्रामाएयं वाक्यस्येति चेत् । मैवम् । स्तावक्तवेनान्वयस्योक्तलात् ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति॥

यजमानः प्रस्तरो ८ च गुणो वा नाम वा स्तुतिः। सामानाधिकरायेन स्यादेकस्यान्यनामता ॥ ३८ ॥ गुणो वा यजमानो ८ स्तु कार्ये प्रस्तरलक्षिते। स्रंशांशिताद्यभावेन पूर्ववचाच संस्तुतिः ॥ ३९ ॥ अर्थभेदादनामलं गुणश्वेत्प्रह्रियेत सः। यागसाधकताडारा विधेयप्रस्तरस्तुतिः॥४०॥

इदमास्नायते। यजमानः प्रस्तर इति। तच यजमानस्य प्रस्तरश्चो नामधेयम्। प्रस्तस्य वा यजमानश्च्यो नामधेयम्। कुतः। उद्भिदा यागेनेत्यादाविव सामानाधिकरएयादित्येकः पश्चः। गुण्विधिरित्यपरः पश्चः। तदापि यजमानकार्ये जपादी प्रस्तरस्याचेतनस्य सामध्योभावाद्गुण्वं नास्ति। प्रस्तरकार्ये सुग्धारणादी यजमानस्य शक्तत्वाद्यजमानस्यो गुण्गे विधीयते। एवं सित पश्चाच्छ्रतस्य प्रस्तरश्चरस्य कार्यल्ष्यक्ते ६ पि प्रथमश्रुतो यजमानश्च्यो मुख्यवृद्धिर्भविष्यति। न चाच पूर्वत्यायेन स्तुतिः संभवति। श्रष्टाकपालडादशकपालयोरिव प्रस्तरयजमानयोरंशांशित्वाभावात्। वायुर्वे श्रेपिष्ठा देवता। जर्जो ६ वस्द्या इत्यादिवत्स्तुतिरिति चेत्। न। श्चिप्रतादिधर्मवत्सस्यचिदुत्कर्षस्याप्रतीतेः। तस्माचामगुण्योरत्यत्तरविति प्राप्ते बूमः॥ गोमहिषयोरिवार्थभेदस्यात्यन्तप्रसिद्धत्वाचामत्वं न युक्तम्। गुण्पश्चे त्यौ प्रहरणस्य प्रस्तरकार्यत्वाद्यजमाने प्रहते सित कर्मलोपः स्यात्। तस्माद्वियः प्रस्तरो यजमानश्च्येन स्तूयते। यथा सिंहो देवदत्त इत्यच सिंहगुणेन शौर्योदिनोपेतो देवदत्तः सिंहश्च्येन स्तूयते। तथा यजमानगुणेन यागसाधनतेन युक्तः प्रस्तरो यजमानश्च्येन स्तूयते। एवं यजमान एककपाल इत्यादिषु दृश्च्यम्॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयित ॥ आग्नेयो बाह्यणो ऽ चापि पूर्ववत्सर्वेनिर्णयः। द्वारं तु मुखजन्यत्वमायेयत्वेन संस्तवे ॥ ४१॥

इदमास्रायते । आग्रेयो वै ब्राह्मण इति । अचात्यन्तप्रसिष्ठार्थभेदादाग्रेयशच्दो न ब्राह्मणस्य नामधेयम् । नाण्यिदेवतारूपो गुणो विधीयते ॥ आग्रेयं सूक्तमाग्रेयं हिविरित्येवं देवतातिष्ठतस्य सूक्तहिविवयत्वास्त्र ब्राह्मणः सूक्तम् । नापि हिवः । अतः संबन्धवाचितिष्ठितान्तेनाग्रेयशच्देन ब्राह्मणः सूयते। यद्यपि ब्राह्मणे नाग्रि-संबन्धः । तथाप्यिसंबन्धो मुखजन्यत्वगुणो ब्राह्मणे विद्यते । तथा चाग्रिब्राह्मण-योर्मुखजन्यत्वं किसंश्विदर्थवादे समास्रायते । प्रजापितरकामयत प्रजाः सृजेयेति ।

स मुखतस्त्रवृतं निरिममीत । तमिर्योदेवतान्वमृज्यत गायवी छन्दो रथनारं साम बाह्यणो मनुषाणामजः पत्रूनाम् । तसात्ते मुख्याः । मुखतो ह्यसृज्यन्तेति । त-स्मादाग्रेयशच्दः स्तावकः । एवमैन्द्रो राजन्यो वैश्यो वैश्यदेव इत्यादिषु दृष्टव्यम् ॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

आदित्यो यूप इत्यच स्तुतिरादित्यशच्दतः। बारं चास्रुषसारूपं घृताक्ते तैजसे ऽस्ति तत्॥ ४२॥

ज्ञादित्ये यच्चसुर्गम्यं तेजस्वितं तद्यूपे ८ पास्ति । घृताक्तस्य यूपस्य तेजस्वित्वा-ध्यवसायात्। तत ज्ञादित्यशच्देन यूपः स्तूयते। एवं यजमानो यूप इत्यत्र चस्तुर्ग-म्यस्योधेतस्य समानताद्यजमानशच्देन यूपः स्तूयते ॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति॥

पश्वो ऽ न्ये गवाश्वेभ्यो ऽ पश्वो वा इति श्रुतम् । स्रजादिष्वपश्रुतं यहुणो वादो ऽ श्रवास्तु तत् ॥ ४३॥ स्तुत्यभावाहुणस्तेषु पश्रुकार्यनिषेधनम् । स्रश्चात्वाविषेधस्य घटाद्यश्वाभिधायिना ॥ ४४॥ पश्वो ऽ पश्रुश्चेन प्राशस्त्याभावसाम्यतः । लक्ष्यास्त्व निमित्तं तु प्रशंसैव गवाश्वयोः ॥ ४५॥

इदमास्नायते । अपश्वो वा अन्ये गोअश्वेभ्यः पश्वो गोअश्वा इति । तचाजादिषु श्रूयमाणं यदपशुत्वं तस्यार्थवादत्वं न संभवित । पश्रुत्विविधमाचेण स्तुतेरभावात् । ततः पश्रुकार्यनिविधस्पो गुणो विधीयत इति चेत् ॥ मैवम् । अजादिपश्रुविधिवैयर्थ्यप्रसङ्गेन निवेश्रुमशक्यत्वात् । अपश्रुशब्दः पश्रुव्यतिरिक्तं घटादिपदार्थमभिद्धाति । तिस्मिन्घटादौ गवाश्ववत्प्राशस्यं नास्ति । सो ऽ यं प्राश्वस्याभावोऽजादिषु पश्रुष्वस्तीत्यनेनाभिप्रायेण पश्चव एव सन्तोऽप्यजादयो घटादिसाम्यादपश्रश्चेन लक्ष्यन्ते । पूर्वच यजमानकार्यसिडिरायेये मुखजत्वम् । आदित्यवत्रेजस्वतं च यजमानादिशब्दानां प्रस्तराद्यर्थेषु प्रवृत्तिनिमित्तम् । तत्प्रवृतिमलं प्रस्तरादिप्रशंसा । इह नपश्रुशब्दस्याजादिषु प्रवृत्ती गवाश्वयोः प्रशंसैव

निमित्तं फलं च । हिप्रकारा हि प्रशंसा । वस्तुनि विद्यमानगुणोत्कर्ष एकः प्रकारः। स्तावकेन शब्देन संपादिनो गुणोत्कर्षो ऽपरः प्रकारः। गवाश्रयोरजादिश्य उत्कर्षो लोकसिङो यः सो ऽ च निमित्तम् । अजादयः स्वभावतः पश्चो ऽपि सन्तो गवाश्रो प्रत्यपश्चः संपन्नाः । ईहशो गवाश्रयोमेहिमेति स्तुतिः फलम् । तसादपश्चो वा इत्ययमर्थवादः ॥ अयमेव न्याय उदाहरणान्तरेऽपि योजनीयः। अयज्ञो वा एष यो ऽसामेत्येकमुदाहरणम् । असन्तं वा एतद्यद्खन्दोममित्यप्रमुदाहरणम् । अपिहोचदर्शपूर्णमासादिर्यज्ञो ऽपि सामहीनत्वादयज्ञो भवति । ईहशः साम्नो महिमा । छन्दोमश्चरेन चतुर्विश्वश्वतुश्वलारिशोऽष्टाचलारिश इत्येते चयः स्तोमा उच्यन्ते । अश्वरसंख्यासाम्येन गायचीचिष्ठुन्तगतीछन्दोभिगीयमानत्वात्तेषां विष्ठुतिः सामबाह्मणे द्रष्ट्या । अतः सन्तमपि चतुर्दश्रयाचादिकं छन्दोन्मरहितत्वादसन्तं भवति । ईहश्श्क्षन्दोमानां महिमेत्येवं स्तावकत्वादर्थवादत्वम् ॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

मृष्टीरुपद्धातीति ये मन्ताः मृष्टिलिङ्गकाः।
विधेयास्ते गुणलेन वादो वाच गुणे विधिः ॥ ४६ ॥
आख्यातेनाभिसंबन्धादविध्यन्तरयोगतः।
लिङ्गप्रकरणप्राप्तेर्मन्त्राणां विध्यसंभवात् ॥ ४७ ॥
ताननूद्येष्टकाधानं विद्ध्यात्स्तोष्यते यतः।
यथा सृष्टेत्यनेनातः सृष्टीरित्यर्षवादगीः ॥ ४८ ॥
एकयास्तुवतेत्यादौ मन्त्रसंघे कचिन्न हि।
सृष्टिशन्दस्त्रथापुक्तिः सृष्टिशन्देन भूमतः ॥ ४० ॥

श्चिययने श्रूयते । सृष्टीरुपद्धातीति । सृष्टिशन्द्योपेता मन्त्रा यासामिष्टका-नामुप्धाने विद्यन्ते ता इष्टकाः सृष्ट्य इत्युच्यन्ते । सृष्टिमानासामुप्धाने मन्त्र इति विगृह्य तद्वानासामुप्धान इत्यादिच्याकरणसूत्रसिद्धप्रक्रियया तिन्नष्पादनात् । सृष्टिशन्द्योपेताश्चोपधानमन्त्रा एकयास्तुवतेत्यस्मिन्ननुवाके समाम्वाताः । ब्रह्मासु-ज्यत भूतान्यसृज्यन्तेत्यादिना सृजितधातोस्तेषु प्रयुक्तवात्रे मन्त्रा अत्र सृष्टिशन्दे-नोपधाने गुण्यतेन विधीयन्ते । कृतः । उपद्धातीत्यनेनाख्यातेनाभिसंबन्धात् । न चार्थवादत्वमस्य संभवति । विध्यन्तरेण सहैकवाक्यताभावादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अग्नियमप्रकरणे पितत्वात्तेषां मन्त्राणां सामान्यतश्चयनसंबन्धो ६ वगम्यते । विशेषसंबन्धः मृजतिलिङ्घादवगन्तव्यः । तथा सित प्राप्तत्वाच ते मन्त्रा अच विधीयते । किंतु तान्मन्त्राननूद्येष्टकोपधानं विधीयते । सृष्टिशच्देनानुवादस्तु वस्यमाणार्थवादोपपन्त्यर्थः । यथा मृष्टमेवावरुन्द्य इति वस्यमाणो ६ र्थवादः । यदि विधिवाक्ये मन्त्राणामनुवादकः सृष्टिशच्दो न स्यात् । तदानीमर्थवादे सृष्टिशच्दप्रयोगाहिध्यर्थवादयोवैयधिकरण्यभमः स्यात् । तस्मान्त्वानुवादी सृष्टिशच्दो न गुण्यविधायकः । किंत्वर्थवादः ॥ ननु प्रथममन्त्रे सृजतिधातुने प्रयुक्तः । एकयास्तुवत । प्रजा अधीयन्तेति तत्पाठात् । वाढम् । तथापि हितीयादिषु बहुषु मन्त्रेषु सृजतिधातुप्रयोगाङ्गमरूपं साद्ययमस्ति । यच सर्वाणि वाक्यानि सृष्टिशच्दोपेतानि । तच यथा सृष्टिभूमता तथावापीति भूमगुणयोगेन सृष्ट्यसृष्टिसंघे सृष्टिशच्दप्रयोगः ॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

मृष्टिवन्प्राणभृतत्र सादृश्यं लिङ्गभूमतः । अनैकमन्त्रगो लिङ्गसमवायो विशिष्यते ॥ ५०॥

प्राणभृत उपद्धातीत्यनापि सृष्टिन्यायेन मन्त्रविधिरिति पूर्वपञ्चः ॥ लिङ्गप्रकरणप्राप्तमन्त्रानुवादेनेष्टकोपधानविधिः। एतस्यैव प्राणान्दधातीत्यस्य वस्त्रमाणार्थवादस्योपपत्तये प्राणभृच्छन्देन मन्त्रानुवादः। पूर्वन वितीयादिमन्त्रेषु सृष्टिलिङ्गानां वाहुल्यम्। इह तु प्रथममन्त्र एव प्राणभृक्षिङ्गमाद्मायते। अयं पुरोभुवस्तस्य प्राणो भीवायन इत्येकस्यैव मन्त्रस्य प्राणभृच्चे ऽ पि च्छन्तिणो गछनीतिवत्तसहचिताः सर्वे मन्त्राः प्राणभृच्छन्देन लस्यन्ते। तदेवं यजमानकार्यसिद्यादयो गुणवृत्तिहेतवो निणीताः। तथा चोक्तम्। तत्तिविज्ञातिसाद्ध्यप्रशंसालिङ्गभूमभिः। षड्भिः सर्वन श्रन्दानां गौणी वृत्तिः प्रकल्पितेति॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥ श्रकेरा उपधत्ते ऽ क्तास्तेजो वे घृतमच किम्। तेलादिनाञ्चिता स्रक्ता घृतेनेवाषवाञ्चनम् ॥ ५९॥ तेलादिनापि मुख्यलादसंजातिवरोधनात्।
अप्राप्तार्थलतश्चास्य विधेवीदाइलिलतः ॥ ५२ ॥
सामान्यमननुष्ठेयं विशेषस्तु विधी न हिं।
घृतेनैवाञ्जनं वाक्यशेषात्मंदिग्धनिर्णयात् ॥ ५३ ॥
अर्थवादगता चेयं स्तुतिर्घृतमुपेयुषी।
बोधयन्ती विधेयतं घृतस्य गमयेद्विधिम् ॥ ५४ ॥

श्रक्ताः शर्करा उपद्धाति तेजो वै घृतमिति श्रूयते । मृत्तिकामिश्राः श्रुद्रपाषाणाः शर्कराः । ताश्र घृततेलवसादीनामन्यतमेन द्रव्येणाञ्जनीयाः । कुतः ।
श्रञ्जनसाधनसामान्यवोधकस्य विधिवाक्यस्य घृतविशेषवोधकादर्थवादात्प्रवलतात् । तत्प्रावल्ये च मुख्यतादयस्त्रयो हेतवः । स्वार्थतया विधेर्मुख्यत्म । प्रथमश्रुतत्वाद्यासंजातिवरोधितम् । श्रनिधनार्थिवोधकताद्प्राप्तार्थतम् । श्रर्थवादस्तु
विधिस्तावकत्वाच मुख्यः । चरमश्रुतत्वात्तांचातिरोधी । ज्ञातार्थानुवादित्वात्प्राप्रार्थः । तस्माद्येन केनायञ्जनमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विधिवाक्येन किमञ्जनसामान्यं
विधीयते तिर्वशेषो वा। नाद्यः। सामान्यस्याननुष्ठेयत्वात्। न द्वितीयः। घृततेलादिविशेषवाचकशन्द्राभावात् । तत उक्तरीत्या प्रवलमिष विधिवाक्यमनुष्ठानयोग्ये
विशेषे संदेहजनकत्वाचिर्णयहेतुमर्थवादमपेक्षते । न तु तेन सह विरुध्यते । अर्थवादे ऽ पि घृतस्य विधिनास्तीति चेत्। न । विधेरुद्धेयत्वात् । तेजो वै घृतमित्येवं
तेजस्त्वेन घृतस्य स्तूयमानत्वाद्विधेयत्वं गम्यते । स्तूयते स विधीयत इति न्यायात् ।
तेन विधेयत्वेन विधायकः शन्दः कल्यते घृतेनाक्ता इति । तसाद्वृतनैवाञ्चनम् ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

सुवेणाथ स्वधितिना हस्तेनावद्यतीत्यमी।
आज्ये मांसे पुरोडाशे संकीर्णा वा व्यवस्थिताः॥ ५५॥
व्यवस्थापकराहित्यात्सुवाद्या अव्यवस्थिताः।
व्यवस्थापकताशक्तेस्तडशेन व्यवस्थितिः॥ ५६॥

सुवेणावद्यति । स्वधितिनावद्यति । हस्तेनावद्यतीति श्रूयते । अचावदेयेष्वा-ज्यमांसपुरोडाशेषु हविःष्वमी सुवाद्या अवदानहेतवः संकीणाः । कुतः । व्यव-



स्थापकस्य शब्दस्याभावादिति चेत्॥ मैवम्। शक्तेर्व्यवस्थापकतात्। आख्यातानामर्थं बुवतां शक्तिः सहकारिणीति न्यायात्। कटे भुङ्के कांस्यपात्रां भुङ्क इत्यच लीकिकास्त्रवस्तुशस्त्रयनुसारेण व्यवस्थां कल्पयितः। कट आसीनः कांस्यपात्राः मोदनं निधायेति। वेदे ऽ पञ्जलिना सक्तृन्यदाव्ये जुहुयादित्यच यद्यपि विहस्तसं-योगो ऽ ज्ञलिस्त्रथापि गुरुदेवतादिप्रसादनार्थाज्ञलिविविश्विद्धसंयोगो न भवति। ताहशे ऽ ज्ञली सक्तृनामवकाशाभावात्। ज्ञतः सामर्थ्यात्संयुक्तप्रमृतिवयात्मको मध्यगतावकाशोपेतो ऽ ज्ञलिगृहीतः। एवमचापि द्रवद्रव्यस्याज्यस्य सुवो यो-ग्यः। छेदनीयमांसस्य शस्त्रविशेषः स्विधितः। संहतस्य पुरोडाशस्य हस्त इत्यनेन प्रकारेण सुवाद्या व्यवस्थिताः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च प्रथमो ऽध्यायः॥

### श्रीगणेशाय नमः

प्रमाणमुपजीव्यलास्रथमे ऽध्याय ईरितम्। मानाधीनस्य धर्मस्य हितीये भेद उच्यते ॥०॥ अनेन प्रथमहितीययोरध्याययोः पूर्वीत्रस्माव उपपादितः॥

वितियाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ विधिवाक्ये पदैः सर्वेरपूर्वं प्रतिपाद्यते । प्रत्येकमथवेकेन सर्वेस्तप्रतिपादनम् ॥ १ ॥ फलान्वयित्वात्सर्वेषां प्रधानान्वयलाभतः । लाघवादेकवोध्यतं तच्छेषस्त पदान्तरम् ॥ २ ॥

विधिवाक्यमदृष्टार्थमिक्लमचोदाहरणम्। विधिवाक्ये याविता पदािन सिता तािन सर्वािण कियाकारकसंबन्धमनाहत्य प्रत्येकमपूर्वस्य प्रतिपादकािन । कुतः। अपूर्वस्य फलकेन सर्वेषां पदानां फलान्वियाकात्। अपूर्वप्रतिपादनाभावे ऽपि कियाकारकयोः परस्परान्वयो ऽस्त्येविति चेत् । सत्यम् । तथािप प्रधानान्वयो लभ्यते। फलं हि प्रधानम्। पुरुषार्थतया साध्यमानलािदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अपूर्वस्यात्मनमदृष्टलादेककल्पनयेव वाक्यस्योपपत्तावनेककल्पने गौरवं स्यात्। तस्मादेकमपूर्वमेकेन शब्देन प्रतिपाद्यते। पदान्तरं तु तब्छेषतयान्विति ॥ ननु यस्य पदस्यार्थो ऽपूर्वस्य कल्पकस्तत्पदार्थस्य फलसाधनतया फलं प्रत्युपादेयत्विधेयत्वगुण्यान्यस्युपगन्तव्यािन । तथा तस्येव शेषभूतपदान्तरार्थं प्रत्युदेश्यत्वानुवाद्यत्वप्रधानत्वानमिष प्राप्तवािहरुविकद्यापितिरिति चेत् । मैवम् । उद्भिदा यजेत पश्चकामः। श्येनेनाभिचरत्यजेतेत्यादावुिद्वदािदशब्दानां नामकेनान्वये सित यान्यसाधनवािचलाभावेन यजतावुद्देश्यतािदिविकापादकलाभावात्। तस्मादेकमेव

पदमपूर्वप्रतिपादकम्। न च धर्मभेदिचिन्तां प्रस्तुतां परित्यज्य किमित्यपूर्वे चि-न्यत इति वाच्यम्। अपूर्वस्येव धर्मलात्॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

द्रव्यादिशन्दतो ऽपूर्वधीभीवार्थपदादुत । द्रव्यादीनां फलार्थत्वात्तन्छन्देन ह्यपूर्वधीः ॥ ३ ॥ क्रियाद्वारमृते द्रव्यं फलेन न हि युज्यते । भावनावाचिनो ऽपूर्वमाख्यातादवगम्यते ॥ ४ ॥ धात्वर्थव्यतिरेकेण भावना नेति चेन्न तत् । सर्वधात्वर्थसंबद्धः करोत्यर्थो हि भावना ॥ ५ ॥ धात्वर्थः करणं तस्यां समानपदवर्णितः । द्रव्याद्युपकृतिदृष्टा धात्वर्थोत्याद्नात्मिका ॥ ६ ॥

इदमास्रायते। सोमेन यजेत। हिराएयमाचेयाय ददाति। तस्मात्सुवर्णे हिराएयं भार्यम्। श्येनेनाभिचरत्यजेत। चिचया यजेत पशुकाम इत्यादि। तच सोमहिर-एयशन्दी द्रव्यवाचिनी। सुवर्णशन्दो गुणवाची। श्येनचित्राशन्दी कर्मवाचिनी। तैरेतेर्द्रेत्यादिशन्देरपूर्वं प्रत्येति । कुतः । द्रव्यादीनां सिडह्पाणां साध्यं फलं प्रति साधनलसंभवात् । यागदानादिरूपसु भावार्थः स्वयमपि फलवत्साध्यरूपलाच साधनं भवितुमहिति। ततो द्रव्यादीनां फलं प्रति करणलाह्व्यादिशन्दा अपूर्वप्र-त्यायका इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ क्रियां विना द्रव्याणि फलं साधियतुं न क्षमनो। पचि-क्रियामन्तरेण काष्ठस्थाल्यादीनामोदनसाधकतादर्शनात्। अतो भावनावाचिना यजितद्दानीत्याख्यातेनापूर्वं प्रतीयते ॥ ननु धालर्थं एव भावना तद्त्या वा। न तावज्ञालर्थः। तस्य तां प्रति करणलोक्तेः। न ज्ञितीयः। धालर्थव्यतिरिक्तायाः क्रियाया दुर्लेस्थलादिति चेत्। मैवम्। सर्वधालर्थसंबद्धरूपेण लक्षयितुं शक्य-लात्। तदुक्तमाचार्यैः। धालर्थव्यतिरेकेण यद्यपेषा न लस्यते। तथापि सर्वसा-मान्यरूपेणैवावगम्यत इति। अन्यैरणुक्तम्। सिडसाध्यस्वभावाभ्यां धात्वर्थो डि-विधस्तयोः। अन्योत्पादानुकूलात्मा भावना साध्यह्विपणीति। पचतीत्युक्ते पाकं करोतीत्येतमधै सर्वे जनाः प्रतियन्ति । तच पाकः पक्तिः पचनमित्येतैः शब्दैर्थ-वहियमाणो लिङ्गकारकसंख्यायोग्यो धालर्थः सिडस्वभावः। करोतीत्यनेन व्यव-

हियमाणी लिङ्गाद्यपेतः साध्यस्वभावः। तत्र सिङ्गस्वभावद्योतनाय यथा घञ्य-त्ययादयो विहिताः। तथा साध्यस्वभावद्योतनायाख्यातप्रत्ययविधिः। स चा-ख्यातप्रत्ययार्थे ओदनोत्पत्तेरनुकूलः। ततो भिवतुरोदनस्य प्रयोजकव्यापारतासि-जनोन भावनाशच्देनोच्यत इत्यन्ये भावनापक्षा अयुक्ताः । प्रयत्नो भावनेति चेत्। न। रथो गच्छतीत्यच तद्भावप्रसङ्गः। स्यन्द इति चेत्। न। मानसत्याग-रूपे यजतावव्याप्तेः । उभयसाधारणमुदासीनलविच्छेदसामान्यं भावनेति चेत् । शन्दभावनायामव्याप्तिः। न हि शन्दस्य विभोरचेतनस्य स्यन्दः प्रयत्नो वास्ति। लिङ्लेड्लोट्तव्यप्रत्ययमाचगता शन्द्रभावना । सर्वाख्यातगतार्थभावना । तदु-क्तम्। अभिधाभावनामाहुरन्यामेव लिङ्कादयः। अर्थात्मभावना तन्या सर्वाख्यातेषु गम्यत इति ॥ किं च । स्यन्दादिवादिनो ऽपि न स्वरूपेण स्यन्दादीनां भावनाल-माहुः। किंत्वन्योत्पादानुकूलं स्वरूपम्। तसादसादुक्तैव भावना यथा पचतीत्य-चीदनफलोत्पत्यनुकूला। तथा यजतीत्यच स्वर्गादिफलोत्पत्यनुकूला। तस्यां च फलभावनायां प्रत्ययवाच्यायामेकपदोपात्तलेन प्रत्यासन्नलात्रकृत्यर्थः करणम्। न तु द्रव्यादि। तस्य पदानारोपात्रलेन विप्रकृष्टलात्। साध्यरूपो ऽपि प्रकृत्यर्थः स्व-साधननिष्पादितः सञ्छक्कोति फलं साधियतुम्। द्रव्यादीनां तु प्रकृत्यर्थोत्पादनेन दृष्ट एवोपकारः । द्रव्यादिनिष्पादितेन धातुवाच्येन यागादिकरणेन स्वगादिफ-लोत्पत्ती सत्यां येयमनुकूलव्यापारात्माकृतिशन्दाभिधेया फलोत्पादना सेयं यज्या-दिधातूनामन्यतमेन केनापि नाभिधीयते। सर्वधात्वर्थानुयायित्वात्। ऋतो न भा-वनायाः प्रकृत्यर्थेतमाशिक्कतुं शकाम्। अस्तु तर्हि धातर्थसामान्यमेव भावनेति चेत्। न । प्रति धानर्थे विलक्ष्यग्रह्णनात्। अन्यिह पाकस्यीदनं प्रत्यानुकूस्यम्। अन्यच चलनस्य संयोगविभागौ प्रति। अन्यया फलविभागानुपपत्तेः। भिन्नासु भावनाव्यक्तिषु भावनात्यसामान्यमनुवर्ततां नाम। नैतावता प्रकृत्यर्थसामान्यं तड्र-वति । तसाडिशेषह्पात्सामान्यह्पाच यज्यादिधातुवाच्यादन्यैवाख्यातप्रत्ययवा-च्या भावना। तथा सति यजेतेत्यचाख्यातस्य भावयेदित्यर्थो भवति। तच किं भा-वयेलेन भावयेलायं भावयेदित्याकाङ्कायां स्वर्गे भावयेद्यागेन भावयेदग्न्यन्वाधा-नप्रयाजावधातादिभिरुपकारं संपाद्य भावयेदित्येवं भाव्यकरऐतिकर्तव्यतासमर्प-खेनाकाङ्क्वापूरणात्रकरणास्नातः सकलः शन्द्रसंद्भी भावनावाचिन आख्यातस्यैव

प्रपन्तः। भाव्याद्यंशचयवती सेयमर्थभावनेत्युच्यते। सा सर्वापि शच्दभावना या भाव्या । विधायको लिङ्कादिः करणम्। अर्थवादसंपादिता स्तृतिरितिकर्तव्यता । सेयं शब्दभावना लिङ्कादिभिरेव गम्यते । अर्थभावना सर्वेराख्यातप्रत्ययेर्गम्यत इत्युक्तम् । तस्यां चार्थभावनायां स्वर्गस्य भाव्यतं किमयोगादवगम्यते । प्रकृ-त्यर्थस्य करणतं तृतीयाश्रुत्या। तथा च श्रूयते। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामी यजेत। चित्रया यजेत पणुकाम इति। तच करणलमपूर्वकल्पनामन्तरेण न संभ-वतीत्यभिधास्यते । तस्मादात्थातप्रत्ययानाङ्गावार्षपदादपूर्वे गम्यते । चिन्ताप्र-योजनं तु । पूर्वपक्षे द्रव्याद्यपचारे प्रतिनिध्यभावः । सिद्धान्ते तु तत्सङ्काव इति ॥

#### हिनीयाधिकरणमार**चयति** ॥

अपूर्वसदसङ्गावसंशये सति नास्ति तत्। मानाभावात्मलं यागात्मिध्येच्छास्त्रप्रमाणतः ॥ ७ ॥ श्वणिकस्य विनष्टस्य स्वर्गहेतुत्वकल्पनम् । विरुद्धं मान्तरेणातः श्रेयो ऽपूर्वस्य कल्पनम् ॥ ७॥ अवान्तरव्यापृतिवी शक्तिवी यागजीच्यते। अपूर्वमिति तद्भेदः प्रक्रियातो ऽवगम्यताम् ॥ ९ ॥

पूर्वाधिकरणे वर्णकाभ्यां यदिद्मुक्तमपूर्वस्यैकमेव पदं प्रत्यायकं तच्च यजेतेत्या-ख्यातान्तभावार्थेपदिमिति तद्नुपपचम्। अपूर्वेसज्ञावे मानाभावात्। यजेतेत्या-भ्यां प्रकृतिप्रत्ययाभ्यां करणभावनयोरभिधानात् । अपूर्वाभावे कालान्तरभावि-स्वर्गसाधनतं विनश्वरस्य यागस्यानुपपन्नमिति चेत्। न। शास्त्रप्रामाएयेन तदु-पपत्तेरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ दर्शपूर्णमासाभ्यामिति तृतीयाश्वत्या तावद्यागस्य स्वर्ग-साधनलं प्रमितम्। तद्यथोपपद्येत तथावश्यं भवतापि कल्पनीयम्। तच किं यावत्मलं यागस्यावस्थानं कल्यते। किंवा विनष्टस्यापि स्वर्गीत्पादनम्। नाद्यः। यागे खणिकत्वस्य प्रत्यक्षसिज्जनात्। न डितीयः। मृतयोर्दंपत्योः पुत्रोत्पत्त्यदर्श-नात्। अतो मानान्तरिवरुडाद्भवदीयकस्पनादसदीयमविरुडमपूर्वकस्पनं ज्या-यः। कल्पिते ऽप्पपूर्वे तस्यैव स्वर्गसाधनलाद्यागस्य स्वर्गसाधनलञ्जुतिर्विरुध्येतेति चेत्। न। यागावान्तरव्यापारो ऽपूर्वमित्यङ्गीकारात्। न ह्युद्यमननिपतनयोर-

वान्तरव्यापारयोः सन्त्रे नुढारस्य साधनतमपैति । यदि व्यापारवतो यागस्य नाशे व्यापारो न तिष्ठेत्। तर्हि यागजन्या काचिन्छक्तिरपूर्वमस्तु। शक्तिव्यवधाने ऽ पि यागस्य साधनतमविरुडम्। श्रीष्ययथविहते ऽ यभी दाहकताङ्गीकाराद्यथाङ्गार-जन्यमीष्ण्यं शान्तेष्वयङ्गारेषु जलेऽनुवर्तते । तथा यागजन्यमपूर्वं नष्टेऽपि यागे कर्तेयात्मन्यनुवर्तताम्। तस्मादस्त्यपूर्वम्। तडिशेषस्तु संप्रदायसिङ्यागप्रक्रियया-वगन्तव्यः ॥ तथा हि प्रक्रिया पूर्वाचार्यैरित्थं दर्शिता । प्रथमं तावत्फलवाक्येन कर्मणः फलसाधनता बोध्यते । यागेन स्वर्गं कुर्यादिति । कथं विनम्बरेण फलं कर्तव्यमित्यपेक्षायामपूर्वं कृतेत्युच्यते । कथमपूर्वं क्रियत इत्यपेक्षायां यागानुष्ठा-नप्रकारेगोति । तचापूर्वे दर्शपूर्णमासयोरनेकविधम् । फलापूर्वे समुदायापूर्वेमुन्प-च्यपूर्वमङ्गापूर्वं चेति । येन स्वर्गे आरभ्यते तत्फलापूर्वम् । अमावास्यायां चया-णां यागानामेकः समुदायः। पौर्णमास्यामपरः। तयोभिन्नकालवर्तिनोः संहत्य फलापूर्वारम्भायोगात्तदारम्भाय समुदायइयजन्यमपूर्वेद्यं कल्पनीयम्। तयोरेके-कस्यारभायेकेकसमुदायवर्तिनां चयाणां यागानां भिन्नलक्ष्यवर्तितेन संघाता-पत्त्यभावाद्यागचयजन्यानि चीग्युत्पत्त्यपूर्वाणि कल्पनीयानि । तेषां चाङ्गोपका-रमन्तेरणानिष्पत्तेरङ्गानां चानेकश्चणवर्तिनां संघातासंभवादङ्गापूर्वाणि कल्पनी-यानि । तत्र त्वयं विभागः । संनिपत्योपकारकार्यवघातादीनि द्रव्यदेवतासंस्का-रहारेण यागस्वरूपस्यैवातिशयाधानेन तदुत्पत्यपूर्वनिष्पत्ती व्याप्रियन्ते। तद्वारेण फलापूर्वे आरादुपकारकाणि तु प्रयाजादीन्युत्पत्यपूर्वेभ्यः फलापूर्वेनिष्पत्तौ साक्षा-देव व्याप्रियनो । एवं प्रकारभेदे सत्यपि सर्वाएयङ्गान्यपूर्वनिष्यत्तावनुयाहकाणी-त्येकह्रपेग्रेत्थंभावेन स्वीक्रियन्ते। अनयैव दिशा सर्वनापूर्वप्रक्रियावगन्तव्या॥

अन गुरुमतमाह ॥

यागिकया सूक्ष्मरूपा परमाखात्मसंश्रिता। यावत्फलं नियोगाख्यं नापूर्वमिति चेन्न तत्॥ १०॥ मानहीनं क्रियासीह्म्यं नियोगस्तु लिङ्कादिना। अभिधेयः पृथग्यागादपूर्वं कार्यमस्यतः॥ १९॥

गुरुणा यिनयोगाख्यमपूर्वमिभिप्रेयते तन्नास्ति । कुतः । अन्तरेणैव तदपूर्व फलनिष्यक्तेः । न च यागनाशात्कथं फलिसिडिरिति वाच्यम् । न हि यागिकया सर्वातमना नश्यित। किंतु सूक्ष्मरूपत्वेनादृश्या सती स्वर्गदेहारम्भकेषु यागसंबन्धि-द्रव्यगतपरमाणुषु यागकर्तियात्मिन वावस्थाय फलमास्मत इति पूर्वपक्षः ॥ नेत-द्युक्तम्। उक्ते ऽ र्थे प्रमाणाभावात्। न च नियोगे ऽ पि मानाभावः शङ्कनीयः। वैदिकलिङ्कादीनां तदिभिधायकत्वात्। ततो धात्वर्थातिरिक्तं कालान्तरभाविकाम्य-फलसाधनमपूर्वमित्ति॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

अवघातादिनापूर्वमुत्पाद्यं विद्यते न वा । यजत्यादिवदस्त्येव वाक्यवैयर्थ्यमन्यथा ॥ १२ ॥ दृष्टे तुषविमोके तु नापूर्वे द्रव्यतन्त्रतः । स्याद्यजत्यादिवैषम्यं नियमापूर्वेकृडचः ॥ १३ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । त्रीहीनवहिता । तर्गुलान्पिनष्टीति । तचावघातपे-षणे अपूर्वजनके । विहितधालर्थलाद्यजत्यादिधालर्थवत् । विपक्षे विधिवाक्यवैय-र्थ्यक्ष्पो वाधकस्तर्को ऽ वगत्तव्यः । तुषविमोकचूर्णलयोद्देष्टप्रयोजनयोल्लिसिड-लेन ताद्य्ये ऽ वघातपेषणयोविधिर्थ्यथः स्यात् । तस्माद्स्यपूर्वमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ दृष्टफले संभवत्यपूर्वे न कल्पनीयम् । यजत्यादिदृष्टान्तस्तु विषमः । तच हि कि-याप्राधान्येन दृष्यपारात्त्र्याभावादपूर्वसाधनलं क्रियाया युक्तम् । इह तु विहीनिति कर्मकारकविभक्त्या विहीणामीप्तिततमलेन प्राधान्यावगमादृष्यपरतन्त्रो ऽ वघातो दृष्य एवातिश्यं कुर्यात् । न लपूर्वं जनयित न च विधिवयर्थ्यम् । नखनिर्भेदादिना तृषविमोकसंभवे ऽ प्यवधातेनैवासौ कर्तव्य इति यो नियमस्तस्य नियमस्यापूर्वहे-तृत्वेन विधेयलात् । तस्माचास्यवधातादिजन्यमपूर्वम् ॥

अच गुरुमतमाह ॥

हितीयां सक्तुवद्गङ्का नियोगे ऽ न्वीयतां क्रिया। साह्यादिति न मन्तव्यं दृष्टस्याचीपपत्तितः॥ १४॥

सक्तू बुहोतीत्वन द्रव्यप्राधान्यं पित्यज्य द्वितीयाया भक्तं कृत्वा क्रियाप्राधान्याय सक्तुभिर्जुहोतीति तृतीयावेन विपरिणामो वस्यते। तथा वीहिभिरवहन्तीति वि-परिणामेन प्रधानभूता क्रिया द्रव्यव्यवधानमन्तरेण साक्षादेव नियोगे ऽन्वेत्विति चेत् ॥ मैवम् । वेषम्यात् । तच होमेन सक्तुषु संस्कारो न संभवति । भसीभूता-नामन्यच विनियोगासंभवात् । इत्यभिप्रेत्य संस्कारकर्मत्वं परित्यक्तम् । इह दृष्टस्तु-षविमोकसंस्कार उपपद्यते । वितुषाणां तेषां पुरोडाशे विनियोगसंभवात् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

संमार्षि सुच इत्यच किं प्रधानाख्यकर्मता।
गुणकर्मत्मस्यवा दृष्टाभावे ऽ वद्यातवत्॥ १५॥
गुणकं न हि संभाव्यं प्राधान्यं तु प्रयाजवत्।
ऋदृष्टकल्पनेनापि गुणकं स्याद्वितीयया॥ १६॥

दर्शपूर्णमासयोर्जुहादीनां दभैः संमार्जनमासायते । सुचः संमाष्टीति । तत्र संमार्जनं प्रधानकर्मे । कुतः । गुणकर्मलक्ष्यणरहितन्वात्प्रधानकर्मलक्ष्यण्युक्तत्वाच । सूचकारो हि कर्मणां राशिइयं प्रतिज्ञाय तयोर्लक्षणं पूथक्सूचयामास । तानि हैंधं गुर्णप्रधानभूतानि । येस्तु द्र्यं चिकीर्थते गुर्णस्तच प्रतीयेत । तस्य द्रव्यप्रधा-नलात्। येसु द्रव्यं न चिकीर्षते तानि प्रधानभूतानि। द्रव्यस्य गुणभूतलादि-ति । यैः कर्मभिद्रेच्यमुन्पादियतुं संस्कर्तुं वेष्यते तेषु कर्मसु गुण्तवम् । कुतः । तस्य कर्मणो द्रव्यप्रधानलात्। द्रव्यं प्रधानमस्येति बहुत्रीहिः। यूपं तक्षत्याहवनीयमा-द्धातीत्यादी यूपाहवनीयादिद्रव्यमुत्पादियतुमिष्यते । त्रीहीनवहिन तर्गुलान्पि-नष्टीत्यादी वीद्यादिद्रव्यं संस्कर्तुमिष्टम्। प्रयाजादिषूक्तवैपरीत्यात्प्रधानकर्मेलम्। एवं सत्यवघातेन यथा वीहीणां तुषविमोको दृष्टः संस्कारः । तथा संमार्जनेन जुद्धादिषु कंचिदितश्यं न पश्यामः। अतो ऽ वधातवद्गुणकर्मत्वाभावात्प्रयाजा-दिवन्प्रधानकर्मनिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सुच इति बितीया कर्मकारके विहिता। कर्मलं चेप्सिततमले सित भवति । कर्तुरीप्सिततमं कर्मेति कर्मसंज्ञाविधानात् । कतुसाधनतेन च सुचां युक्तमीप्सिततमत्वम्। अतः प्रधानभूताः सुचः। तथा सति संमार्जनिकयाया गुणकर्मलमवधातवद्भविष्यति । यदि सुक्षु दृष्टो ऽ तिशयो न स्यात्। तर्छपूर्वं कल्पनीयम्॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्रजगं शंसतीत्यादी गुणतीत प्रधानता । हष्टा देवस्मृतिस्तेन गुणता स्तोत्रशस्त्रयोः ॥ १७ ॥ स्मृत्यर्थते स्तीतिशंस्योधीतोः श्रीतार्थवाधनम् । तेनादृष्टमुपेत्यापि प्राधान्यं श्रुतये मतम् ॥ १८ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। प्रजगं शंसित। निष्केवस्यं शंसित। श्राज्यैः स्नुवते। पृष्टैः स्नुवत इति। प्रजगनिष्केवस्यशन्दी शस्त्रविशेषनामनी। श्राज्यपृष्ठशन्दी तु व्याख्याती। श्रप्रगीतमन्त्रसाध्या स्नुतिः शस्त्रम्। प्रगीतमन्त्रसाध्या स्नुतिः स्नोत्रम्। तयोः स्नुतशस्त्रयोर्गुणकमेलं युक्तम्। कुतः। तुषविमोक्तवदृष्टार्थलाभात्। पट्यमानेषु मन्त्रेष्वनुस्पर्णेन देवता संस्क्रियत इति प्राप्ते द्रूमः॥ स्नोतव्याया देवतायाः स्नावकेर्गुणैः संवन्धकीर्तनं स्नौतिशंसितधालोवीच्यो ऽ र्थः। यदि मन्त्रवाक्यानि गुणसंवन्धाभिधानपराणि। तदा धालोर्मुख्यार्थलाभाच्छुतिरनुगृहीता भविष्यति। यदा तु गुणहारेणानुस्परणीयदेवतास्वरूपप्रकाशनपराणि मन्त्रवाक्यानि स्युः। तदा धालोर्मुख्यार्थो न स्यात्। लोके हि देवदत्तश्चतुर्वेदाभिद्य इत्युक्ते स्नुतिः प्रतीयते। तस्य वाक्यस्य गुणसंवन्धपरतात्। यदा तु देवदत्तस्वरूपपरता यश्चतुर्वेदी तमानयेत्यादी तच न स्नुतिप्रतीतिः। तस्य चतुर्वेदसंवन्धहारेण देव-दत्तस्वरूपोपलक्षणपरतेन गुणसंवन्धपरताभावात्। ततस्य चतुर्वेदसंवन्धहारेण देव-दत्तस्वरूपोपलक्षणपरतेन गुणसंवन्धपरताभावात्। ततस्य चतुर्वेदसंव प्रकाशयेत्। पृष्टेदेवं प्रकाशयेदित्येवं विध्यर्थपर्यवसानाहात्वोर्मुख्यार्थो वाध्येत। ततो धातुश्चित्याविक्ति। स्नोचशस्त्रयोः प्रधानकर्भत्वमभ्यपेतव्यम्॥ तच दृष्टं प्रयोजनं नास्ती-ति चेत्। ततो ऽ पूर्वमस्तु॥

षष्टाधिकरणमारचमति ॥

देवांश्व याभिर्यजत इत्याख्यातं तु मन्त्रगम्। विधायकं न वान्येन समतात्तविधायकम् ॥ १९ ॥ यच्छन्द्रादेः श्लीणशक्तिने विधिस्त्रिविधं ततः। आख्यातमभिधानं च प्रधानगुणकर्मणी ॥ २० ॥

अयं मन्त्र आसायते । देवांश्व याभिर्यजते ददाति च ज्योगित्ताभिः सचते

गोपितः सहित । ऋयमर्थः । गोपित्येजमानो याभिगोंभिर्देवान्यजते याश्व गा ब्राह्मणेभ्यो ददाति चिरमेव ताभिः सह परलोके ऽ वितष्ठत इति । तच यथा ब्रान्धणगतमाख्यातपदं प्रधानगुणकर्मणोरन्यतरस्य विधायकम् । तथा मन्द्रगतम-पीति चेत् ॥ मैवम् । यळ्च्दादिना विधिशक्तेः क्षीणलात् । सिति हि यळ्च्दे तस्य वाक्यस्यानुवादक्तं प्रतीयते । न तु विधायकत्वम् । यळ्च्दादेरित्यादिशच्दे-नोत्तमपुरुषामन्त्रणादयः । वहिर्देवसदनं दामीत्युत्तमः पुरुषः । ऋगीदगीन्विहरेन्यामन्त्रणम् । एवं ब्राह्मणे ऽपि यस्योभयं हिवर्गार्त्तमार्ळेदित्युदाहरणीयम् । तसा-दाख्यातस्य प्रधानकर्मविधायकत्वं गुणकर्मविधायकत्वं चेत्येवं द्वावेव प्रकारो न भवतः । किलिभिधायकत्विमत्यपस्ति तृतीयः प्रकारः । ततो न मन्द्रगताख्यातस्य विधायकत्वम् ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्चहे बुधिय मन्त्रं म इति मन्त्रस्य लक्ष्यम् । नास्त्यस्ति वास्य नास्त्येतद्याप्त्यादेरवारणात् ॥ २१ ॥ याज्ञिकानां समाख्यानं लक्ष्यणं दोषवर्जितम् । ते ऽ नुष्ठानस्मारकादौ मन्त्रश्च्दं प्रयुज्जते ॥ २२ ॥

आधान इदमासायते । अहे बुधिय मन्तं मे गोपायेति । तत्र मन्त्रस्य लक्ष्णं नास्ति । अव्याप्यितव्याप्योवारियतुमशक्यत्वात् । विहिताश्राभिधायको मन्त्र इत्युक्ते वसन्ताय किपञ्चलानालभत इत्यस्य मन्त्रस्य विधिष्ठपत्वादव्याप्तिः। मनन-हेतुर्मन्त्र इत्युक्ते ब्राह्मणे ६ तिव्याप्तिः। एवमसिपदान्तो मन्त्र उत्तमपुरुषान्तो मन्त्र इत्यादिलक्षणानां परस्परमव्याप्तिरिति चेत् ॥ मैवम् । याज्ञिकसमाख्यानस्य निर्देषलक्षणानां परस्परमव्याप्तिरिति चेत् ॥ मैवम् । याज्ञिकसमाख्यानस्य निर्देषलक्षणतात् । तञ्च ससाख्यानमनुष्ठानस्मारकादीनां मन्त्रतं गमयित । उरु प्रयस्वित्यादयो ६ नुष्ठानस्मारकाः । अधिमीळे पुरोहितमित्यादयः स्तुतिष्ठ्याः । इषे तेत्यादयस्वान्ताः । अप आ याहि वीतय इत्यादय आमन्त्रणोपेताः । अधी-द्यीन्विहरेत्यादयः प्रेषष्ट्याः । अधःस्विदासीदुपरिस्वदासीदित्यादयो विचारष्ट्रपाः । असे अस्विके ६ स्वालिके न मा नयित कश्चनेत्यादयः परिदेवनष्ट्याः । पृक्कामि ता परमन्तं पृथिव्या इत्यादयः प्रश्नष्ट्याः । वेदिमाहुः परमन्तं पृथिव्या

इत्यादय उत्तरहृपाः। एवमन्यद्युदाहार्यम्। ईदृशेष्वत्यनाविजातीयेषु समाख्या-नमन्तरेण नान्यः कश्चिदनुगतो धर्मो ऽस्ति यस्य लक्ष्यात्ममुच्येत । लक्ष्यास्यो-पयोगश्च पूर्वाचार्येदेशितः । ज्ञृषयो ऽपि पदार्थानां नान्तं यान्ति पृथक्षशः। लक्ष्योन तु सिद्धानामन्त यान्ति विपश्चित इति । तस्मादिभयुक्तानां मन्त्रो ऽय-मिति समाख्यानं लक्ष्यम्॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

नास्त्येतद्वास्ययेत्यच लक्ष्यणं विद्यते ८ थवा । नास्तीयन्तो वेदभागा इति क्षृप्रेश्भावतः ॥ २३॥ मन्त्रश्च ब्राह्मणं चेति ही भागी तेन मन्त्रतः । अन्यद्वास्यमित्येतद्ववेद्वास्यलक्ष्ययम् ॥ २४॥

चातुर्मास्येष्विद्मासायते । एतड्गास्यणान्येव पञ्च हवींषीति । तच ब्रास्य एस्य लक्ष्यां नास्ति । कुतः । वेदभागानामियज्ञानवधारयोन ब्राह्मयाभागेष्वन्यभागेषु च लक्षणस्याय्याप्यतियाप्योः शोधयितुमशक्यतात्। पूर्वोक्तो मन्त्रभाग एकः। भागान्तराणि च कानिचित्पूर्वेहदाहर्तुं संगृहीतानि । हेतुर्निर्वचनं निन्दा प्रशंसा संशयो विधि:। परिक्रया पुराकल्पो व्यवधारणकल्पनेति । तेन ह्यन् क्रियत इति हेतुः। तद्द्भो दिधलमिति निर्वचनम्। अमेध्या वै माषा इति निन्दा। वायुर्वे श्रेपिष्ठेति प्रशंसा । तद्मचिकित्सज्जुहवानि मा हीषिमिति संशयः । यजमानेन संमितीडुचरी भवतीति विधिः। माषानेव मद्यं पचतेति परकृतिः। पुरा ब्राह्मणा अभेषुरिति पुराकल्पः। यावतो ऽश्वान्प्रतिगृह्णीयात्तावतो वारुणांश्वतुष्कपाला-न्निर्वेपेदिति विशेषावधारणकल्पना। एवमन्यद्युदाहार्यम्। न च हेलादीनामन्य-तमबासणमिति लक्षणम्। मन्त्रेष्वपि हेलादिसङ्गावात्। तथा हि। इन्दवी वा-मुश्चित हीति हेतुः। उदानिषुर्महीरिति तसादुदक्तमुच्यत इति निर्वचनम्। मो-घमसं विन्दते अपचेता इति निन्दा । अपिर्मूधी दिवः ककुदिति प्रशंसा । अ-धःस्विदासीदुपरिस्विदासीदिति संशयः। कपिञ्चलानालभत इति विधिः। सहस्र-मयुना दददिति परकृतिः। यज्ञेन यज्ञमयजना देवा इति पुराकल्पः। इतिकरण-वहुलं बाससमिति चेत्। न। इत्यद्दा इत्ययज्ञया इत्यपच इति बाससो गायेदि-

त्यसिन्त्रासणेन गातये मन्ते ६ तियाप्तेः । इत्याहेत्यनेन वाक्येनोपनिवद्धं व्रास्णामिति चेत् । न । राजा चिद्यं भगं भक्षीत्याह । यो वा रक्षाः श्रुचिरसीत्याहेत्यन्योर्भन्त्वयोरितयाप्तेः । श्राख्यायिकारूपं व्रास्णामिति चेत् । न । यमयमीसंवादसूक्तादावितयाप्तेः । तसास्नास्ति व्रास्णलक्षणमिति प्राप्ते व्रूमः ॥ मन्त्रवासण्डणे द्वावेव वेदभागावित्यङ्गीकारान्मन्त्रलक्षणस्य पूर्वमभिहितनादविषष्टी वेदभागो व्रास्णिमत्येतस्रक्षणं भवतीति ॥

### नवमाधिकरगमारचयति।

जहप्रवरनामां किं मन्त्रतास्त्यथवा न हि। मन्त्रास्तदेकवाक्यवाच तल्लक्षणवर्जनात् ॥ २५॥

अयये जुष्टं निर्वपामीत्यस्य सीर्ये चरी सूर्याय जुष्टं निर्वपामीत्येवं पदान्तरप्रक्षेप जहः। अदीक्षिष्टायं बास्सण इत्यस्य मन्त्रस्य शेषलेन प्रयोगकाले बास्सणनामधे-यिवशेषं तदीयं प्रवरं चैवं पठिन्ता। असी देवदत्तोऽमुष्य पुनोऽमुष्य पीनोऽमुष्य निर्मामुष्याः पुनोऽमुष्यः पीनोऽमुष्या निर्मानि । आङ्गिरसवाहस्यत्यभारहाजगोन इति च। एतेषामूहप्रवरनामधेयानां मन्त्रत्वमस्ति। कुतः। मन्त्रेण सहैकवाक्यता-वगमादिति चेत्॥ मैवम्। याज्ञिकप्रसिज्ञिह्मस्य मन्त्रलक्षणस्योहादिष्वभावात्। न सध्येतार जहादीनमन्त्रकारहे ऽधीयते। तस्मान्नास्ति मन्त्रत्वम्॥

दशमैकादशहादशाधिकरणमारचयति ॥ नक्सीमयजुषां लक्ष्म साङ्क्ष्यीदिति शङ्किते।

पादश्व गीतिः प्रश्चिष्टपाठ इत्यस्यसंकरः ॥ २६॥

इदमास्रायते। ऋहे बुधिय मन्तं मे गोपाय यमृषयस्त्रेविदा विदुः। ऋचः सा-मानि यजूंषीति चीन्वेदान्विदन्तीति चिविदः। चिविदां संबन्धिनो ऽध्येतारस्त्रे-विदाः। ते च यं मन्त्रभागमृगादिरूपेण चिविधमाहुस्तं गोपायेति योजना। तच चिविधानामृक्सामयजुषां व्यवस्थितं लक्षणं नास्ति। कृतः। साङ्कर्यस्य दुष्पिर-हरावात्। ऋध्यापकप्रसिद्धेर्धृग्वेदादिषु पिठतो मन्त्र इति हि लक्षणं वक्तव्यम्। तच्च संकीर्णम्। देवो वः सवितोत्पुनात्विद्धद्रेण पविचेण वसोः सूर्यस्य रिश्म- भिरित्ययं मन्त्रो यजुर्वेदे संप्रतिपन्नो यजुष्ठां मध्ये पिठतः । न च तस्य यजुष्ट्वम-स्ति । तङ्गास्रणे सावित्र्यचेत्रुक्केन व्यवहतलात् । एतत्साम गायन्नास्त इति प्रति-द्वाय विंचित्साम यजुर्वेदे गीतम् । अधितमस्यच्युतमसि प्राण्संशितमसीति चीिण यजूंषि सामवेदे समान्नातानि । तथा गीयमानस्य साम्न आश्रयभूता च्युन्चः सामवेदे समान्नायन्ते । तस्मान्नास्ति लक्षणमिति चेत् ॥ न । पादादीनामसंकीर्ण-लक्षणलात् । पादवन्धेनार्थवन्धेन चोपेता वृज्ञवडा मन्त्रा च्युन्चात्रके न का-पि संकरः ॥

नयोदशाधिकरणमारचयति॥

प्रोष्ट्रणीरासादयेति निगदिस्तिविधाहिहः। यजुर्वेचिस्वधर्मस्य भेदादस्य चतुर्थता ॥ २९ ॥ परप्रत्यायनार्थतादुचैस्वं यजुरेव सः। तक्षष्ट्रणेन युक्ततान्त्रैविध्यमिति सुस्थितम् ॥ २८ ॥

प्रोक्षणीरासादयेध्यं बर्हिरुपसादय । अपीद्यीन्विहर । बर्हिः स्तृणीहि । इन्द्र आगन्छ । हरिव आगन्छेत्यादयो निगदा आसाताः । परसंबोधनाथा मन्त्रा निगदाः । एते च पूर्विक्तेभ्य चुग्यजुःसामभ्यो वहिर्भूताश्चतुर्थप्रकाराः । कुतः । पाद्गीत्योर्श्वक्सामलक्ष्य्णयोरभावात् । प्रश्चिष्टपाठस्य यजुर्लक्ष्यास्य सन्त्रे ऽ पि धर्मभेदेन यजुष्यन्तर्भावानुपपत्तेः । उपांष्ट्र यजुषोद्यिनगद्देनित हि धर्मभेद इति प्राप्ते कृमः ॥ वहिर्वास्या भोज्यन्तां परिवाजकास्त्वन्तरित्यच सत्येव परिवाजकानां वास्यये पूजानिमित्तो विशेषो यथा । तथा निगदानां यजुर्लक्ष्योपेतत्वेन यजुषामेव सतां परप्रत्यायनिमित्त उद्येस्त्यधर्मः । ततो मन्त्राणां चैविध्यं सुर्क्थितम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

देवस्य लेति वाक्यस्य भिन्नतमध्येकता । ऐक्यप्रयोजकस्याच दुर्वीधलेन भिन्नता ॥ २९॥ विभागे सित साकाङ्कस्यैकार्थतं प्रयोजकम्। तस्माडाक्यैक्यमेतेन यजुरको ऽवधार्यते ॥ ३०॥

दर्शपूर्णमासयोर सायते । देवस्य ता सिवतुः प्रसवे ऽ श्विनोवीहुभ्यां पूर्णो हस्ताभ्यामग्रये जुष्टं निर्वेपामीति। तच वाक्यानि भिन्नानि भवितुमहेन्ति। कुतः। एकत्वनियामकस्य दुर्वोधलात्। ऋर्षेक्यं वाक्येक्ये प्रयोजकं स्यादिति चेत्। न। एकस्मिन्पदे ऽ तिथाप्तेः । पदसमूहस्य वाक्यते समूहानामच बहूनां संभवाद्वाक्य-भेदः स्यादिति चेत् ॥ मैवम् । यडिभागे साकाङ्कमिवभागे चैकार्थं तदेकं वाक्य-मिति प्रयोजकस्य बोडुं शक्यताहिभागे साकाङ्क्षमित्युक्ते ८ तिव्याप्तिः स्यात्। स्योनं ते सदनं कृणोिम घृतस्य धारया सुसेवं कल्पयामि । तस्मिन्सीदामृते प्रति-तिर त्रीही णां मेध सुमनस्यमान इति । अत्र तस्मिन्नित्यादिपदसमूहस्य विभागे सति प्रकृतवाचितळ्टार्थनिर्णयाय पूर्वपर्समूहसाकाङ्क्षत्वमस्ति । अतस्तद्वाव-छेतुमेकार्थमित्युच्यते । न हि तचैकार्थनमित्तः । पूर्वसमूहस्य सदनकरणमर्थः । उत्तरसमूहस्य पुरोडाशप्रतिष्ठापनम् । स्योनं समीचीनम् । सुसेवं सुष्ठु सेवितुं यो-ग्यम् । मेध सारभूतपुरोडाशेत्यर्थः । अच इयोः पदसमूहयोवीक्यइयत्वमुभय-वादि सिडम् । तदेकार्थमित्यनेन व्यावत्यते । एकार्थमित्युक्ते ऽ तिव्याप्तिः स्यात् । भगो वां विभजतु । पूषा वां विभजितत्यनयोविभिन्नमन्त्रतेन संमतयोः पदसमू-हयोस्तान्पर्यविषयस्य द्रव्यविभागरूपस्यार्थस्यैकतात्तद्भवन्छेतुं विभागे साकाङ्क-मित्युक्तम्। प्रकृते लयये जुष्टमित्यादिसमूहे पृथकृते पूर्वी देवस्य लेति समूहः सा-काङ्को भवति । एकीकृते तु कृत्वस्थैक एव निर्वापो ऽर्थः । एतेनैकवाक्यलनिर्ण-येनानियतपरिमाणस्य यजुषो ऽ वसानं निश्चेतुं शक्यम् ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

इषे तार्ट्मन्त्र एको भिन्नो वैकः क्रियापटे। असत्यर्थास्मारकत्वादेकादृष्टस्य कल्पनात् ॥ ३१॥ छेट्ने मार्जने चैती विनियुक्ती क्रियापदे। अध्याद्दते स्मारकत्वानमन्त्रभेदो ऽर्थभेदतः ॥ ३२॥ इषे तोर्जे तेति श्रूयते। सो ऽ यं पदसमुदाय एको मन्तः। कुतः। अस्याद्यः श्रांथेतेनैकस्यैवाद्दष्टस्य कल्पने लाघवात्। न चोरु प्रथस्वेत्यादिमन्त्रवद्नुष्टेयार्थ-स्मारकतं संभवति। क्रियापदाभावेन तद्र्षप्रतीत्यभावादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ इषे तेति क्लिनित्तः। कर्जे तेत्यनुमार्षीति पलाशशाखायान्छेदनमार्जनयोरेती विन्त्रिम्तते। ततस्तद्नुसारेण क्लिनिद्य। अनुमान्मीत्येवं क्रियापदे ऽध्याद्दते सत्यनुष्टेयार्थस्मारकत्वाद्र्यभेदेन वाक्यभेदाद्यजुर्मन्त्रभेदः। इष्यमाणायान्त्राय भोः पलाशशाखे तां क्लिनिद्य। कर्जे स्माय वलाय वा तामनुमान्मीत्यर्थभेदः॥ एवमायुर्यञ्जेन कल्पताम्। प्राणो यञ्चेन कल्पतामित्यादी क्रृप्तिसामान्यक्ष्पस्यार्थस्येकते ऽ प्यायुर्वादिभिभिन्नताद्र्यभेदवाक्यभेदयोः स्पष्टतात्क्रृप्तीवाचयतीति क्रृप्तिबहुत्वस्य चोदिनताच्च यर्जुभेदी दृष्ट्यः॥

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

या ते ऋगे रजेत्यध्याहारो यहानुषञ्जनम् । तनूरित्यन्यशेषत्वादध्याहारो ऽ च लीकिकः ॥ ३३ ॥ वेदाकाङ्का पूरणीया वेदेनेत्यनुषञ्जनम् । ऋन्यशेषो ऽ पि बुडिस्थो लीकिकस्तु न तादृशः ॥ ३४ ॥

ज्योतिष्टोम उपसडीमेष्वेवमास्नायते। या ते अपे ऽ याश्या तनूर्वेषिष्ठा गहरेष्ठा। उपं वची अपावधीस्त्रेषं वची अपावधीत्स्वाहा। या ते अपे रजाश्या।
या ते अपे हराश्येति। अयमर्थः। अयसा रजतेन हिरएयेन च निर्मिता अपेस्तिसस्तनवः। तास्वाद्या येयमुक्ता तन्ः सातिश्येन वृड्या। गृहरे तीष्ट्णे द्रव्ये
लोहे ऽ वस्थिता। तया तन्वा श्रुत्पिपासे उपपातकं वीरहत्यादिमहापातकं च
हतवानसीति। तथा च बाह्मणम्। उपं वची अपावधीस्त्रेषं वचो अपावधीत्स्वाहेति। अश्वनायापिपासे ह वा उपं वचः। एनश्च वैरहत्यं च त्रेषं वच इति।
तच स्वाहानाः प्रथमो मन्तः संपूर्णवाक्यत्वाचिराकाङ्कः। द्वितीयतृतीययोराकाङ्कां
पूरियतुमुचितो लीकिको वाक्यशेषो ऽ ध्याहर्तव्यः। न हि तनूर्विषष्ठेत्यादिभागस्तयोरन्वतुं योग्यः। तस्य प्रथममन्त्रशेषलादिति प्राप्ते बृमः॥ वैदिक्रयोर्मन्त्रयोराकाङ्का वैदिकेनैव वाक्यशेषेण पूरणीया। ततस्तनूर्विषष्ठेत्यादिभाग उत्तरयोर्मन्त्र-

योरनुषज्यते । यद्यणसावन्यमन्त्रस्य शेषस्तयापि बुडिस्थः सन्कल्पनीयादध्याहारा-त्संनिकृष्यते । तस्मादनुषङ्गः कर्तव्यः ॥

# सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

नानुषङ्गो ऽ नुषङ्गो वाच्छिद्रेशोत्यस्य शेषिशा । चित्पतिस्वेत्यनाकाङ्कावतो नाचानुषज्यते ॥ ३५॥ करशत्वं कियापेक्षं किया चैका पुनात्विति । मन्त्रचये ऽ तस्तद्वारा सर्वशेषो ऽ नुषज्यते ॥ ३६॥

ज्योतिष्टोमे दीश्चाप्रकरणे पठ्यते। चित्पतिस्वा पुनातु। वाक्पतिस्वा पुनातु। देवस्वा सिवता पुनाविद्धदेण पिवचेण वसोः सूर्यस्य रिमिभिरिति। तच तृती-यमन्त्रभेषो ऽ च्छिद्रेणेत्यादिभागः प्रथमितियमन्त्रयोनीनुषज्यते। कृतः। निराकाङ्कवात्। न हि चित्पतिस्वा पुनातु। वाक्पतिस्वा पुनावित्यनयोः शेषिणोः संपूर्णवाक्ययोः काचिच्छेषाकाङ्कास्त्रीति प्राप्ते ब्रूमः॥ मा भूच्छेषिणोराकाङ्का। तथापि शेषस्याकाङ्कास्त्रीति पविचेण रिश्मिभिरित्युक्तं करणतं हि कियामपेश्यते। किया च पुनातित्येषा चिष्वपि मन्त्रेष्वेका। तथा कियया संवद्धः शेषः किया-दारा तृतीयमन्त्रे निरपेक्षे ऽपि यथान्वति। तथा पूर्वयोरणन्वतुमहिति। तसा-दस्त्यनुषङ्गः॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

गच्छतामिति शन्दस्यानुषङ्गो ऽ स्ति न वोपरि। सं यज्ञपतिरित्यच योग्यत्वात्सो ऽ स्ति पूर्ववत् ॥ ३७ ॥ तदेकवचनं मध्यमन्ते ऽ ङ्गानीत्यनेन हि। नान्वेति तद्यवायेन नोपर्यथनुषज्यते ॥ ३৮ ॥

अयीषोमीयपशी श्रूयते। सं ते प्राणो वातेन गच्छताम्। समङ्गानि यज्ञचैः। सं यज्ञपतिराशिषेति। अयमर्थः। भोः पशो तव प्राणो वातेन वाह्येन वायुना संगच्छताम्। तव हृद्याद्यङ्गानि यागिवशेषैः संयुज्यनाम्। यज्ञपतिराशिषा सं-युज्यतामिति। तच यञ्जपतिरित्यसिंस्तृतीयमन्त्रे समित्युपसर्गस्य क्रियापदाकाङ्क-

लात्प्रथममन्त्रगतस्य गन्छतामिति पदस्यैकवचनान्तस्य यज्ञपितशच्देनान्वेतुं यो-ग्यतात्पूववद्गुडिस्थतेन संनिहितलादाकाङ्कासंनिधियोग्यतासङ्गावेन क्रियापद-मनुषज्यत इति प्राप्ते बूमः ॥ मध्यममन्त्रे वहुवचनान्तेनाङ्गानीत्यनेनान्वेतुमयो-ग्यतात्तद्यवायेन वुडिसंनिध्यभावाचास्त्यनुषङ्गः । ततो डितीयतृतीयमन्त्रयोर्थयो-चितं वाक्यशेषो ऽध्याहर्तव्यः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे वितीयस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
ददाति यजतीत्यादी भावनैक्यमुतान्यथा।
आख्यातैक्यात्तदेकत्वं धातुभेदो ऽ प्रयोजकः ॥ १ ॥
धातुभेदेन भिन्नत्वमाख्याते श्रूयते ततः।
उत्पत्त्येकानुरक्तताद्भिद्यन्ते भावना मिथः ॥ २ ॥

इहैकप्रकरणगतान्यपर्यायधातुनिष्यचान्याख्यातानि यजित ददाति जुहोतीत्या-दीन्युदाहरणम्। तानि चैवं श्रूयन्ते। सोमेन यजेत। हिरएयमाचेयाय ददाति। दाक्षिणानि जुहोतीति। तेषु भावनावाचिन श्राख्यातस्यैकालाङ्कावनाया एकालं युक्तम्। न च धातुभेदाङ्कावनाभेदः। तडाचित्वाभावेन धातोस्तस्यामप्रयोजकाला-दिति प्राप्ते श्रूमः॥ श्रस्त्वाख्यातमेव भावनायाः प्रयोजकाम्। तज्ञाख्यातं प्रति-धातु भिन्नम्। न हि बहूनां धातूनामुपर्येक श्राख्यातप्रत्ययः श्रूयते। नापि व्या-करणे धातुसमूहादेकमाख्यातं विहितम्। तत श्राख्यातानां बहूनामेकेकधातुवि-शेषानुरक्तवेनोत्पन्नानां भावनावाचित्वेन यागदानहोमभावनाः परस्परं भिद्यन्ते॥

श्रव गुरुमतमाह ॥

नियोगैकलतः शास्त्रमभिन्नमिति चेन्न तत्। धातुभेदान्छास्त्रभेदे नियोगो भिद्यते वलात्॥३॥ कर्मभेदचिन्ता नाध्यायार्थः। किंतु शास्त्रभेदचिन्तेति गुरोर्मतम्। तच यजेत दद्याज्जुहुयादित्येतेषु लिङ्प्रत्ययवाच्यस्य नियोगस्यैकत्वाडातूनां नियोगवाचक-त्वाभावेनाप्रयोजकत्वादेकनियोगांथे कृत्वं शास्त्रमेकिमिति पूर्वप्रशः ॥ प्रतिधातु लिङ्प्रत्ययस्य भिन्नताडात्वथानुवन्यभेदेन तिडिशिष्टे नियोगे ऽ पि भेदस्य वार्यि-तुमशक्यतया नियोगानुसारिशास्त्रं भिन्निमिति राडान्तः ॥

### **डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

सिमधो यजतीत्यादावेकत्वमृत भिन्नता। धातुप्रत्यययोरेक्यादेकत्वे भिन्नता कुतः॥४॥ अभ्यासात्कर्मभेदो ऽच नामतान्न विधिर्गुणे। विधित्वं श्रुतितो भाति संनिधेरनुवादता॥॥॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । समिधो यजति । तनूनपातं यजति । इही यजति । वर्हियेजिति । स्वाहाकारं यजतीति । तच पञ्चकृतः श्रूयमाणे यजितपदे पूर्विक्तेषु यजितददातीत्यादिपदेष्विव धातुभेदो नास्ति येन भावनाभेद आशङ्क्योत । तस्मा-दाख्यातैक्यप्रयुक्तं भावनैक्यमनिवार्यमिति चेत् ॥ मैवम् । यजतिपदाभ्यासेन कर्मभेदावगमात्। कर्मैकले ८ भ्यासी निर्पाकः स्यात्॥ अथीच्येत। समिधी यज-तीत्यनेन प्रथमश्रुतेन वाक्येन विहितं समिचामकं यागमुपरितनिश्चतुर्भियेजति-पदैरनूद्य तनूनपादादयो देवतारूपा द्रव्यरूपा वा गुणाश्वलारी विकल्पिता विधी-यने । ततो ऽ नुवादार्थताचाभ्यासवैयर्थ्यमिति । तच । तनूनपादादिशच्दानां यागनामलेन गुणविधिलाभावात्। न तावदच देवताविधिः। चतुर्थीतिष्ठितयो-रश्रवणात्। नापि द्रव्यविधिः। तृतीयान्तवाभावात्। ततो ऽ ग्रिहोनं जुहोतीत्या-दाविव द्वितीयान्तानां युक्तं नामन्तम् । यतु चतुर्णामुपरितनानां यजतिपदाना-मनुवादलं तदसत्। तेषां विधायकालात्। यथा समिधो यजतीत्यच यजतिपदे विधित्वं श्रुत्या प्रतीयते । तथान्येष्विप चतुर्षु पदेषु विधित्वं श्रीतम् । अनुवादत्वं तु पुरोवाद्रूपस्य समिधो यजतीत्यस्य संनिधिनावगम्यते। संनिधिश्व श्रुतेर्दुवेलः। विधिले च पूर्ववाक्यविहितस्य समिचामकस्य यागस्य पुनर्विधानायोगात्रनून-पादादिनामकानि यागानाराणि विधीयनो ॥ नन्वेवं सित संज्ञाभेदान्कर्मभेदः सं-पद्यते न लभ्यासात्। तथा सित वस्यमार्णेनाधिकरणेन संकीर्येत । मैवम् । वैष- म्यात् । अधिष ज्योतिरित्यिसिन्वस्थमाणोदाहरणे यागावगमान्प्रागेव संज्ञात्वाव-गमात्संज्ञायाः कर्मभेदहेतुत्वम् । इह तु विधायकैर्यजतिपदैर्यागेष्ववगतेषु भेदे चा-भ्यासादवगते भिन्नानां यागानां समित्संज्ञाया अन्याः संज्ञा अपेक्षिता इति तनू-नपादादीनां संज्ञातं पश्चादवगम्यते । तस्मादभ्यास एवाच भेदहेतुः ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

एवं विद्यान्पोर्णमासीममावास्यामितीरितम् ।
कर्मान्यदृत पूर्वोक्तसमुदायानुवादकम् ॥ ६ ॥
कर्मान्तरं स्यादभ्यासाङ्गीवं द्रव्यं हि देवता ।
वार्वभ्रीत्यादितो लभ्यानुवादस्तु न युज्यते ॥ ७ ॥
वार्वभ्रीत्याज्यभागाङ्गव्यवस्थोक्तेर्न देवता ।
पोर्णेत्यनूद्यते पोर्णमासीयुक्तं चिकं तथा ॥ ७ ॥
स्रामेत्यपि समूहस्य डिलिसिडिः प्रयोजनम् ।
सहस्थितिः पोर्णमास्यामित्युक्तिभ्यां चिकं चिकं ॥ ९ ॥
विद्वहाक्यविधो विध्यावृत्तिरायेयकादिना ।
विहितस्य फलिनेन प्राधान्यमितरे गुणाः ॥ १० ॥

इदमास्नायते। य एवं विद्वान्पीर्णमासीं यजते। य एवं विद्वानमावास्यां यजत इति । अव यजितना कर्मान्तरं विधीयते । न तु प्रकृता आग्रेयादयः षड्यागा अनूद्यन्ते । आग्रेयादयश्च कालसंयुक्तास्त्रस्मिन्प्रकरण एवमास्नायन्ते । यदाग्रेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां पौर्णमास्यां चाच्युतो भवित ताववृतामग्रीषोमावाज्यस्यैव नावुपांश्रु पौर्णमास्यां यजिति । ताभ्यामेतमग्रीषोमीयमेकादणकपालं पूर्णमासे प्रायच्छिदित । ऐन्द्रं दथ्यमावास्यायाम् । ऐन्द्रं पयो ऽ मावास्यायामिति । एतेभ्यः प्रकृतेभ्यः षद्भा आग्रेयादिभ्यो विद्वह्वाक्यविहितस्य कर्मणो ऽ न्यत्वे सित पूर्वाधिकरणन्यायेन विध्यभ्यास उपपद्यते । न च कर्मान्तरे द्रव्यदेवतयोरभावः । भ्रीवाज्यसङ्गावात् । अत एवोक्तम् । भ्रीवं साधारणं द्रव्यं देवता मान्तविर्णिकी । रूपवन्ती ततो यागी विधीयेते पृथक्तयेति । सर्वसी वा एतद्यञ्चाय गृह्यते यद्युवायामाज्यमिति भ्रीवस्य साधारणवं श्रुतम् । देवताया मान्तविर्ण-

कीलिमित्यमुनेतयम् । तसाडार्नेप्ती पौर्णमास्यामनूच्येते वृधन्वती स्रमावास्या-यामिति । वार्चघ्यौ वृधन्वत्यौ चर्चौ क्रमेण कालइयोपेते कर्मणि विधीयेते । तचायिर्वृचािण जङ्घनदित्येको वार्वघ्रो मन्तः। तं सोमासि सत्पतिस्वं राजीत वृत्रहेत्यपरः । तयोरुक्तावग्रीषोमी पौर्णमासदेवते । एवमनन्तरास्नातयोर्वृधिधातु-युक्तयोर्भन्त्रयोरुक्तावयीषोमावमावास्यादेवते । आभ्यां द्रव्यदेवताभ्यां रूपत्वाद्या-गान्तरमत्र विधीयते । षड्यागानुवाद्वे तद्नुवादेन विधेयान्तरस्य कस्यचिद्दर्श-नाडिडडाक्यमनर्थकं स्यात्। न केवलं तदानर्थक्यम्। किंतु पीर्णमास्यां पीर्णमा-स्या यजेत । अमावास्यायाममावास्यया यजेतेत्येतदिप व्यर्थ स्यात् । न चैतत्का-लविधायकम्। यदायेय इत्याद्युत्पत्तिवाक्येरेव ति विधानात्। कर्मान्तरत्वे तु कालं विधास्यति । तस्मान्तर्मान्तरिविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आस्तां तावद्रव्यम् । देवता तु विधित्सितस्य कर्मान्तरस्य सर्वेषा न लभ्यते । वार्चघ्योर्वधन्वत्योखाज्यभागदे-वताप्रतिपादकातात्। हीचे मन्त्रकाराडे सामिधेनीरावाहननिगदं प्रयाजमन्त्रांश्वा-स्राय प्रयाजानन्तरभाविनोराज्यभागयोः क्रमेण वार्चघ्यौ वृधन्वत्यौ चास्राते। लिङ्गं चायिविषयं सोमविषयं च तचीपलभ्यते । ततो लिङ्गक्रमाभ्यामाज्यभाग-विषयत्वमवगम्यते। यतु वार्नेघ्नी पौर्णमास्यामित्यादिवाक्यं तिल्लङ्गकमक्रुप्रयोरा-ज्यभागाङ्गयोर्भन्त्रयुगलयोः कालइये व्यवस्थामाचष्टे । न तु नूतनकमीङ्गतां त-योर्विद्धाति । अतो रूपराहित्याहिहहाक्यं कमीन्तरविधायकं न भवति ॥ किं तर्हि पूर्वप्रकृतेष्वायेयादिषु षर्मु चिकारूपी ही समुदायावनुवदित । न च काल-वाचिभ्यां पौर्णमास्यमावास्याशन्दाभ्यां यागानुवादानुपपत्तिः । तत्तत्कालविहि-तयोयागिवकयोरुपलक्षितत्वात् । न चानुवादो व्यर्थः । समुदायिवकिसे इस्तन्प्र-योजनलात् । तत्सिड्डी च दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामी यजेतेत्यस्मिन्फलवाक्ये षड्यागविवस्रया द्विवचननिर्देश उपपद्यते। यद्युक्तमनुवादपक्षे पौर्णमास्यामि-त्यादिवाक्यवैयर्थ्यमिति तद्युक्तम् । कालविधानासंभवे ऽ येकैकस्य चिकस्य सह-प्रयोगविधानात्। आग्रेयोपांश्रुयाजागीषोमीयाणां चयाणां पौर्णमासीकालवि-हितानां सहप्रयोगः पौर्णमास्येत्यनेन तृतीयैकवचनानोन विधीयते । एविमतर-चापि ॥ ननु विद्वद्वाक्यस्य क्रमीन्तरविधायकत्वाभावे ऽपि नानुवादकत्वम्। तस्य यागविधायकालाभ्युपगमात्। आयेयो ८ ष्टाकपाल इत्यादिवाक्यानि तु विहित-

यागानुवादेन द्रय्यदेवतालक्षणगुणविधायकानीति चेत्। न। तथा सत्येकेन वाक्येनानेकगुणविध्यसंभवात्। प्रतिगुणं पृथिवधी विध्यावृत्तिः प्रसञ्येत । आग्रेयादिवाक्यानां विधायकते तु विशिष्टविधित्वान्नास्ति विध्यावृत्तिदोषः। तस्मादाग्रेयादिवाक्यविहितानां विडडाक्यमनुवादकम् ॥ किं चानुवादत्वमनम्युपगम्य
कमीानारविधि वदतः प्रयाजादीनामाग्रेयादीनां च गुणप्रधानभावो न सिध्येत्।
तथा हि सिमिधो यजित। आधारमाधारयतीत्यादयः कालयोगरहिताः केचिडिधय
आस्ताताः। यदाग्रेयो ऽष्टाकपालो ऽमावास्यायां च पौर्णमास्यां चेत्यादयः कालयुक्ता अपरे। तेषामुभयेषां प्रकृतत्वाहर्षपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतित वाक्येन सर्वेषां फलसंबन्धो बोधनीयः। दर्षपूर्णमासाभ्यामिति डिवचनमच बहुवचनतेन परिणेतव्यम्। विडडाक्यविहिते हे कमीानारे प्रयाजादय आग्रेयादयश्चेत्येतेषु डित्वासंभवात्तर्वेषां च फलसंबन्धे राजसूयगतेष्टिपशुसोमवत्समप्रधान्यात्प्रयाजादीनां गुणभावो न स्यात्। तद्भावे चानङ्गत्वात्सौर्यादिविकृतिष्वाग्रेयादीनामिवातिदेशो न स्यात्। अनुवादपश्चे तु चिक्योः कालयोगेन दर्षपूर्णमासशक्दाईत्वात्समुदायिहत्वेन डिवचनाईत्वाज्ञाग्रेयादीनामेव फलसंबन्धेन प्रधान्यम्।
प्रयाजादीनां तु गुणभाव इति न को ऽपि दोषः। तस्माडिइडाक्यमनुवादकम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

उपांशुयाजमित्येषो ६ नुवादो ६ चाषवा विधिः। विष्प्लादिवाक्ये विस्पष्टविधेरस्यानुवादता ॥ ११ ॥ जामिलोक्तेरन्तराल उपांशुगुणके विधी। सत्यर्थवादो विष्प्लादिस्तद्रपं भ्रीवमन्त्रतः ॥ १२ ॥

इदमास्रायते। जामि वा एतद्यक्तस्य क्रियते। यद्नवच्ची पुरोडाशावुपांश्रुयाज-मन्तरा यजति। विष्णुरूपांश्रु यष्टव्यो ऽ जामिलाय। प्रजापतिरूपांश्रु यष्टव्यो ऽ जामिलाय। अपीषोमावुपांश्रु यष्टव्यावजामिलायेति। तच विष्णादिवाक्येषु विहितस्य यागचयसमुदायस्यानुवाद इति चेत्॥ मैवम्। आग्रेयापीषोमीयपुरो-डाश्डयनैरन्तर्यकृतस्य जामिलदोषस्य वाक्योपक्रम उपन्यासात्पुरोडाश्योरन्तराले किंचिडिधित्सितम्। न ह्यन्तरालगुण्विशिष्टं विधेयं विष्णादिवाक्येषु प्रतीयते। पूर्ववाक्ये तु तत्रतीयत इति विधायकं तहाक्यम्। न चाच यजतीति वर्तमाना-पदेशः शङ्कनीयः। पञ्चमलकारस्याश्रयणात्। श्रान्तरालकालवदुपांश्रुत्वगुणस्या-पि विशेषणतात्तिहिशिष्टकर्मण उपांश्रुयाजनामकतम्। सत्येवं गुणहयविशिष्ट-कर्मग्याद्येन वाक्येन विहिते विष्ण्वादिवाक्यमर्थवादः स्यात्। न चाच विहित-यागानुवादेन देवताविधिः शङ्कनीयः। समाधात्य्येन जामित्वदोषेणोपक्रमादजा-मित्वेन समाधानेनोपसंहाराद्य। जामि वा इत्यादेरजामित्वायेत्यन्तस्य सर्वस्य महा-वाक्यस्यैकत्वप्रतीतेः। न खल्वेकस्मिन्वाक्ये विधेयवाहुल्यं संभवति। न चाच वि-धित्तितस्योपांश्रुयाजस्य द्र्याभावः। श्रीवस्य तद्र्य्यतात्। नापि देवताया श्रभा-वः। नानाशाखासूपांश्रुयाजक्रमे पितत्वैंग्णवप्राजापत्याग्रीषोमीयमन्त्रैविंकल्पेन देवताचयस्य प्रतीयमानत्वात्। तस्माद्यजतीत्येतिहधायकम्॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अपिहोत्राघारवाक्यमनुवादो ऽ थवा विधिः। अरूपतातु दध्यूर्ध्ववाक्येनोक्तमनूद्यते ॥ १३ ॥ गुण्यसिद्धौ न दध्यादिर्गुणो दुष्टा विशिष्टता। रूपं दध्यादिमन्त्राभ्यामतो ऽ सौ गुण्यिनो विधिः ॥ १४ ॥

इदमास्रायते। अपिहोनं जुहोति। द्या जुहोति। पयसा जुहोतीति च। इद-मपरमास्रायते। आधारमाधारयति। ऊर्ध्वमाधारयति। ऋजुमाधारयतीति च। तनाप्तिहोनवाकां द्थ्यादिवाकाविहितस्य कर्मसमुदायस्यानुवादः। आधारवाकां चोध्वीदिवाकाविहितस्य। न लेतहाकाह्रयं कर्मविधायकम्। कृतः। द्र्यादेवता-लक्षणस्य यागरूपस्याभावादिति चेत्॥ तन वक्तव्यम्। किं द्ध्यादिवाक्येन गुणमानं विधीयते किंवा गुणविशिष्टकमे। नाद्यः। अपिहोनादिवाक्यस्य लक्तते कर्मविधायकावाभावेन गुणिनः कस्यचिद्सिह्वौ गुण्यनुवादपुरःसरस्य गुणमान-विधानस्यासंभवात्। हितीये विधिगीरवं स्यात्। तद्य सत्यां गतावयुक्तम्। अ-तो ऽ पिहोनादिवाकां कर्मविधायकम्। तन द्रव्यं द्ध्यादिवाक्यैर्लभ्यते। देवता तु मान्त्रविर्णिती। आधारे ऽ ष्येवं द्रव्यदेवते उन्नेतव्ये॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

यजत्यालभती एतावनुवादी विधी उत ।
गुह्णात्यवद्यतीत्याभ्यां विहिते ऽ र्षे ऽ नुवादिनी ॥ १५॥
नानुवादो ऽ पुरोवादे यज्यालभ्योरतो विधिः।
यहणे सोमसंस्कारो ऽ वदाने पशुसंस्क्रिया ॥ १६॥

सोमेन यजेतित श्रूयते । तचैन्द्रवायवं गृह्णाति । मैचावरुणं गृह्णातीत्यादीन्यिप श्रुतानि । एवमगीषोमीयं पश्रुमालभेतित श्रूयते । तच हृदयस्याग्रे ऽ वद्यति । अथ जिह्नाया अथ वस्नस इत्यादीन्यिप श्रुतानि । तचैन्द्रवायवादिवाक्यैयागा विधीयने । इन्द्रवायवादिप्रातिपदिकेर्देवतानां तिहतिन सोमरसद्रव्यस्य च प्रतीयमानतात् । एतेषां यहण्वाक्यविहितानां यागानां समुदायः सोमेन यजेतित्यनेनान् ह्यते । तथावदानवाक्येषु हृदयादिद्रव्यं श्रुतम् । ततो द्रव्यविशिष्टा यागास्तव विधीयने । तदनुवादेन पश्चालम्भवाक्ये ऽग्रीषोमह्पा देवता विधीयते । तस्माद्वदानवाक्यविहितानां यागानां समुदायः पश्चमालभेतित्यनेनान् हृति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सित हि पुरोवादे ऽनुवादो भवति । न चाच पुरोवादो ऽस्ति । सोमेन यजेतित्यनेन प्रतीतस्यार्थस्य यहण्वाक्येष्वप्रतीतेः । न हि यहणं यजनं भवति । नापि तिहत्तप्रत्ययोक्तो रसः सोमलता । न च तिहतप्रत्ययः सर्वनामार्थे विहितः प्रकृतं बृते न तु रसिमिति शङ्कनीयम् । धारया गृह्णातीति रसस्यैव प्रकृतत्वात् । तथा पश्चमालभेतेत्यनेन प्रतीतो ऽर्थो नावदानवाक्येषु प्रतीयते । ततः पुरोवादाभावे ऽनुवादासंभवाद्यजत्यालभितभ्यां कर्मणी विधीयते । यहण्वाक्येस्तु देवनाविशिष्टः सोमसंस्कारो विधीयते । अवदानवाक्येश्व पश्चसंस्कारः ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्राहुतीस्तिस इत्यन कर्मेक्यमृत भिन्नता।
एकत्वं सकृदाख्यातात्संख्यावृत्त्या प्रयाजवत् ॥ १७ ॥
श्राख्यातमानं नो मानं संख्यया बहुकर्मता।
श्रावृत्त्येकादशत्वं तु प्रयाजे गत्यभावतः ॥ १८ ॥
पश्रूत्सप्तदश प्राजापत्यानित्यन भाष्यकृत्।

विचारमाह पूर्वच कियाचित्रस्फुटत्वतः ॥ १९ ॥ वहुतोपेतपश्रुभिर्देवयोगादभिन्नता । क्ष्पस्य तेन कर्मेक्यं संख्या नाच कियागता ॥ २० ॥ देवतासंगतस्थैव तिक्षतार्थस्य पश्चिमः । बहुत्वसंगमो रूपसंख्यया तिक्रयाभिदा ॥ २१ ॥

तिस आहुतीर्जुहोतीति श्रूयते। तत्र जुहोतीत्येतदाख्यातं सिमधो यजतीत्या-दिवन्नाभ्यस्तम्। किंतु सकृदेवामातम्। तत एकिमदं कर्म। चित्रसंख्या तु त-स्यैव कर्मण आवृत्या नेतव्या। यथा प्रयाजेष्वेकादशत्वसंख्या पत्रानामेव प्रया-जानामावृत्या नीता। तद्वदिति प्राप्ते बूमः ॥ किमिद्माख्यातं पदान्तरित्ये-स्त्रमेव कर्मेक्ये प्रमाणमृत पदान्तरान्वितम्। नाद्यः। वाक्यांशस्य पदमात्रस्य प्रमितिजनकात्वाभावात्। द्वितीये चित्रसंख्याय विशेषितेनाख्यातेन कर्मबहुत्वं गम्यते। प्रयाजानां तु पूर्वमेव पत्रसंख्यावरुद्धत्वादावृत्तिमन्तरेणेकादशत्वं दुःसं-पादम्। इह वेतद्विधितः पूर्वं कर्मण एक्तवसंख्यावरोधो नास्तीति वैषम्यम्॥

तदेत इतिकारोदाहरणं भाषकारो नानुमन्यते। कर्मवाचिन आहुतिशब्दस्य विशेषणेन विश्व देन कर्मवहुत्वस्य स्फुटतया पूर्वपक्षानुत्यानात्। इदं त्ववोदाहरणम्। सप्तदश प्राजापत्यान्पणूनालभत इति । अव प्रजापतिर्देवता येषां पणूनां ते प्राजापत्या इति तिष्ठित्य वहुत्योपेताः पश्व एकं द्रव्यम्। ततो द्रव्येक्याहेवतिक्या यागस्य रूपमभिन्निमत्येकिमदं कर्म । या तु सप्तद्शेति संख्या सा पणुद्रव्यगता। न तु पूर्वोदाहतित्वत्संख्येव क्रियागता। तस्मान्न कर्मभेदमापादयतीति प्राप्ते बृह्मः ॥ अव प्रजापतिर्देवता यस्य पशोः स प्राजापत्य इति तिष्ठतानां प्रातिपदिकं व्युत्पाद्य पश्चात्तिष्ठिता यस्य पशोः कर्मवहुत्वविवस्यायामुत्पन्ने इसे द्वितीयाविभक्तिबहुवचने। तच प्रथमभाविन्या दितीयाविभक्तेरेव तावत्तिष्ठतोत्पत्तिवेलायामन्वयो नास्ति। कुतः। पश्चान्त्राविनो बहुवचनस्यान्वयः। एवं सित प्राजापत्येत्यनेन तिष्ठतान्तप्रातिपदिकेनैकं पणुद्रव्यमेकदेवतोपेतं यागस्य रूपं समर्थते। तादृशानां रूपाणां बहुत्य बहुवचनम् । बहुत्वविशेषः सप्तद्शेति निर्दिश्यते। तस्माद्व संख्यया कर्मभेदः। एवं सत्यष्टमे वस्यमाणं सप्तदश्पणूनामैकादिश्वपणुगणिविकृतित्वमुपपद्यते॥

# अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

अधिष ज्योतिरित्यच गुणो वा कर्म वा पृथक्।
गुणः सहस्रदानात्मा ज्योतिष्टोमे सनूदिते ॥ २२ ॥
अधिति प्रकृते छिच एतन्छन्दो ऽ यगं वदेत्।
संख्ययेवान्यकर्मलिमह नूतनसंज्ञ्या ॥ २३ ॥

अधिष ज्योतिरथिष विश्वज्योतिरथिष सर्वज्योतिरतेन सहस्रदक्षिणेन यजेतित श्रूयते। अव प्रकृतं ज्योतिष्टोममेष ज्योतिरित्यनूद्य तिसन्सहस्रदानलक्षणो गुणो विधीयत इति चेत् ॥ न। प्रकृतस्य ज्योतिष्टोमस्याथेत्यनेन स्किन्नतात्। न चैवं सत्यथेष ज्योतिरित्युक्त एतन्कल्दो ऽ नुपपन्न इति वाच्यम्। संनिहितवाचिनेतन्कल्देनातीतसंनिहितस्येवागामिसंनिहितस्यापि परामर्थसंभवात्। आगामिसंनिहितश्च ज्योतिःशन्दार्थः। स च ज्योतिःशन्दो ऽ तीतमपरामृशन्वपूर्वसंज्ञारूपत्वानूतनं किंचित्कमीभिधते। ततो यथा पूर्वच संख्यया कर्मभेदः। तथावापि संज्ञ्या कर्म भिद्यते। विश्वज्योतिःसर्वज्योतिःशन्दयोरप्ययं न्यायो दृष्टव्यः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

गुणः कर्मान्तरं वा स्याद्वाजिभ्यो वाजिनं त्विति । गुणो देवाननूद्योक्तः समुचयविकल्पतः ॥ २४ ॥ स्रामिस्रोत्पत्तिशिष्टलात्प्रवला तत्र वाजिनम् । गुणो ऽ प्रविषय कर्मान्यत्कल्पयेद्वाजिदेवकम् ॥ २५ ॥

तप्ते पयसि द्थ्यानयति । सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिनमिति श्रूयते । घनीभूतः पयःपिए श्रामिक्षा । जलं वाजिनम् । तवामिक्षाद्रव्यभाजो विश्वदेवा उक्ताः । ते वाजिभ्य इत्यनेनानू छन्ते । वाजो ऽ बमामिक्षा रूपमेषामस्तीति तिब-ष्यतेः । ताननू द्य वाजिनद्रव्यक्षो गुणो विधीयते । तच्च द्रव्यमामिक्षाद्रव्येण सह समुचीयतां विकल्यतां वेति प्राप्ते श्रूमः ॥ उत्पित्तिशिष्टेनामिक्षाद्रव्येणावरुच्चे वै-श्वदेवयागे वाजिनद्रव्यस्योत्पचे शिष्टस्य प्रवेशाभावाद्वाजिनं वाजिश्रव्दार्थस्य देवनान्तरतामापाद्यति । ततो द्रव्यदेवतालक्ष्यणस्य ह्रपस्य भिन्नतान्तर्भानारम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

दिधहोमें ऽ न्यन्तर्मलं गुणी वान्यन्नु पूर्ववत् । निर्गुणलादिमहोचे युक्ती दध्यादिको गुणः ॥ २६॥

दभा जुहोतीति श्रूयते । तचायिहोचं जुहोतीत्येतसात्प्रकृतात्कर्मणो ऽ न्यह्धि-होमरूपं कर्मेति पूर्वन्यायेनावगम्यते । यथा पूर्वच वाजिनद्रव्येण कर्म भिद्यते । तथा दिधद्रव्येणेति चेत् ॥ न । वैषम्यात् । यथा वैश्वदेवो याग श्रामिश्चागु-णावरुद्धः । तथायिहोचं न गुणान्तरावरुद्धम् । प्रत्युत निर्गुणलाद्गुणमाकाङ्कृति । तसादयं गुणविधिः ॥ एवं पयसा जुहोतीत्यादिषु द्रष्टव्यम् । पयोद्ध्यादीनां सर्वेषामुत्पचिश्वरतया समवललादेकैकेन द्रव्येणायिहोचनिष्यत्रेश्च व्रीहियवविद्व-कल्पः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

यहभेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति तत्पृथक्।
गुणो वा भिद्यते कर्म धालर्थस्य फलिलतः ॥ २९॥
मलर्थगौरवादिभ्यो नान्यत्कर्म फलाय तु।
गुणो विधेयो धालर्थो विहितलादनूद्यते ॥ २৮॥

द्धेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति श्रूयते। तदिदं प्रकृतादिपिहो चाद्यकर्म। न लच गुणविधिः। कृतः। इन्द्रियकामस्येत्युक्तस्य फलस्य धावर्थमन्तरेण द्रव्यमाचादिन-ष्यत्तेरिति चेत्॥ मैवम्। कर्मान्तरिवधौ दिधमता होमेनेन्द्रियं भावयेदिति मत-र्थलक्ष्यणप्रसङ्गात्। गुणविशिष्टक्रियाविधौ गौरवात्। प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिया-प्रसङ्गाच । गुणमाचं तु फलाय विधीयते। यद्यपि दक्षा जुहोतीति दिधि प्राप्तं तथापि फलसंबन्धो न प्राप्तः॥ धालर्थाभावे फलासंभव इति चेत्। न। अपि-होचं जुहोतीति विहितस्य धालर्थस्यानूद्यमानतात्॥

हादशाधिकरणमारचयति॥

उक्तामिषुतमेतस्य वारवन्तीयसाम हि। रेवतीष्वृश्च कृतेति श्चृतं पश्चफलाप्तये ॥ २९॥ रेवत्यादिर्गुणः कर्म पृथग्वा पूर्ववद्गुणः। रेवतीवारवन्तीयसंबन्धाख्यः पशुप्रदः॥ ३०॥ सास्रो ऽ च फलकर्मभ्यां संबन्धे वाक्यभिन्नता। तेनोक्तगुणसंयुक्तमन्यत्कर्मीत्यते फले॥ ३१॥

चिवृद्यिष्टुद्यिष्टोमस्तस्य वायव्यास्वृष्ट्येकविशमियष्टोमसाम कृता ब्रह्मवर्च-सकामो यजेतेत्यस्य संनिधी श्रूयते । एतस्यैव रेवतीषु वारवन्तीयमियष्टीमसाम कृता पणुकामो ह्येतेन यजेतेति । अस्यायमर्थः । अपिष्टोमस्य विकृतिरूपः क-श्चिदेकाहो ऽ ग्रिष्टुकामकः । स च पृष्ठस्तोचे चिवृत्स्तोमयुक्ततया चिवृदित्युच्यते । अपिष्टोमोक्थादीनां सप्तानां सोमसंस्थानां मध्ये ऽ पिष्टोमसंस्थारूपलादपिष्टोम इत्युच्यते । प्रकृतौ तृतीयसवन आर्भवपवमानस्योपरि यज्ञायज्ञीयं साम गीयते । तेन च साम्रामिष्टोमयागस्य समाणमानलाद्यिष्टोमसामेत्युच्यते । तच्च प्रकृतौ यज्ञायज्ञा वो अग्रय इत्याद्याग्रेयीष्वृक्षु गीयते। अस्मिंस्विग्रष्टुति ब्रह्मवर्चसकामेन वायव्यास्वृक्षु तत्साम गातव्यम्। तच्च प्रकृताविवैकविंशस्तोमयुक्तम्। पणुकामस्य तु रेवतीर्नः सधमाद इत्यादिषु रेवतीष्वृक्षु वारवन्तीयं साम गायेदिति । तच रेव-तीनामुचां वारवन्तीयनामकेन साम्ना यः संबन्धः सो ऽ यं पशुफलायायिष्ट्रति विधीयते । एतस्यैवेति प्रकृतपरामर्शकेनैतन्छन्धेनान्यन्यावर्तकेनैवकारेण चापि-ष्टुतः समर्पमाणलात्। यथा पूर्वीधिकरण इन्द्रियफलाय प्रकृते ऽ मिहोचे दिध-गुणो विहितः। तद्वदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विषमो दृष्टान्तः। द्धी होमजनकलं न शास्त्रेण बोधनीयम्। तस्य लोकतो ऽ वगन्तुं शकातात्। फलसंबन्ध एक एव शा-स्त्रबोध्य इति न तत्र वाक्यभेदः । इह तु रेवत्यृगाधारकवारवन्तीयसाम्बो ऽ ग्रिष्टु-त्कर्मसाधनतं फलसाधनतं चेत्युभयस्य शास्त्रैकबोध्यलादुर्वारो वाच्यभेदः । तेन पणुफलकं यथोक्तगुणविशिष्टं कमीन्तरमच विधीयते । एतच्छच्द एवकारश्च वि-धीयमानकमान्तरविषयतया योजनीयो ॥

चयोदशाधिकरणमारचयित ॥ वृष्ट्यन्नस्वर्गकामानां सीनरं स्तोचमीरितम् । निधनान्यपि हीषूर्गू इति वृष्ट्यादिकामिनाम् ॥ ३२ ॥ फलानारं किं वृष्ट्यादि हीषादीनामुतोदिते। सीभरे फलसंभिन्ने निधनं विनियम्यते ॥ ३३ ॥ फलानारं चतुर्थ्योक्तं वृष्टिकामाय हीषिति। सीभरस्य फलं वृष्टिं हीषित्युक्त्या विवर्धते ॥ ३४ ॥ नोक्तवृष्ट्यन्वकामानामन्यतं प्रत्यभिज्ञ्या। नियमे ऽ पि चतुर्थ्येषा ताद्थ्यादुपपद्यते ॥ ३५ ॥

यो वृष्टिकामो यो ऽ बाद्यकामो यः स्वर्गकामः स सीभरेण सुवीत । सर्वे वै कामाः सीभर इति समास्राय पुनः समास्रातम्। हीषिति वृष्टिकामाय निधनं कुर्यादूर्गित्यबाद्यकामाय ज इति स्वर्गकामायेति । सीभरं नाम सामविशेषः । निधनं नाम पञ्चभिः सप्तभिवा भागेरुपेतस्य साम्रो ६ निमो भागः । तस्मिन्न-धने हीषाद्यो विशेषाः सीभरसामसाध्यस्तोचफलेभ्यो वृष्ट्यादिभ्यो ऽ न्यानि वृष्ट्यादिफलानि जनयितुं विधीयन्ते । कुतः । हीषादिविधिवाक्ये वृष्टिकामाये-त्यादिना चतुर्थीश्रवणात् । ताद्य्ये ब्रुवती हीषादीनां वृष्ट्यादिकामपूरुषशेषतं गमयति । तच्छेषतं च पुरुषाभिलिषितफलसाधनते सत्युपपद्यते । ततः सीभ-रस्य हीषिति निधनविशेषस्य च फलभूते हे वृष्टी भवतः । तदुभयमेलनान्महती वृष्टिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सीभरिवधी यो वृष्ट्यादिकामः स एव हीषादिविधी प्रत्यभिज्ञायते । ततः सौभरस्य फलभूता ये वृष्ट्यादयस्त एव हीषादिवाक्येष्वनू-द्यन इति न फलान्तरम् ॥ अयोच्येत । नूतनफलान्तराभावाडीषादीनां च ना-नाशालाध्ययनादेव सौभरे प्राप्नलादनर्थको ऽ यं विधिरिति । तस्र । फलचयका-मानां चयाणामनियमेनैव हीषादिषु मध्ये यस्य कस्यचिविधनस्य प्राप्ती विधेर्नि-यमार्थेलात् । तादर्थ्ये तु फलान्तराभावे ऽ पि सौभरवाक्योक्तवृष्ट्यादिफलसाधने सीभरे हीषादीनां नियम्यमानतादुपपद्यते । तसादयं निधनविशेषनियमः । न विधि: ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हितीयस्याघ्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
रथंतरं साम सोमे भवेत्तडहृहज्जगत् ।
ऐन्द्रवायवणुकाययणायाश्च यहाः श्रुताः ॥ १ ॥
रथंतरादिसंयुक्तमन्यत्कमीथवा गुणः ।
गायचादियुतात्पूर्वादन्यद्यावृत्तितो गुणेः ॥ २ ॥
सोमशब्दप्रकरणे ज्योतिष्टोमसमर्पके ।
यहायतं गुणस्तच व्यावृत्तिस्तु परस्परम् ॥ ३ ॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूयते । यदि रथंतरसामा सोमः स्यादैन्द्रवायवायान्यहा-न्मृह्णीयात्। यदि बृहत्सामा शुकायान्। यदि जगत्सामाययणायानिति। तच सोमशब्देन सोमलतासाधनको यागो विधीयते। तसिंश्व यागे माध्यन्दिने सवने पृष्ठस्तोचे रथंतरवृहज्जगन्नामकानि सामानि विकल्पेन विहितानि । अभि ला भुरियेतस्यां योना वृत्पचं रथंतरम् । लामिडि हवामह इत्येतस्यामुत्पचं वृहत् । जगतीछन्दस्कायामृच्युत्पन्नं जगत्। ऐन्द्रवायवी मैचावरुण आश्विनः शुक्को मन्थ्या-ययण उक्थ्यो ध्रुव इत्यादिनामका यहाः प्रातःसवने गृह्यन्ते । दारुपाचेषु सोम-रसस्य यहणात्रृहा भवन्ति । सोमयागस्य रथंतरसामोपेतत्वपक्ष एतेषु यहेष्वेन्द्र-वायवः प्रथमं यहीतयः । बृहत्सामोपेतत्वपक्षे शुक्तः । जगत्सामोपेतत्वपक्ष ञ्रा-ययणः प्राथमिक इति विषयवान्यस्यार्थः। तच प्रकृतो ज्योतिष्टोमो गायचादि-सामोपेतः । तद्यावृत्यर्थमिह रथंतरादयो गुणाः कीर्त्यन्ते । तसादैन्द्रवायवाय-लादिगुणोपेतानि कमान्तराएयच विधीयन्त इति प्राप्ते ब्रमः ॥ यदि रथंतरसामा सोमः स्यादित्युक्तो यः सोमशब्दस्तेन प्रकरणेन चाच ज्योतिष्टोमः समर्थते । स-मर्पिते तस्मिन्यथोक्तयहायतं गुणो विधीयते । न च रथंतरादिगुणानुवादेन ज्यो-तिष्टोमस्य व्यावृत्तिः संभवति । तस्य प्रातःसवनादौ गायचादिसामोपेतत्वे ऽ पि पृष्ठस्तोचे रथंतरादियोगस्यापि सङ्गावात्। विं तर्हि व्यावर्त्यत इति चेत्। रथंत-रबृहज्जगतां परस्परं व्यावृत्तिरिति वदामः । रथंतरादयः पृष्ठस्तोचे विकल्पिताः । तच रथंतरानुवादेनेतरी पश्ची व्यावर्त्येते । एवमितरचापि । तसादुणविधिः ॥ ननु यः प्रकृतो ज्योतिष्टोमः सो ऽ येषां सोमयागानां प्रकृतिः । न हि प्रकृती जगत्यामुत्पनं साम विहितमितः। ऋतं एव दशमाध्याये पञ्चमपादस्य पञ्चदशा-

धिकरणे प्रथमवर्णके यदि जगत्मामेति वाक्योक्तमाययणायतं विकृतो विषुवचा-मके मुख्ये ऽ हिन व्यवस्थापितम्। वाढम्। तथापि नाच कश्चिहिरोधः। आयय-णायत्ववाक्यं न कर्मान्तरिवधायकम्। किंत्वन्येन विहिते सोमयागे यच जगत्साम संभवति तच गुणविधायकमित्येतावन्माचस्याच प्रतिपाद्यतात्॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

राजसूयं प्रकृत्येष्टिरवेष्ट्याख्या श्रुताच तु। विप्रश्चियविङ्भेदाइविषां य्यत्ययः क्रमे ॥४॥ विप्रादेरनुवादः स्यात्प्रापणं वानुवादगीः। व्यत्ययाय चयाणां च राजलात्प्राप्तिरस्ति हि॥५॥ न राज्ययोगादाजलं श्चन्तियलं तु तस्त्रतः। श्रुप्राप्तप्रापणं तस्माच रथंतरतुल्यता॥६॥

राजसूयप्रकरणे काचिदिष्टिरवेष्टिनामका श्रूयते। आग्रेयमष्टाकपालं निर्वपति हिराएयं दक्षिणा। ऐन्द्रमेकाद्शकपालमृष्ठमो दक्षिणा। वैश्वदेवं चरं पिशङ्गी प्रशिही दक्षिणा। मैवावरुणीमामिक्षां वशा दक्षिणा। वार्हस्यत्यं चरं शितिपृष्ठो दिक्षिणीत। तस्यामवेष्टी हिवषां क्रमव्यत्ययः श्रूयते। यदि बाह्यणो यजेत वार्हस्यत्यं मध्ये निधायाहुतिं हुता तमिष्ठारयेत्। यदि राजन्य ऐन्द्रम्। यदि वैश्यो वैश्वदेविमित्त। तत्र यथा पूर्वाधिकरण ऐन्द्रवायवायत्वं व्यवस्थापयितुं यदिश्वर्युक्तेन वाक्येन रश्वंतां निमित्तवेनानूदितम्। एवमवापि पत्र्वमस्थाने श्रूयमाणं वार्हस्यत्यं चरं मध्ये तृतीयं स्थाने स्थापयितुं यदि बाह्यण इत्येतिह्यमित्तत्वानून् द्वते। वितीयस्थाने श्रुतस्थेन्द्रस्य तृतीयस्थाने ६ वस्थापयितुं यदि राजन्य इत्यनुवादः। वैश्वदेवस्य तु स्वत एव तृतीयस्थाने द्रवणात्तव मध्ये निधानविधिर्वित्यानुवादः। ननु राजकर्तृके राजसूये बाह्यणवैश्वययोः प्राप्त्यभावान्नानुवादो युक्त इति चेत्। न। तयोरिप राज्ययोगहेतुकृतराजश्र्यार्थेतादिति प्राप्ते बूमः॥ राज्यश्वरः श्रुत्त्रियजाती रुढः। न तु राज्ययोगस्तस्य प्रवृत्तिनिमित्तम्। प्रत्या राज्यश्वर्य राजयोगः प्रवृत्तिनिमित्तम्। राज्ञः कर्मेति विगृद्ध राजप्रातिपदिकस्यो-परि प्रत्यविश्वविधानाङ्गाह्यणवैश्वययोः प्रजापालनेन राज्यश्वर उपचारितः। परि प्रत्यविश्वविधानाङ्गाह्यणवैश्वययोः प्रजापालनेन राज्यश्वर उपचारितः।

तसादवेष्टी वासणवैश्यो पूर्वमप्राप्तावनेन वचनेन प्राप्येते ॥ ननु राजसूयस्य राजकर्तृकलात्तदल्तर्गताया अवेष्टेरिप तथालात्तस्यां वासणवैश्ययोः प्रापणमयुक्तिमित चेत्। मेवम्। अलारवेष्टी तदसंभवेऽिप राजसूयाद्वहिः प्रयुज्यमाना-यामवेष्टी तत्संभवात्। तसादच व्रासणादिकर्तृकं यथोक्तगुणविशिष्टं कर्मालारं विधीयत इति न रथंतरादितुस्यलम्। यदिशब्दस्तु निपातलादनर्थकोऽधीलारं वाची वेत्युन्नेयम्॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

वसन्ते विप्र आद्ध्यात्त्रचैवोपनयीत तम्। अनुवादः प्रापणं वानुवादः कालसिडये ॥ ९ ॥ अन्तरेणागिविद्याभ्यां कमानुष्ठित्यसंभवात्। कृषे आधानोपनीती प्राप्ता विप्रादयस्ततः ॥ ६ ॥ लौकिकागेः पुस्तकाच तिसडेनीस्ति कल्पनम्। कालविप्रादिसंयुक्तमतो ऽ प्राप्तं विधीयते ॥ ९ ॥

वसन्ते ब्राह्मणो ऽ गीनाद्धीत । गीष्मे राजन्यः । शरिद् वैश्य इति श्रूयते । वसन्ते ब्राह्मणमुपनयीत । गीष्मे राजन्यम् । शरिद् वैश्यमिति च । तत्र वसन्ता-दिकालविशेषं विधातुं ब्राह्मणाद्यो ऽ नूद्यन्ते । न च तेषां प्राप्यभावः । कत्वनु-ष्ठानन्यथानुपपत्या कृप्तवात् । न ह्याहुत्याधारभूतमिममुष्ठानप्रकारज्ञापिकां विद्यां च विना कमीनुष्ठानं संभवति । श्रिपश्च नाधानमन्तरेणास्त्रीति ब्राह्मणादि-कर्तृकमाधानं कल्पयति । विद्या चोपनयनपूर्वकाध्ययनमन्तरेणासंभवन्ती ब्राह्मणाद्युपनयनं कल्पयति । विद्या चोपनयनपूर्वकाध्ययनमन्तरेणासंभवन्ती ब्राह्मणाद्युपनयनं कल्पयतीति तत्र प्राप्तिरिति चेत् ॥ मैवम् । लौकिकागी होतुं पुस्त-कपाठेनाधिगन्तुं च शक्यत्वेनाधानोपनयनयोरकल्पने ब्राह्मणादीनामप्राप्तेः । तस्माहसन्तादिकालविशिष्टे ब्राह्मणादिकतृके आधानोपनयने अच विधीयेते ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयित ॥ यहास्रायणयञ्जेन स्वर्गकामी यजेत तत्। कमीन्तरं गुणी वोक्तदर्शादी फलसिडये ॥ १०॥ गुणस्यास्याप्रसिष्ठतान्कर्मभेदो ऽ च संज्ञ्या। गुणो युत्पत्तिशेषाभ्यामावृत्त्याख्यो न नाम तत्॥ ११॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। दाक्षायणयञ्जेन स्वर्गकामो यजेतेति। तच दाक्षायणशब्दवाच्यस्य कस्यचिद्युणस्य लोके प्रसिद्धभावादुद्भिदादिवद्यजिसामानाधिकरायेन कर्मनामत्वाद्येष ज्योतिरित्यादिवदपूर्वसंज्ञायां कर्मान्तरविधिरिति चेत्॥
न। दाक्षायणशब्दस्यावृत्तिवाचकत्वात्। तच्च शब्दिनिवचनाड्नाक्यशेषाडावगम्यते।
तथा हि। अयनमित्यावृत्तिरुच्यते। दक्षस्येमे दाक्षाः। तेषामयनमिति तिवविचनम्। दक्ष जत्साही पुनःपुनरावृत्तावनलस इत्यर्थः। तदीयानां प्रयोगाणामावृत्तिदीक्षायणशब्दार्थः। तथा चावृत्या युक्तः प्रकृतो दर्शपूर्णमासात्मको यज्ञो
दाक्षायणयज्ञः। आवृत्तिप्रकारस्तु डे पीर्णमासयौ यजेत डे अमावास्ये इत्यादिवाक्यशेषादवगम्यते। ततो दध्यादिवत्प्रसिद्धार्थनाह्रशपूर्णमासयोः प्रकृतयोरयं
स्वर्गफलसिद्धार्थमावृत्याख्यगुणविधिः। न तूद्भिदादिवत्कर्मनामधेयम्॥ एवं साक्तंप्रस्थायीयेन यजेत पश्रुकाम इत्यचापि द्रष्टव्यम्। अमावास्यायागे डी डी दोही
संपाद्य चतमृणां दिधपयसोः कुम्भीनां सहप्रस्थापनं साकंप्रस्थायः। तद्युक्तो दर्शयागः साकंप्रस्थायीयः। तथा सित प्रकृते दर्शयागे पश्रुफलाय साकंप्रस्थायाख्यो
गुणो विधीयते॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

वायव्यः श्वेत आलभ्यो भूत्ये सीर्थं चरं तथा।
निर्वपेद्मसतेजो-र्थमीषामुष्टिनिरुप्तयोः ॥ १२ ॥
गुणौ श्वेतं चरं किंवा यावत्किषतकर्मणी।
फलार्थे अथवा यागौ विशिष्टी विहिताविह ॥ १३ ॥
श्वेत्यं वायुस्पृगीषायामाग्रेये च रिवप्रभे।
चर्र्गुणश्वरः स्थाली निर्वापस्तु तदाश्चितः ॥ १४ ॥
फलहानेने तिकंतु यावचोदितकर्म तत्।
दृव्यादिरूपसंपन्नेरवार्था यागतार्थिकी ॥ १५ ॥

अनारभोदमासायते । वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इति । सौर्ये चरं निर्व-पेइसवर्चसकाम इति च। तथा दर्शपूर्णमासयोरिदमासातम् । ईषामालभेतेति। चत्रो मुष्टीचिवेपतीति च । ईषा श्वरगतो लाङ्गलद्राउवदीर्घः काष्टविशेषः। तस्या ञ्रालम्भः स्पर्शः । तमेतं पूर्णमासगतमीषालम्भमनूद्य तस्यामालभ्याया-मीषायां श्वेतत्वं गुणो विधीयते । तस्य च श्वेतकाष्टस्य वायुना स्पृश्यमानलाडा-यव्यता संभवति । तथा चतुर्भुष्टिनिर्वपणमनूद्य , त्रर्स्गुणलेन विधीयते । चरुः स्थाली । सा च निर्वापस्याश्रयः । निरुप्तस्य हविष आग्रेयतया सूर्यवन्प्रभासंब-न्धात्मीर्यत्वम् । भूतिब्रस्वर्चसे फले च सर्वकामिकयोर्दशपूर्णमासयोः पूर्वसिडे एवानूद्येते । तसाद्रुणविधी इत्येकः पूर्वपद्यः । न हि फलपदयोर्नित्यवच्छुतयोः संभवत्प्रयोजनयोश्व पाक्षिकानुवादलमानर्थकां वा युक्तम्। तसाद्वरणफलविशिष्टे कमान्तरे विधीयेते । तदापि यागस्याश्रवणादालम्भनिवापयोरेव श्रवणाद्यावदु-क्तकर्मविधिरिति बितीयः पूर्वपद्यः ॥ श्वेतपशुचरुद्रव्ययोवीयुसूर्यदेवतयोश्व स्पष्टं प्रतीयमानतया रूपवतोयागयोरार्थिकयोवारियतुमश्रक्यत्वाद्व्यदेवताविशिष्टयो-यागयोर्विधिरभ्युपगन्तयः। भूतिकामो वायय्येन श्वेतेन पशुना यजेत। ब्रह्मवर्च-सकामः सौर्येण चरुणा यजेतेत्येवंविधो ऽ र्थिसिडो विधिः। द्रव्यदेवतासंबन्धक-ल्यितस्य यागस्य लिङ्प्रत्ययेन कर्तव्यताविधावालम्भनिवीपयोधीत्वर्थयोः का गतिरिति चेत्। अनुवाद इति ब्रमः। तत्प्राप्तिस्त्वार्थिकी। निर्वापालम्भावनारेण तत्त्वागासिडेः। तस्माद्यागविधिरिति राह्यानाः॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वत्सालम्भो यजिः स्पर्शो वा वायव्यादिवद्यजिः। स्पर्शः स्याद्देवराहित्यात्संस्कारः प्रायपाठतः॥ १६॥

अग्रिहोनदोहाधिकारे श्रूयते। वत्समालभेतेति। तन विमतो वत्सालभ्भो यजिः स्यात्। प्राणिद्रव्यकालम्भतात्। वायव्यालम्भवदिति चेत्॥ न। देवतारिहतत्वेन तहैषम्यात्। किं च। अयं वत्सालम्भो ऽ ग्रिहोनाङ्गसंस्कारः। तत्प्राये पठितत्वात्। इत्रसंस्कारवत्। तसादयं स्पर्शमानविधिः॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चर्रभवित नेवार उपधत्ते चर्र त्विति। यागः स्यादुपधानं वा यागः शेषोक्तदैवतः ॥ १७ ॥ यागत्वानिश्वये शेषो नापेस्यो ६ तो यजिः कृतः। किं तूपधानमाचलं यावदुक्तं चरी स्थितम् ॥ १৮ ॥

अभी श्रूयते । नैवारश्ररूभेवतीति । चरुमुपद्धातीति च । तच नीवारचरुद्र्यको यागो विधीयते । न चाच देवताया अभावः । बृहस्पतेवा एतद्वं यवी-वारा इति वाक्यशेषेण देवतासिद्धेः । उपधानं तु यागोपयुक्तस्य प्रतिपित्तः । स्विष्टकृदादिवदिति प्राप्ते श्रूमः ॥ यागविधी निश्चिते सति पश्चादेवतायामपेक्षिनायां वाक्यशेषवलादेवताक्नृप्तिः । इह तु देवताकल्पनेन यागविधित्वनिश्चय इत्यन्योन्याश्रयः । तस्मादिहोपधानमाचं विधीयते ॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पर्यमिकृतः पात्नीवत उत्सृज्यत इत्यसी।
यागो गुणो वा यागः स्यादन्वयाव्यवधानतः ॥ १९॥
प्रत्यभिज्ञातमालभ्यमनूद्योत्सर्गशब्दतः।
गुणं पर्यमिकृत्याख्यं वक्त्युत्तरनिवृत्तये ॥ २०॥
न दृष्टा परिसंख्याच चोदकात्प्राग्विधी सति।
पर्यमिकरणान्ताङ्गरीतिः कुन्नोपकारतः॥ २१॥

ताष्ट्रं पालीवतमालभेतेति प्रकृत्येदमास्नातम्। पर्यपिकृतं पालीवतमुत्तृजन्तीति। तच पर्यपिकृतश्चेत संस्कृतपश्चद्रयस्य पालीवतश्चेत्रेत पत्नीवन्नामक्वेत्वतासंबन्धस्य च प्रतीयमानतादयं यागविधिः। एवं सित पर्यपिकृतपालीवन्तश्च्ययोरव्यवहितान्वयो लभ्यते। सिद्धान्ती तु पर्यपिकृतमुत्तमुल्जन्तीत्यन्वयं वाञ्चिति। तदा व्यवहितान्वयो दुवारः। तस्माह्ययवपश्चवद्यागविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अनारभ्याधीतत्वान्नास्ति वायव्ये प्रकृतप्रत्यभिज्ञा। इह त्वालभ्यतेन प्रकृतः पशुः पालीवतश्चेत्न प्रत्यभिज्ञायते। तमनूद्य पर्यपिकृतश्च्यान्वितेनोत्तृजतीत्याख्यानेन पर्यपिकरण्याच्यो गुणो विधीयते। न च प्रकृतिगतस्य पर्यपिकरणस्य विकृतौ

चोदकेन प्राप्तलादनर्थको ऽ यं विधिरिति वाच्यम् । उपितनाङ्गाननुवृत्तेविधिप्र-योजनलात् ॥ नन्वेवं सित पिरसंख्या स्यात् । सा च दोषचयदुष्टा । स्वार्थत्या-गो ऽ न्यार्थस्वीकारः प्राप्तवाधश्वेति चयो दोषाः । पर्यप्तिकरणवाक्ये स्वार्थो वि-धिस्यज्येत । अन्यार्थो निषेधः स्वीक्रियेत । चोदकप्राप्तान्युपरितनाङ्गानि वाध्ये-रन् । मैवम् । पर्यप्रिकरणोत्तरभावीन्यङ्गानि नानुष्ठेयानीत्येतस्याः परिसंख्याया अनङ्गीकारात् । कथं तिर्हे तिबवृत्तिः । आर्थिकीति वृप्तः । चोदकप्रवृत्तेः प्रागेवायं विधिः प्रवर्तते । प्रत्यक्षोपदेशस्य शीधबुि जनकत्या कल्यातिदेशात्प्र-वलतात् । तथा सत्युपिर्देषेरवाङ्गिर्निराकाङ्कायां विकृतौ चोदकस्याप्रवृत्त्येवो-परितनान्यङ्गानि न प्राप्यते । न चानेन न्यायेन पर्यपिकरणात्प्राचीनानामप्प्राप्तिरिति वाच्यम् । विधीयमानस्य पर्यपिकरणस्य नृतनते सत्युपकारकल्पना-पत्या प्रकृतौ यत्कृप्तोपकारं पर्यपिकरणं तदवस्थापबस्यैवाच विधेयत्वात् । प्रकृतौ च प्राचीनाङ्गानेक्तरभाविन एवोपकारः क्रुप्त इत्यचापि ताद्दशस्यैव विधा-नात्पर्यपिकरणानाङ्गरीतिः सिध्यति । एवं च सत्युत्मृजतीत्याख्यातेन यथो-क्तपर्यपिकरणविधावर्थसिष्ठ उपितनाङ्गोत्सर्गो धातुनानूद्यते । तदेवमचगुण-विधिः ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ।

यददाभ्यं गृहीत्वेति गृह्क्तात्यंश्रुमिति हयम् । तद्यागो वा गुणो यागः स्याददाभ्यांश्रुनामतः ॥ २२ ॥ यहयोरेव नाम स्यादानन्तर्याहिधिस्तयोः । गुणो ६ तस्तस्य वाक्येन ज्योतिष्टोमाभिगामिता ॥ २३ ॥

अनारम्य श्रूयते । एष वै हिवषा हिवयेजित यो ऽ दाभ्यं गृहीता सोमाय यजत इति । परा वा एतस्यायुःप्राण एति यो ऽ शुं गृह्णातीति च । तचादाभ्य-शब्दस्य ज्योतिरादिवदपूर्वनामतात्त्वामको यागो यजत इत्याख्यातेन विधीयते । अंशुमित्यच यजतेरश्रवणे ऽ पि नामविशेषवलादेवापूर्वयागविधिः । न चाच द्रव्यदेवतयोरभावः । यहणलिङ्गेन ज्योतिष्टोमविकृतित्वावगतौ तदीयविध्यन्ता-तिदेशेन तिसङ्घेरिति प्राप्ते बूमः ॥ भवतदाभ्यांश्रूशब्द्योनीमत्वम् । ते च नामनी यहयोरेव स्याताम्। न तु यागयोः। गृहीलेति शब्दस्याननारमेव पाठात्। यजनिस्तु व्यवहितः। ताहशो ऽ पि यजिरंशुवाको नास्ति। तसाद्गृहयोरेवाच विधिः। यहणं च ज्योतिष्टोमगतस्य सोमरसस्य संस्काररूपो गुणः। ऐन्द्रवायवादियहण-समानलात्। यद्यप्यच न प्रकृतो ज्योतिष्टोमस्त्रथापि तत्संवन्धियहण्डारा वाक्या- ज्योतिष्टोमगामितम्। ऋत एव सोमायादाभ्यं गृहीलेति निर्दिश्यते॥ ऋथवा तैत्रिरीयाणां षष्ठकाण्डे षष्ठप्रपाठके प्राकरणिकं विनियोजकवाक्यं द्रष्टव्यम्। तसाज्योतिष्टोमे गुणविधिः॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

ऋियं चिनुत इत्यच यागो वा संस्कृतिर्यजिः। लिङ्गेन यागनामताद्यजिना चानुवादतः ॥ २४ ॥ रूद्या द्रव्यस्य नामेतद्वहेराधानविद्यतिः। संस्कृतिः संस्कृते वहाविष्टोमो विधीयते ॥ २५ ॥

य एवं विद्यानियं चिनुत इत्येवं विधाय श्रूयते । अधातो ऽ गिमियिष्टोमेनानुयजित तमुक्थ्येन तं घोडिशना तमित्राचेणेत्यादि । अचाियश्च्ये यागवची ।
स्तोचशस्त्रादेः क्रतुलिङ्गस्य श्रूयमाण्त्वात् । तच्च लिङ्गमेव श्रूयते । अगेः स्तोचमगेः शस्त्रमिति । षषुपसदो ऽ गेश्चित्यस्य भवन्तीित च । यदि लिङ्गं प्रापकापेक्षम् । तिर्हे यजिना तदनुवादः प्रापको ऽ स्तु । अगिमियिष्टोमेनानुयजतीत्येतिसिन्वाक्ये ऽ गिं यजतीित यजिसामानाधिकरण्यादुपांश्च यजतीितवद्यागनामत्वम् । अथोच्येत । अनुशन्दस्याियशन्देनान्वयाद्यज्यन्वयो ऽ गिष्टोमस्येति । तथाप्यगेः पुरोयजने सत्यिषष्टोमस्यानुयजनं संभवित । देवदत्तमनुगन्छिति
यज्ञदत्त इत्यच देवदत्ते पुरोगमनदर्शनात् । तस्मादिगं चिनुत इत्यचाियनामको
याग आख्यातेन विधीयते । चिनोतिस्विष्टकािभरियं चिनुत इति वाक्यप्राप्तस्य
चयनस्य सोमयागिवकृतित्याप्तस्य यहसमुदायस्येवानुवाद इति प्राप्ते बूमः ॥
अगिन्दो ह्द्या विदूद्यमाचष्टे । हृद्धि कृप्तत्या लिङ्गादिकल्याद्यागवािचताइलीयसीित न यागनामत्वम् । न चाच यागह्पमस्ति । द्रव्यदेवतयोरसिद्धेः ।
अतो ऽियमादधीतेत्युक्ताधानवदिगं चिनुत इत्युक्तं चयनमिगद्रव्यसंस्तारः । न च

संस्कृतस्य नियोगाभावः । ऋषिमिषशोमेन यजत इत्यादिवाक्यैरिपशोमादौ वि-नियोगात् । तस्मात्संस्कारिविधिः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

मासं जुहोत्यिपिहोचं गुणो ऽ न्यत्कर्म वा गुणः। अनूद्य प्राप्तकर्माच मासो ऽ प्राप्तो विधीयते ॥ २६ ॥ उपसङ्गिश्विति नित्ये तासामसंभवात्। अनेकस्याविधेश्वान्यत्कर्म प्रकरणान्तरात् ॥ २९ ॥

कुराडपायिनामयने श्रूयते । मासमग्रिहोचं जुहोति । मासं दर्शपूर्शमासाभ्यां यजेतेति । अत्र प्राप्तं नित्यायिहोत्रमनूद्य मासलक्ष्णो गुणो ऽ प्राप्तलाडिधीयत इति चेत् ॥ मैवम् । किं मास एव विधीयत उतोपसिद्धश्वित्युक्ता उपस-दो ऽपि । नाद्यः । उपसदामपि नित्यापिहोत्रप्राप्तिरहितानां लन्मते विधातव्य-लात्। न डितीयः। प्राप्ते कर्मग्यनेकगुणविधी वाक्यभेदापत्तेः। ननु मा भूत्तर्हि गुणविधः। कमीन्तरने किं प्रमाणिमिति चेत्। प्रकरणान्तरिमिति बूमः। न द्येतिवत्यायिहोत्रस्य प्रकरणम्। असंनिहितलात्। अयनं लेतत्प्रकरणम्। अयन-मारम्याधीतत्वात्। का तर्हि नित्यामिहोचे गुणविधिशङ्केति चेत्। प्रकरणस्यास-मर्पकावे ऽ प्यमिहो चश्चेरेनेतासमर्पणादेषा शङ्का भवति । सा च वाकाभेदापत्या निराकृता। तथा सित स्वतः सिद्धं प्रकरणभेदं निराकृत्य प्रकरणक्यापादनेन गुणं विधापयितुं प्रवृत्तस्यायिहोत्रशब्दस्य शक्तो निरुद्वायां तदवस्यः प्रकरणभेदो नि-त्यापिहोबादिदं कर्म भिनित्त। अपिहोबशब्दो धर्मातिदेशार्थ इति सप्तमे वस्यते॥ ननूपसन्मासाभ्यां विशिष्टमिदं कर्म विधीयते। ततो वाजिनन्यायेन गुणभेदात्कर्म-भेदः। न प्रकरणभेदादिति चेत्। न। वैषम्यात्। उपादेयतया विधेयो गुणो वा-जिनम्। मासस्वनुपादेय इत्येकं वैषम्यम्। द्रव्यत्वेन रूपान्तर्गतं वाजिनम्। मासो न तथेत्यपरं वैषम्यम् । परमार्थतस्तव प्रथमतरप्रतीतेन प्रकरणभेदेन सिखं कर्म-भेदं गुणभेद उपोद्वलयति । ततः प्रकरणान्तरमेवाच भेदहेतुः ॥

## हादशाधिकरणमारचयति॥

अष्टाकपालमायेयं रुक्कामः प्राकृते फलम् । कमीन्यद्वा फलं भानात्पूर्वन्यायाप्रवेशनात् ॥ २६ ॥ मा भूज्जिनं प्रकरणं कमीन्तरमसंनिधेः । अनारभ्याधीतमेतद्र्षं तन्यूनमीक्षते ॥ २९ ॥

अनारभ्य श्रूयते । आग्रेयमष्टाकपालं निवेपेद्काम इति । रुक्कामस्तेजस्कामः । अनेष्टीनां प्रकृतिभूतदर्शपूर्णमासगतमायेययागमनूद्य तच तेजस्कामरूपं फलं वि-धीयते। कुतः। वाक्येनाग्रेयफलसंबन्थस्य भासमानलात्। न च पूर्वोक्तमासाग्रि-होत्रन्यायेन कर्मान्तरत्वम्। वैषम्यात्। तत्रायनमारभ्याधीतत्वादिस्ति प्रकरणान्त-रतम्। इह तनारभ्याधीतत्वेन प्रकरणमेव तावचास्ति। कुतो ऽ च प्रकरणान्तर-तम्। किं च मासो ऽ नुपादेयः। अग्निहोचानुसारेण संपादियतुमशकातात्। फलं तूपादेयम्। दार्शपौर्णमासिकायेयानुसारेण तेजसः कामियतुं शकालात्। तस्मा-त्फलविधिरिति प्राप्ते ब्रमः ॥ प्रकरणान्तरनाभावे ऽ प्यनारभ्याधीतनादसंनिधिर-स्येव। स एवाच कर्म भिनति। न चाच वाजिनन्यायेन कर्मभेदः। अष्टाकपाल-द्रव्याग्रिदेवतात्मनो रूपस्योभयचैकविधलात्। यदि प्रकरणान्तरत्वमणसंनिधिकृ-तमित्यसंनिधिरेव मासायिहोचे कर्मभेदहेतुः। तर्हि तस्यैवायं प्रपञ्चो ऽ स्तु। फलं च मासवदनुपादेयम् । अन्यथा साधनवद्फलनप्रसङ्गात् । कामना च विषय-सौन्दर्यज्ञानात्स्वत एवोत्पद्यते । न तु विधिश्रवणात्संपद्यते । यद्यधिकरण्यो-र्यायभेदः । यदि वा न्यायेक्यम् । सर्वेषा तेजस्कामेष्टिः कर्मान्तरम् ॥ काम्ये-ष्टिकाग्रडपंठितेष्वेन्द्रायमेकादशकपालं निर्वपेत्प्रजाकाम इत्यादिष्वयमेव न्यायो दृष्ट्यः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

यजेत्समे पौर्णमास्यां यावज्जीवं तथैतया।
अन्नाद्यकाम इत्यादी कर्मभेदो ऽ थवा गुणः ॥ ३०॥
विध्युपादानयोरैक्यादेशादेरनुपत्तितः।
आवश्यके कर्मविधी तब्रेदः पुनरुक्तितः॥ ३९॥

देशादियोगस्याप्राप्तिविधिन ह्येकता तयोः। पुंशन्दयोर्थापृतिलात्पुनरुत्त्या लनूद्यते ॥ ३२॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे देशकालिनिमत्तान्यासायनो । समे यजेत । पौर्णमास्यां यजेत । यावज्जीवं दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेतित । अविष्टप्रकरणे फलमास्नातम् । एतयान्नाद्यकामं याजयेदिति । आदिशब्देन संस्कारो गृहीतः । स च दर्शपूर्णमास-प्रकरणे समास्नातः । शेषं स्विष्टकृते समवद्यतीति । तच देशकालिनिमत्रफलसंस्कारा अननुष्टेयकादनुपादेयाः । अत एव न विधेयाः । उपादानविधिशब्दयोः पर्यायकात् । ततः कमैविधिरित्यवश्यमभ्युपेयम् । तच प्रकरणिनो दर्शादेः पूर्वविहितस्यैवैभिवीक्यैः पुनर्विधाने सिमधो यजतीत्यादिवद्भ्यासादेव कमैभेद इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ देशादीनामविधेयते ऽ पि विहितकमैणा सह तेषां संबन्धो विधीयनाम् । स च कमैवत्पूर्वं न विहित इत्यप्राप्तवाडिधिमहिति । यदुक्तमुपादानविधिशब्दी पर्यायाविति तदसत् । अप्रवृत्तप्रवर्तनं विधानम् । तच पुरुषविषयः शब्दि व्यापारः । अननुष्ठितस्यानुष्ठानमुपादानम् । तच कमैविषयः पुरुषव्यापार इति महान्भेदः । यो ऽ पि दर्शादीनां पुनर्विधः सो ऽ पि देशादिसंबन्धं विधातुं कमीनुवाद इति न कमैभेदमावहति । सिमधो यजतीत्यादौ विधेयगुणान्तराभावेनानुवाद इति न कमैभेदमावहति । सिमधो यजतीत्यादौ विधेयगुणान्तराभावेनानुवादासंभवात्पुनर्विधानं भेदहेतुरिति वैषम्यम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

दर्शपूर्णमासप्रोक्त आग्नेयः केवलो ऽ यसौ।
दर्शे यदिति वाक्याभ्यां कमीन्यद्वानुवादगीः ॥ ३३॥
अभ्यासादन्यकर्मत्वं दर्शेष्टौ द्विः प्रयुज्यताम्।
एकत्वप्रत्यभिज्ञानादनूक्त्रीन्द्राग्रसंसुतिः ॥ ३४॥

यदायेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां च पौर्णमास्यां चाच्युतो भवतीति काल्डिये विहितम् । तदायेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां भवतीत्येकस्मिन्काले पुनर्विहितम् । तचाविशेषपुनःश्रुतिलक्ष्र्णेनाभ्यासेन प्रयाजानामिव भेदः । तथा सत्यापेययागस्य दर्शकाले डिःप्रयोग इति चेत् ॥ न । प्रत्यभिज्ञानादायेयस्यैकाले सत्येककालवाक्यस्यानुवादकात्। न चानुवादो व्यर्थः। विधेयैन्द्रायस्तुत्यर्थवात्।

यद्यपायेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां भवति तथापि न केवलेनायिना सा-धुर्भवति । इन्द्रसहितो ऽ यिः समीचीनतरः । तस्मादैन्द्रायः कर्तव्य इति विधेय-स्तुतिः । प्रयाजवैषम्यं तूक्तमेवानुसंधेयम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हितीयस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

यावज्जीवं जुहोतीति धर्मः कर्मिण पुंसि वा। कालतात्कर्मधर्मा ऽतः काम्य एकः प्रयुज्यताम्॥१॥ न कालो जीवनं तेन निमित्तप्रविभागतः। काम्यप्रयोगो भिन्नः स्याद्यावज्जीवप्रयोगतः॥२॥

बहु चब्राह्मणे श्रूयते । यावज्जीवमित्रहोचं जुहोतीति । तच यावज्जीवशक्टो मरणाविधकालपरः । तत्कालसंबन्धश्च प्रकृते काम्यापिहोचे पूर्वमप्राप्तवाज्जुहोनीत्यनूदिते कर्मणि विधीयते । तथा सत्यस्य वाक्यस्य नित्यप्रयोगविधायकत्वाभावेन वाक्यान्तरिविहतः काम्यप्रयोग एक एवापिहोचस्य पर्यवस्यति । स च काम्यप्रयोगो ऽभ्यसितव्यः । सकृदनुष्टानस्यापिहोचं जुहु यात्स्वर्गकाम इत्यनेनेव सिञ्चतात् । यावज्जीविमत्यस्य कालविधेवैंयर्थ्यप्रसङ्गात् । तस्मादयं काम्यकर्मणो ऽभ्यासिह्यये कालक्ष्यधर्मविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यावज्जीवशक्दो न कालस्य वाचकः। किंतु लक्षकः। वाच्यार्थस्य कृत्कजीवनम् । न च जीवनं कर्मधर्मवेन विधातुं शक्यम् । तस्य पुरुषधर्मत्वात् । तं च पुरुषधर्म निमित्तीकृत्यापिहोचप्रयोगो विधीयते । न चाच कर्मभेदः । तडेतूनां शब्दान्तरादीनामभावात् । न चाभ्यासस्तद्वेतुः। निमित्तविशेषसङ्गावेनाविशेषपुनःश्वतेरभावात् । श्रतः प्रयोगभेदः पर्यवस्यति । जीवनस्याच निमित्तवात् । सित निमित्ते नैमित्तिकस्य त्यागायोगावित्यत्वमर्थसिङ्गम् । न च जीवननेरन्तर्येण प्रयोगनेरन्तर्योपितिः। सायंप्रातःकालयोविहितत्वात् । तसाज्जीवनस्य पुरुषधर्मत्वाव्यत्वस्यप्रयोगौ भिन्नौ ॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

शाखाभेदात्कर्मभेदो न वा कर्माच भिद्यते। दृष्टं काठकनामादि बहुभेदस्य कारणम् ॥ ३॥ यन्यद्वारादिना होते युज्यन्ते भेदहेतवः। रूपादिप्रत्यभिज्ञानादभिन्नं कर्म गम्यते ॥ ४॥

काठककाखमाध्यन्दिनतेत्तिरीयादिशाखासु दर्शपूर्णमासाख्यं कमीस्नातम्। तच शाखाभेदात्कर्म भिद्यते । कुतः । भेदकारणानां नामभेदादीनां वहुलमुपलम्भात् । काठककाखादिको नामभेदः । कारीरीवाक्यान्यधीयानाः केचिन्छाखिनो भूमी भोजनमाचरिना । शाखान्तराध्यायिनो नाचरन्तीति धर्मभेदः । एकस्यां शाखायानधीता इवे वित्यादयो मन्त्राः पलाशशाखाछेदादयः क्रियाश्व शाखान्तरे ऽ पधीयन्त इति पुनहिक्तः । एवमशक्त्यादयो भेदहेतव उदाहार्याः । न ह्यस्यायुषा मनुष्येण सर्वशाखाध्ययनपूर्वकं कमीनुष्ठानं कर्तु शक्यम् । तस्मान्छाखाभेदेन कर्मभेद इति प्राप्ते बूमः ॥ ह्याद्यभेदादेकं कर्मायेयाष्टाकपालादियागह्यं यदेवेकस्यां शाखायां तदेवान्यवायुपलम्यते । दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेतेति यागह्यः पुरुषयापाखिकविधः । दर्शपूर्णमासाविति कर्मनामाप्येकम् । स्वर्गकाम इति फलसंबन्यो ऽ प्येकः । तस्मादिभिन्नं कर्म । पूर्वपछहेतवस्वन्यथा संगन्छन्ते । काठकादिकं ज्योतिरादिवन्न कर्मनाम । काठकेन यजेतेत्यश्रवणात् । काठकमधीत इति प्रयोगाहृन्यनामेत्यवगन्तव्यम् । भूभोजनादिरध्ययनधर्मः । पुनहिक्तस्थितृभेदान्न दुष्यति । श्राखान्तरस्थोपसंहारन्ययेन कर्मानुष्ठानुं शक्यते । तस्मादनन्यथा-सिद्यह्यप्रयभिद्यानान्छाखाभेदे ऽ पि कर्म न भिद्यते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे द्वितीयस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च द्वितीयो ऽध्यायः॥

## श्रीगगेशाय नमः

हितीये कर्मणां भेदे सिद्धे भिचकियास्वयम् । वुभुत्सितः शेषशेषिभावो ऽ तो ऽ चाभिधीयते ॥ ०॥ अनेन हितीयतृतीययोरध्याययोः पौर्वापर्यं निरूपितम् ॥

तृतीयाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
ञ्रशान्दी शेषता शान्दी वा न शाद्धप्रतीतितः।
क्रियाकारकसंसर्गमाचे चुत्पत्तिसंभवात् ॥ १ ॥
गुणप्रधानभावेन संसर्गे ६ नार्भवत्यसौ।
चुत्पत्तिसंभवात्तच शान्द्रता स्यात्क्रियादिवत् ॥ २ ॥

यदिदमस्मिस्तृतीयाध्याये प्रतिपादितं शेषतं न तच्छान्दम्। कृतः। केनापि शन्देन शेषतस्याप्रतीयमानतात्। युत्पन्नो हि शन्दः प्रत्यायकः। युत्पन्निश्च न शेषशेषभावे क्वचिदृष्टा। लोके सर्वेच कियाकारकान्वयस्यैव युत्पन्निप्रयोजकात्वदर्शनात्। अतः शेषताया अशान्द्रतान्नायमध्याय आरम्भणीय इति चेत्॥ मै-वम्। अन्वये शेषशेषभावस्यान्तभावात्। न हि गुणप्रधानभावमन्तरेणान्वयः संभवति। इयोर्गुणयोः परस्पराकाङ्कारहितत्वेनान्वययोग्यताभावात्। एवं इयोः प्रधानयोरिष । अतो युत्पन्निसंभवात्क्रियाकारकतद्वयो यथा शान्दः। तथा तदन्वयान्तर्गतः शेषशेषभावो ६ पि शान्दः। तस्माद्यमध्याय आरम्भणीयः॥

वितीयाधिकरणमारचयति॥

स्वरूपहेतू न स्तो ऽ च स्तो वा नैवानिरूपणात्। पारार्थ्य शेषताहेतू रूपं तेनोपलक्षितम् ॥ ३॥ न तावदच शेषतस्य स्वरूपं निरूपियतुं शकाते। तथा हि। शेषतं नाम किमविनाभूततं प्रयोज्यतं वा विध्यन्तविहिततं वा। नाद्यः। षड्यागानामविनाभूतानां परस्परशेषत्वप्रसङ्गात्। न हितीयः। पुरोडाशकपालेन तुषानुपवपतीत्यच
तुषोपवापं प्रति शेषस्यापि कपालस्य तत्प्रयोज्यताभावात्। न तृतीयः। विध्यादिविहितस्य पलाशशाखाद्यस्य सत्यपि शेषते विध्यन्तविहितताभावात्। तस्माचास्ति शेषतायाः स्वरूपम्। नापि हेतुरस्ति। विमतः शेषः। एवंत्वादिति कस्यचिद्वेतोरिनिरूपणादिति प्राप्ते त्रूमः॥ विमतः प्रयाजादिः शेषः। परार्थतात्।
भृत्यादिवदिति हेतुः सुनिरूपितः। अविनाभूतत्वादीनां लक्षणानां दुष्टते ऽ पि
परार्थः शेष इति लक्षणस्यादुष्टतात्। तेन लक्षित आकारः स्वरूपम्। न च पारार्थ्यस्यैव हेतुते लक्षणस्यादुष्टतात्। त्राक्षत्रात्रात्वेत्वत्ते । हष्टान्ते गृहीतव्याप्तिं सहायीकृत्य वोधक आकारो हेतुः। इतरव्यावृत्या वोधक आकारो लक्षणम्। तसान्धेषताया हेतुस्वरूपे विद्येते॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति॥

किं द्रव्यगुणसंस्कारमात्रं शेषो ऽ थवा फलम्।
पुमान्कर्म च पक्षौ द्वावादेयौ मतभेदतः ॥ ४॥
शेषतमुपकारितं द्रव्यादावाह बादिरः।
पारार्थ्ये शेषता तच्च सर्वेष्वस्तीति जैमिनिः ॥ ५॥

स्मयकपालादिकं द्रव्यम्। अरुणिमादिको गुणः। अवघातप्रोक्षणादिकः संस्कारः। एतेषु विष्वेव शेषलम्। स्वर्गः फलम्। तत्कामी पुरुषः। दर्शपूर्णमासी कर्म। न हि फलादीनां वयाणां शेषलमिस्तः। उपकारितस्य शेषललक्षणस्य फलादिष्वभावादिति वादरेर्मतम्॥ पारार्थ्यं तल्लक्षणमभिप्रेत्य फलादयो ऽ पि शेषा इति जैमिनेर्मतम्। तथा च वीणि सूवाणि पठ्यन्ते। कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थत्वात्। फलं च पुरुषार्थत्वात्। पुरुषश्च कर्मार्थत्वादिति। तचोपकारित्वमितिव्याप्तम्। प्रधानभूते ऽ पि स्वामिनि गर्भदासोपकारित्वदर्शनात्। तस्माज्जीमिनिमतमेव मुख्यसिह्वान्तः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति॥

श्रुता त्रीह्याज्यसान्नाय्यधर्माः साङ्कर्यगामिनः । व्यवस्थिता वा साङ्कर्ये फलापूर्वेण संगतेः ॥ ६ ॥ श्रवान्तरापूर्वसत्त्वात्साक्षात्तेनेव संगती । श्रुत्या व्यवस्थापितास्त्रे सा हि प्रकरणोत्तमा ॥ ९ ॥

वीहिधमी अवघातप्रोक्षणादयः। आज्यधमी उत्पवनावेक्षणादयः। सान्नाय्य-धर्मा दोहनातत्र्वनादयः । ते सर्वे फलहेतुतया दर्शपूर्णमासापूर्वेण संगच्छनो । अवान्तरापूर्वस्य कस्यचिदभावात्। एकेनैवापूर्वेण फलिसिडावपूर्वान्तरस्य कल्प-काभावात्। फलापूर्वप्रयुक्त्या चानुष्ठीयमाना धर्मा यस्मिन्कस्मिन्नपि द्रव्ये ऽ नुष्ठि-ताः फलापूर्वं जनयन्येवेति साङ्कर्ये प्राप्ते ब्रूमः ॥ आययादयः षड्यागा भिन्नक्ष-णर्वार्तनो विनश्वराः संभूय फलापूर्वं जनयितुं न शङ्गविना । ततस्तज्जननसमर्था-न्यायेयादिजन्यानि षडवान्तरापूर्वाणि कल्यानि। तेषु पुरोडाशद्रव्यकयागजन्यापूर्व वीहिधमीणां प्रयोजकम्। प्रत्यासन्नलात्। फलापूर्वे तु तेन व्यवहितम्। एवमा-ज्यधर्माणां सान्नाय्यधर्माणां च तत्तद्र्य्यकयागजन्यावान्तरापूर्वेणिव साक्षात्संगतिः। तथा सित तत्तदपूर्वप्रयुक्ताः संस्कारास्तत्तदपूर्वसाधनप्रकृतिद्व्येष्वेव व्यवतिष्ठनो ॥ ननु दर्शपूर्णमासप्रकरणमत्र संस्काराणां विनियोजकम्। तच्च सर्वप्रकृतिद्रव्यसाधा-रणमिति तदवस्थमेव साङ्कर्यम्। अथोच्येत। तुषविमोकस्य वीहिष्वेव संभवात्ते-ष्वेवावघातः। न ताज्यसाद्माय्ययोः। एवं विलापनमाज्य एव। दोहनादिकं सा-बाय्य एवेति। वाढम्। दृष्टार्थानां धर्माणां व्यवस्थितते ऽ पदृष्टार्थाः प्रोक्षणाद्यः संकीर्येरचेवेति चेत्। मैवम्। वीहीन्ग्रोक्षति। आज्यमवेक्षत इत्यादिहितीयाश्रुत्या व्यवस्थापितत्वात्। श्रुतिश्च प्रकरणाइलीयसी। तस्माद्मवस्थिता धर्माः॥

## पन्त्रमाधिकरणमारचयति ॥

द्रव्यस्य स्प्रत्यकपालादेः साङ्क्षये वा व्यवस्थितिः। यज्ञायुधलं सर्वेषां समन्तेनाच संकरः ॥ ৮॥ वाक्यस्योज्जननादेः स्याड्डेयर्थ्यं संकरे सित। अनुवादो ह्यायुधोक्तिव्यवस्था तेन पूर्ववत्॥ ९॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । स्मचश्च कपालानि चायिहोनहवर्णी च श्रूपं च कृष्णाजिनं च शम्या चीलूबलं च मुसलं च दृषचीपला चैतानि वै दश यज्ञायु-धानीति । स्फ्यशच्देन खद्गाकारकाष्ट्रमुच्यते । अग्रिहोत्रहवर्णी निर्वापसाधनं का-ष्टपाचम्। शम्या मुसलाकारकाष्टम्। तच वीह्यादिद्व्येष्ववघातादिसंस्काराणां साङ्कर्ये निराकृते ऽ पि स्फयकपलादिद्रव्याणामुङ्गननपुरोडाशश्रपणाद्यङ्गक्रियासु साङ्क्यं निराकर्तुमशकाम्। येन केनापि द्रव्येण यस्यां कस्यांचित्क्रियायां कृताया-मपि श्रूयमाणस्य यज्ञायुधनस्याविरोधात्। न ह्यव्यवस्थामानेण यज्ञसाधनत्वमपै-तीति प्राप्ते बूमः ॥ स्फर्येनोडन्ति । कपालेषु श्रपयति । अग्निहोत्रहवराया हवींषि निर्वपति । शूर्पेण विविनित्ति । कृष्णाजिनमधस्तादुलूखलस्यावस्तृणाति । शम्यया दृषदमुपद्धाति । उलूखलमुसलाभ्यामवहन्ति । दृषदुपलाभ्यां पिनष्टीत्येतेषां वि-शेषसंयोगबोधकानां वाक्यानां वैयर्थ्य साङ्कर्यपक्षे प्रसज्येत । व्यवस्थापक्षे ऽ पि संबन्धसामान्यबोधकं यज्ञायुधवाक्यमनर्थकमिति चेत्। न। उज्जननादिवाक्यसि-डाथानुवादलात्। न च वैपरीत्येनोडननादिवाक्यानामेवानुवादलमिति वाच्यम्। बहुवैयर्थ्यस्य जद्यन्यतात्। न चात्यनां यज्ञायुधानुवादस्य वैयर्थ्यम्। यज्ञायुधानि संभरनीत्यासाद्मविधानायोपयुक्तवात् । तसादवघातादिसंस्कार इव स्फ्यकपा-लादिद्रव्याणि व्यवस्थितानि ॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

क्रीणात्यरुणयेत्येतत्संकीर्णं वा क्रयेकभाक्। क्रयेणानन्वयात्कीर्णः सर्वद्रव्येषु रिक्तमा ॥ १०॥ द्रव्यद्वारा क्रये योगात्तद्वागे चान्वयः पुनः। साक्षात्क्रये गुणस्यार्थाद्वये संनिहिते तसी ॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । अरुण्या पिङ्गास्यैकहायन्या सोमं क्रीणातीति । तचारु-णाशन्दो ऽ रुण्यिमानं गुणमाचष्टे । गुणिविषयतया प्रयुज्यमानस्यापि नागृहीत-विशेषणा विशिष्टबुिंडिरिति न्यायेन गुणबोधकावात् । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां गुण-माचे तद्युत्पत्तेश्व। तस्य चारुण्यिमगुणस्य तृतीयाश्चुत्या सोमकयसाधनतं प्रतीयते। तज्ञानुपपन्नम् । अमूर्तस्य गुणस्य वासोहिर्ण्यादिवन्क्रयसाधनतासंभवात् । तत- स्तृतीयाश्रुतेर्विनियोजन्तवाभावेन प्रकरणस्याच विनियोजनन्वं वक्तव्यम् । प्रकरणं च यहचमसाद्यखिलद्र्येष्वरुणिमानं निवेशयति । न चानेन न्यायेन पिङ्गास्येक-हायनीशन्दार्थयोरिप सर्वेद्रव्यगामिलं शङ्कनीयम्। तयोः शन्दयोर्द्रव्यवाचित्वात्। पिङ्गलवर्णे अक्षिणी यस्या गोः सा पिङ्गाक्षी। एवमेकहायनी। यद्यपेकगोवा-चिनी शन्ही तथापि विशेषणभूतधर्मभेदान्छन्द्रइयम्। तच्च युगपन्प्रवृत्तं सडर्मड-यविशिष्टं गोद्रव्यं क्रयसाधनलेन विद्धाति । न चेतरह्रव्यमितरद्रव्ये निवेशियतुं शस्त्रम् । ऋरुणिमगुणस्तु द्रव्येषु विशेषणत्वेनान्वेतुं योग्यतात्रेषु निवेश्यते । तत्रै-षाक्षरयोजना । अरुणयेत्येतत्पृथग्वाक्यम् । तत्र तृतीयाश्रुत्या प्राकरिणकानि सा-धनद्रव्याणि सवीाय्यनूद्य प्रातिपदिकेन गुणी विधीयते। यानि ज्योतिष्टोमे सा-धनद्रव्याणि तानि सर्वाण्यरुणानि कर्तव्यानीति। तस्मान्नुणः संकीर्ण इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यद्यपमूर्तो गुणस्त्रथापि हायनवदिक्षवच गोद्रव्यं व्यविक्ठनितः। तच्च द्रव्यं साधनिमिति तद्वारा गुणस्य क्रयेणान्वयो भवति । एवं सित वाक्यभेदो न भवि-ष्यति ॥ ननु वाक्यभेदाभावे ९ पि लक्षणा दुवारा । गुणवाचिनः शब्दस्य गुणि-द्रव्यपरनाङ्गीकारात्। मैवम्। गुणस्यैवाच तृतीयाश्रुत्या साधनलमुत्यते। तच द्रव्यडारमन्तरेण न संभवतीत्यर्थापत्या द्रव्यावच्छेदकलं कल्यते । तर्हि यहचम-सादिद्रव्यमप्यविद्धिद्यतामिति चेत्। न। तस्य द्रव्यस्य क्रयसाधनलाभावेन तदव-च्छेदकगुणस्य श्रूयमाणक्रयसाधनलासिडः ॥ तर्हि वाससा क्रीणात्यजया क्रीणा-तीति वस्त्रादीमां क्रयसाधनतात्तदवच्छेदो ऽ स्त्रित चेत्। न। तेषां क्रयान्तरसा-धनतात्। न हि तचामिहोचे पयोदध्यादिविकस्यवन्क्रयानुवादेन वस्त्रादिद्रव्यवि-कस्पो विधीयते । अनुवाद्यस्य क्रयमाचस्यामिहोचवद्न्यंचाविधानात् । ततो वस्तादिद्रव्यविशिष्टाः क्रयानारविधयः । न हि स्ववाक्यगतमेकहायनीद्रव्यमुपेष्ट्य वस्ताद्यवच्छेदो युक्तः । तस्मान्क्रयेण साक्षादन्वितयोर्द्रव्यगुणयोः पष्टादर्थापत्त्या परस्परावच्छेदकावेनान्वयः। तथा सत्यारुएयविशिष्टेकहायन्या क्रीगातीत्यर्थः पर्य-वस्यति । तस्मादारुएयगुणः ऋयहेतुमेकहायनीमेव भजते ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति॥

संमार्षि यहिमत्येको यहः शोध्य उताखिलः।
एक उद्देश्यसंख्याया उपादेयवदादरात्॥ १२॥
प्राधान्यात्रतुणावृत्तेरेकालमनपेक्षितम्।
तिविधी वाक्यभेदो ऽ तो द्रव्योक्ष्या सर्वशोधनम्॥ १३॥

सोमे श्रूयते । दशापिवचेण यहं संमार्शिति । दशापिवचं वासःखराः । तच यथा पश्रुना यजेतेत्यचोपादेयपश्रुगतमेकालं विविक्षितम् । तइदुद्देश्ययहगतमणेकालं विविक्षित्तथम् । किं च । यहशब्दस्य जातिवाचित्तेन जातेः संस्कार्यत्वे सित तदाश्र्यभूते यिस्निकस्मिचिप द्रव्ये ऽ नुष्ठितेन संस्कारेण जातिः संस्कृता भवित । तसादेक एव यहः शोधनीय इति प्राप्ते श्रूमः ॥ यहिमिति द्वितीयया यहस्योद्देश्यतया प्रयोजनवत्तया च प्राधान्यं गम्यते । यहं प्रति गुणः संमार्गः । प्रति प्रधानं च गुण आवर्तनीय इति न्यायेन यावन्तो यहाः सिन्ति ते संमार्जनीयाः । एवं निश्चये सित संमार्जियतव्ययहेयत्ताया अबुभुत्तित्तत्वादुद्देश्यगतमेकालं श्रूयमाणमणविविद्यतम् । अथोच्येत । नेदमुद्देश्यगतम् । किंतु स्वयं विधेयमिति । तच्च । वाक्यभेदापत्तेः । यहं संमृज्यात्तं चैकिमत्येवं विधेयार्थभेदाद्वाक्यभेदः । पश्रुना यजेतेत्यच तु यागं प्रति गुणभूतः पश्रुः । न हि प्रति गुणं प्रधानस्यावृत्तिरिति कश्चिन्यायो ऽस्ति । तत इयत्ताया बुभुत्तितत्वाच्छूयमाणमेकालं विविद्यतमिति वैषम्यम् । न च जातिः संस्काया । तस्या अमूर्तेत्वात् । ततो जातिद्वारा द्रव्यलस्त्रको यहशब्दः । तच चावृत्तिस्क्ता । तस्या अमूर्तेत्वात् । ततो जातिद्वारा द्रव्यलस्त्रको यहशब्दः । तच चावृत्तिस्क्ता । तस्या स्वमूर्तेत्वात् । स्वाजेनीयाः ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

चमसादि च संमृज्याची वा तस्यास्ति मार्जनम्।
एकत्ववद्गहत्वस्याप्यनादरणसंभवात् ॥ १४ ॥
ऋवाधो ५ चादरे हेतुवीकाभेदस्तु नैव हि।
चमसादी च संमार्गः श्रुत्या तिहवयापैणात् ॥ १५ ॥

यहमित्यन प्रत्ययार्थभूतमेकालं यथा न विविक्षतम् । तथा प्रातिपदिकार्थस्य यहत्वस्थापविविक्षा संभाव्यते । ततो यहशन्दस्य सोमपानोपलक्षकालाद्गृहासामिव चमसानामि संमार्गेण सोमरसैकिनिर्हरणप्रयोजनसंभवाच चमसादयो ऽ पि सं-मार्जनीया इति प्राप्ते त्रूमः ॥ एकतं वाक्यभेदेन दुष्टताच विविद्यतम्। ऋदुष्टं तु यहतं कुतो न विवस्थेत । ततः सत्यिप प्रयोजने प्रमाणाभावाच्यमसादौ नास्ति संमार्गः । न च विषयापेक्षया तत्कल्पनम् । यहश्रुत्येव तिड्वयसमर्पणात् । तस्माचास्ति संमार्गः ॥

### नवमाधिकरणमारचयति॥

भवेत्सप्तदशारित्नवीजपेयस्य यूपकः।
उन्मानं द्रव्यगं वाजपेयस्याङ्गं पशोरुत ॥ १६॥
आनन्तर्यात्रकरणात्कमीङ्गं घोडशिन्यदः।
ऊर्ध्वपाचे खादिरेऽ ये संयुज्यान्वेति कर्मणा ॥ १९॥
यूपद्वारा पशोरङ्गं पश्रुद्वारा च कर्मणः।
सौमिकत्वाद्वाजपेये यूपो नास्ति पश्रुं विना ॥ १८॥

वाजपेयप्रकरणे श्रूयते । सप्तद्शारित्नवाजपेयस्य यूपो भवतीति । तच यूपद्र्यगतं सप्तद्शारित्नश्चेदितं यदूर्धमानं तडाजपेयकर्मणो ऽ ङ्गम् । सप्तद्शारित्नश्च्द्रवाजपेयश्च्द्रयोरानन्तर्यात् । प्रकरणं चैवमनुगृद्धते । यदि कर्मणः साक्षादूर्धमानं न संभवेत् । ति वाजपेयगतं खादिरमूर्ध्वं यत्षोडशिपाचं तिस्मन्नद उन्मानं प्रथमं संयुज्य तद्वारा कर्मणान्वेतीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सप्तद्शारित्नर्यूप इति सामानाधिकरण्याद्यूपेन साक्षात्संबध्यते । तस्य च यूपस्य पश्चङ्गनादुन्मानं यूपडारा पश्चरङ्गं भवित । तस्यापि पश्चोवाजपेयाङ्गन्तात्पश्चडारा कर्मणो ऽ ङ्गम् । यद्यपि वाजपेययूपश्चर्योरानन्तर्यमस्ति तथापि वाजपेयस्य सोमयागतया साक्षाद्यूपसंबन्धाभावात्पश्चयवधानमभ्युपेयम् । वाजपेयस्येति षष्ठ्याः संबन्धमाचवाचिन्वेन व्यवहितसंबन्धमप्यसावभिधते । देवदत्तस्य नप्नेतिवत् । यत्नु सप्तद्शारित्वाजपेययोरानन्तर्ये यत्च प्रकरणं तदुभयमिवरुद्धम् । पश्चङ्गत्वे ऽ प्यन्ततो वाजपेयाङ्गन्ताङ्गीकारात् । किं च । पूर्वपक्षे यूपश्चर्दन षोडशिपाचं लक्षणीयम् । सिडान्ते तु नासौ दोषः ॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

श्रभिकामं जुहोतीति युक्तं कर्नाखिलस्य तत्। किंवा प्रयाजमानस्य कृत्सकर्तृयुतं भवेत् ॥ १९ ॥ प्रयाजाभिक्रमण्योः क्रियात्वादुभयोरिष । मिथःसंवन्धराहित्यान्मैवं ते ऽ पि समत्वतः ॥ २० ॥ कर्तृयोगाददोषश्चेत्समानेयं समाहितिः । ततः प्रयाजसान्निध्यात्रकर्नेवास्य संयुतिः ॥ २१ ॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रयाजसमीये श्रूयते । श्रभिकामं जुहोतीति । तत्र होमकाले यदेतदाहवनीयमभितः मंचरणं तत्कृत्वदर्शपूर्णमासक्त्री संबध्यते । न तु प्रयाजमानक्त्री । कृतः । श्रभिक्रमणस्य क्रियारूपस्य कारकत्वाभावेन प्रयाजिक्रयया संबन्धासंभवादिति चेत् ॥ मैवम् । क्रियारूपत्वादेव दर्शपूर्णमासिक्रययापि संबन्धासंभवात् । श्रयोच्येत । श्रभिक्रमणं कर्तृकारकेण साक्षात्संबध्यते । तद्दारा कृत्वदर्शपूर्णमासकर्मणा संबध्यत इति । तदेतत्समाधानं प्रयाजसंबन्धे ऽ पि समानम् । श्रतः संनिधिवलात्प्रयाजक्त्री संबध्यते ।

एतदेवाधिकरणं वार्त्तिककारमतेनारचयित ॥
यद्वा विल्लं सान्निध्यादिस्त प्रकरणे ततः।
दशीदिप्रक्रियाधीते क्रमणे स्यात्तदङ्गता ॥ २२॥
स्रवान्तरप्रकरणं सिमधो यजतीत्यतः।
तन्मध्यपाठात्तस्याङ्गं तद्वारा दर्शशेषता ॥ २३॥

श्रसिचिप मते तावेव विषयसंश्यो । पूर्वोत्तरपश्चहेतुमाचमन्यत् । प्रयाजसं-निधितो ६ पि दर्शपूर्णमासप्रकरणस्य प्रवललात् । प्राकरिणकेषु कृत्केष्वभिक्र-मणं निविशत इति पूर्वपश्चः ॥ सिमधो यजतीत्यारभ्याद्यातमवान्तरप्रयाज-प्रकरणम् । तन्मध्ये ६ भिक्रमणमाद्यातम् । तस्य चाभिक्रमणविधेरूभयतः प्रया-जविषयैवीक्यैः संदृष्टलाद्भिक्रमणं प्रयाजमाचे निविशत इति राज्ञान्तः । श्र-सिचपि पश्चे महाप्रकरणं न विरुध्यते । प्रयाजहारा दर्शपूर्णमासयोर्निवेशात् ॥ एकादशाधिकरणमारचयति॥

उपव्ययत इत्यस्य सामिधेन्यङ्गताथवा। दशाङ्गता प्रक्रियेषावान्तरातो ऽ स्विहायिमः ॥ २४॥ लिङ्गाद्येरङ्गभूतेर्निवित्संज्ञकमन्त्रकैः। विच्छेदे सति दशाङ्गं महाप्रकरणोक्तितः॥ २५॥

द्रीपूर्णमासप्रकरणे विश्वरूपो वै लाष्ट्र इति प्रपाठके सप्तमाष्टमयोरनुवाकयोः सामिधेनीबास्रणमासातम्। नवमे निवित्संज्ञकानामये महानिस बास्रणभारते-त्यादीनां मन्त्राणां त्राह्मणम्। दशमे काम्याः सामिधेनीपक्षाः। एकादशे तूप-वीतमेवं विहितम्। निवीतं मनुषाणां प्राचीनावीतं पितृणामुपवीतं देवानामु-पव्ययते देवलक्ष्ममेव तन्तुरुतेति । तच पूर्वन्यायेन सामिधेनीप्रकरणस्यावान्तर-स्याङ्गीकारात्सामिधेन्यङ्गमुपवीतमिति चेत्॥ न। निविद्यासणेन सामिधेनीप्रक-रणस्य विच्छेदितत्वात्। न च निविदामि सामिधेन्यङ्गतया तत्प्रकरणपाठाद-विच्छेदक्क्विमिति वाच्यम्। लिङ्गेन निविदामग्यङ्गत्वावगमात्। आहुत्यधिकरण-भूतमिः संबोध्य महानसीत्यादिभिनिविद्याच्येरप्रेरुत्साहजननाय तहुणा आवे-द्यनो । ञ्चत एव निर्वचनमेवं श्रूयते । निविद्धिन्येवेदयत् । तिस्विवदां निविच्च-मिति ॥ ननु सम्यगिष्यते ऽ यिथीभिर्ऋगिभस्ताः सामिधेन्य इति खुत्पत्त्या ता अप्रच ज्वलनहारेणाग्न्यथा एवेति चेत्। सन्तु नाम। नैतावता परस्परमङ्गाङ्गि-भावः ॥ ननु विच्छिद्यतां सामिधेनीप्रकरणम् । निविन्प्रकरणेनोपवीतस्य निवि-दङ्गतं स्यादिति चेत्। न। पूर्वोत्तरानुवाकयोनिविदामश्रवणेन प्रकरणाभावात् ॥ संनिधिना तदङ्गलमिति चेत्। न। काम्यसामिधेनीभिर्व्यवधानात्॥ न च का-म्यसामिधेन्यङ्गता शङ्कनीया। संनिधितः प्रकरणस्य प्रवलनात्। तस्माद् प्रया-जन्यायाभावाद्दर्भपूर्शमासाङ्गमुपवीतम्॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

वैकङ्कतादिकं पानं पवमानहिवःष्वय । यज्ञे ऽ खिले प्रकरणादाधाने ऽ न्वितमस्तु तत् ॥ २६ ॥ अनर्थकं तदङ्गेषु हिवःष्वेवावतिष्ठते। नाधानहिवषां साम्याडाक्याद्यञ्जे ऽ खिले भवेत् ॥ २७ ॥

आधानप्रकरणे दारुपाचं होमार्थं यज्ञार्थं च श्रूयते । तस्माहारणो वे यज्ञा-वचरः स्याच लेतेन जुहुयाडैकङ्कतो यज्ञावचरः स्याज्जुहुयादेवैतेनेति । यज्ञा-वचरो यज्ञप्रचारहेतुः। तत्र वारणवैकङ्कतादिपात्रं प्रकरणवलादाधाने प्रथमम-न्वेति । एतेन पात्रेणाधाने प्रयोजनाभावादाधानाङ्गेषु पवमानहविः व्वेव तत्पात्रं निविशते। अस्ति हि पवमानहविषामाधानाङ्गलम्। तत्प्रकरणे पाठात्। कृत्ति-कास्विमादधीतेत्यसिन्प्रकरणे प्रजापतिवीचः सत्यमपश्यदित्यसिन्ननुवाके ची-णि हवींषि निवेपतीत्यादिना तानि विहितानि । ततो यथा सप्तदशारित्नवं वाजपेये साह्याद्संभवात्तदङ्गपशोरङ्गे निविशते । तद्वदिदमपीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अग्रिमृद्दिश्याधानं यथा विहितम्। तथा पवमानहवींथपि। यदाहवनीये जुद्धति तेन सो ऽ स्याभीष्टः प्रीत इत्याहवनीयोद्देशेन पवमानहविर्होमविधानात्। तसा-दियसंस्कारतेन समानानामाधानहिवषां नास्ति परस्परमङ्गाङ्गिभावः। तथा सित प्रकरणस्य पाचं प्रति विनियोजकानाभावाहैकङ्कतो यज्ञावचर इति वाच्येन दर्श-पूर्णमासादिसर्वयञ्जेषु तिहनियुज्यते ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति॥

वार्चेच्ची पूर्णमासे स्तो वृधन्वत्यो तु दर्शने। इति प्रधानशेषतमुक्तं किंवा व्यवस्थितिः ॥ २८॥ क्रमेख प्रापिता मन्त्राश्वत्वारो ८ पाज्यभागयोः। क्रमाद्वाकां वलीयो S त एषां दशादिशेषता ॥ २०॥ न मुख्ये सोम एको ऽ स्ति नाधारतादिकालयोः। दशीदेखवस्थित्याप्राप्ती वाच्याद्यवस्थितिः ॥ ३०॥

दर्शपूर्शमासप्रकरणे श्रूयते। वार्चन्नी पौर्शमास्यामनूच्येते वृधन्वती अमावा-स्यायामिति । तचेदं वार्चेष्मीयुगलं वृधन्वतीयुगलं च होचकागः आज्यभागयोः क्रमे ऽ गिर्वृचािण जङ्गनदित्यनुवाकेनामातम् । उदाहतेन तु ब्राह्मणवाक्येन दर्श-पूर्णमासयागयोस्ति डिधिरवगम्यते। तत्र वाक्यस्य प्रवलतादेषां मन्त्राणां दर्शपूर्ण- मासयागाङ्गलम्। न लाज्यभागाङ्गलमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ ऋग्निर्वृत्ताणि जङ्गनिद्ग्यायेयी प्रथमा वार्त्रेष्ठी। तं सोमासि सत्पतिरिति सीम्या डितीया वार्त्रेष्ठी। ऋग्निः प्रत्नेन मन्मनेत्यायेयी प्रथमा वृधन्वती। सोम गीभिष्ट्वा वयमिति सीम्या डितीया वृधन्वती। तत्र मुख्ययोर्द्र्रेपूर्णमासयोर्याययोर्ययपुरोडाञ्चसङ्गावादाये-यीडयस्य विकल्पेन पुरोःनुवाक्यालं कथंचिङ्गवतु। सीम्ययोस्तु तन्न संभवति। सोमदेवताया ञ्रभावात्। न ह्यपीषोमीये ६ पि केवलः सोमो विद्यते। किं च। पीर्णमास्याममावास्यायामिति सप्तमीभ्यामाधारतं गम्यते। तच्च यागवाचित्रे यागस्य मुख्यत्रान्न संभवति। कालस्य तूपसर्जनत्राज्ञद्वाचित्रं युक्तम्। किं च। प्रयाजमन्त्रानुवाकस्यानन्तरमेवायमनुवाकः पितः। स चाज्यभागयोरङ्गयोः कमः। न तु मुख्ययोर्द्र्रेपूर्णमासयोः। तस्मान्न मन्त्रचतुष्टयस्य मुख्ययागाङ्गत्वम्। किंत्राज्यभागाङ्गत्वम्। नन्वेतत्क्रमेणेव लब्धम्। तचापायेये प्रथमाज्यभागे मन्त्रो ६ पायेयः। सीम्ये डितीये सीम्य इत्येषा व्यवस्था लिङ्गेनैव लभ्यते। वाद्म्य। तथापि वार्वन्नीयुगलं पौर्णमासीकाले वृधन्वतीयुगलममावास्यायामित्येषा व्यवस्था पूर्वमप्राप्ता बाह्मणवाक्येनाभिधीयत इति न वैयर्थ्यम्॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

हस्ती डाववनेनिक्ते स्नृणात्युलपराजिकाम् । दभास्तरण एवाङ्गं हस्तश्रुडिस्ताखिले ॥ ३१ ॥ तन्माचाङ्गलमच स्यादानन्तर्यात्मकान्क्रमात् । लिङ्गप्रकरणाभ्यां तु सर्वानुष्ठानशेषता ॥ ३२ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। हस्ताववनेनिक्ते। उलपराजिं सृणातीति। वेद्या-मास्तरीतुं संपादितस्तृणस्तव उलपराजिः। तच हस्तश्रुडिद्भीस्तरणवाक्ययोर्ने-रन्तर्थेण पितत्वात्क्रमप्रमाणेन हस्तश्रुडिरास्तरणमाचस्याङ्गमिति चेत्॥ मैवम्। अवनेजनं हस्तसंस्कारः। संस्कृती हस्ती सर्वानुष्ठाने योग्यावित्येतादृशं सामर्थ्ये लिङ्गम्। प्रकरणं च दर्शपूर्णमासयोः स्फुटम्। अतः प्रवलाभ्यां लिङ्गप्रकरणाभ्यां कमवाधास्तवंशेषो हस्तश्रुडिः॥

अयं न्यायो वाग्यमे ऽ पि दृष्टवाः। स च वाग्यमो ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रुतः।

मुष्टी करोति। वाचं यद्धतीति। तदनन्तरमेवेदं श्रूयते। दीक्षितमावेदयतीति। श्रावेदनप्रकारश्चेवं श्रुतः। अदीक्षिष्टायं ब्राह्मण इति विरूपांश्वाह देवेभ्य एवेनं प्राह विरुद्धिरुभये एवेनं देवमनुष्येभ्यः प्राहेति। अत्र मुष्टीकरणवाङ्गियमाभ्यां हस्तजिद्धागतचापले निवारिते सति मनस एकायस्य सर्वकर्मसु योग्यतं लि- क्रम्। तेन क्रमो बाध्यते॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

चतुधा कार्य आयेयः पुरोडाश इतीरितम् । चतुधाकरणं सर्वशेषा वायेयमाचगम् ॥ ३३ ॥ उपलक्षणतायेये युक्तातः सर्वशेषता । अयीषोमीय ऐन्द्राये यतो ऽ स्वायेयता ततः ॥ ३४ ॥ नायेयतं तयोर्मुख्यं केवलाग्न्यनुपाश्रयात् । तेनैकसिमन्पुरोडाशे चतुधाकरणस्थितिः ॥ ३५ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । श्राग्नेयं चतुर्धा करोतीति । तचाग्नेयवदैन्द्राग्नाग्नीषो-मीययोरिप पुरोडाश्योरिपसंबन्धादाग्नेयश्च्देन पुरोडाश्चयमुपलस्थते । ततस्त-याणां शेष इति चेत् ॥ मैवम् । न द्याग्नेय इत्ययं तिह्वतः संबन्धमाचे विहितः । किंतु देवतासंबन्धे । श्रिपश्च केवली द्विदेवत्ययोः पुरोडाश्योर्ने देवता । ततो देवतैकदेशेन कृत्स्नदेवतोपलक्षणादाग्नेयत्वं तयोर्न मुख्यमिति मुख्य एवाग्नेये चतु-धाकरणं व्यवतिष्ठते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ देवोपसदनं वर्हिदािमगीर्मुख्यगोणयोः। तिसङ्कमर्थयोर्मन्त्रं नियुङ्के मुख्य एव वा ॥ १॥ शच्दार्थेताद्वयोस्तन युज्यते विनियोजनम्। प्रथमावगतत्वेन मुख्ये तिहनियम्यते ॥२॥

वर्हिदेवसदनं दामीति लवनप्रकाशको मन्त्र आसातः। तत्र लवनप्रकाशनसामध्येलस्रणेन लिङ्गेनायं मन्त्रो लवनित्रयायां विनियुज्यते। लवितव्यं च वर्हिविविधम्। मुख्यं गौणं च। मुख्यं कुशकाशादिदशविधदर्भरूपम्। गौणं तु तत्सदृशं
तृणान्तरम्। तिस्मन्विहःशन्दस्य माणवके ऽ ियशन्दवहुणयोगेन प्रवृत्तनात्। तथा
सित मुख्यवत्रीणस्यापि शन्दार्थत्वेन दर्भस्य तृणान्तरस्य च लवने मन्त्रविनियोग
इति प्राप्ते बूमः॥ मुख्यस्य शीष्रप्रतीतत्वेन मुख्ये मन्त्रं विनियुज्य चिरतार्थं लिङ्गं
विलखप्रतीतिकगौणापेस्रां न करोति। तस्मान्मुख्यस्यैव लवने मन्त्रो नियम्यते॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्या निवेशनेत्यियं गाईपत्यं भजेदिति। प्रकाश्ये मुख्य इन्द्रे वा गौर्णे मुख्यो ६ स्तु पूर्ववत् ॥ ३॥ एकस्य गौर्णताधीय्ये मन्त्रस्थैवानुवादतः। गौर्णतातो ६ ग्न्युपस्थाने मन्त्रः श्रुत्या नियुज्यते ॥ ४॥

अपिचयंने निवेशनः संगमन इत्यादिका काचिदेन्द्री समासाता। तस्योक्तरार्ध इन्द्रो न तस्थाविति पठ्यमानलात्। तन्मन्तविषयं ब्रास्त्रणं चैवमासायते। निवेशनः संगमनो वसूनामित्येन्द्र्या गाईपत्यमुपतिष्ठत इति। एतेन ब्रास्त्रणेन गाईपत्योपस्थाने विनियुज्यमानो मन्त्रो ऽ ध प्रकाशयन्मुख्यमिन्द्रं प्रकाशयति। मुख्यश्चेन्द्रः स्वर्गाधिपतिः सहस्राक्षः। तचेन्द्रशन्द्रस्य रूढत्वात्। गौणिस्तिन्द्रो गाईपत्यः। तस्यैश्वर्यगुण्योगेन यज्ञसाधनतेन वा मुख्येन्द्रसदृशत्वात्। तच पूर्वन्यायेन शीग्रप्रतीत्या मुख्येन्द्रं प्रकाशिते सित मन्त्रबास्त्रण्योविसंवादं निवारियतं गाईपत्यशन्देन मुख्येन्द्रो गाईपत्यसमीपदेशो वा लक्ष्रणीय इति प्राप्ते बूमः॥ इन्द्रगाईपत्यशन्द्रयोरत्यतस्य गौण्ते ऽ वश्यंभाविनि सित ब्रास्त्रणवाक्यस्य विध्ययक्तवाद्प्राप्तार्थत्वेन विधी लक्ष्रणाया अन्याय्यतात्प्राप्तार्थतेनानुवादको मन्त्र एवेन्द्रशन्देन विद्वं लक्ष्यियद्वि। ततो गाईपत्यप्रकाशने समर्थमेव मन्त्रमैन्द्रोति तृतीयाश्चृतिगीहपत्योपस्थाने विनियुङ्के॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

हिवष्कृदेहीत्यामन्त्र्य चिरवञ्चन्समाह्रयेत् । विनियोगो ऽ वघाते स्यादाह्माने वावघातके ॥ ५ ॥ ऐन्द्रीवन्मान्त्रमाह्मानं गौगां हिन्तर्वृष्यान्यथा । पाठेन प्रापितं चित्तं ह्रयतेरूपचारगीः ॥ ६ ॥ चिरम्यासी विधातव्यो नित्यंप्राप्तेरभावतः । हिन्ताना लक्ष्यते कालः प्राप्तो ऽ सौ ह्रयतिस्तथा ॥ ७ ॥ विनियोगे वाक्यभेदो लिङ्गादाह्मानशेषता । नेन्द्रीन्यायः श्रुत्यभावाहर्हिन्यायेन मुख्यगः ॥ ६ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। हविष्कृदेहीति। चिरवधनाद्धयतीति। देवानामर्थे या हिवः संपादयित सा हिविष्कृत्। तामेनां संबोध्याध्वर्युरेहीति ब्रूते। तथा चायं मन्त्रो ब्राह्मऐन व्याख्यायते । हिवष्कृतेहीत्याह य एव देवानां हिवष्कृतस्तानाद्ध-यतीति । तमिमं मन्त्रमुद्यायाध्यर्युस्तिवारमवद्यातं कुर्वेस्नाह्रयतीत्यर्थः । अनेन वाक्येन मन्त्रो ऽ वघाते विनियुज्यते । नन्वाह्नाने समर्थी न त्ववघात इति चेत् । न। तस्यावघातलक्षकातात्। यथा पूर्वीदाहतायामैन्द्र्यामृचीन्द्रशच्दो गौर्णः। तड-देहीति पदं मन्त्रगतलेनावघाते गौणं भविष्यति । अन्यथा मन्त्रबाह्मण्योराद्धान-परलाच्छ्र्यमाणमवप्निति पदमनर्थकं स्यात्। प्राप्तमवघातमुद्दिश्य तच मन्त्रस्य निलस्य च विधी वाक्यभेद इति चेत्। न। निलस्य प्राप्तलेनानुवादकलात्। कस्यांचिन्छाखायामयं मन्त्रकाराहे चिवारमभ्यस्याद्मातः। श्राद्धयतिपदं लेहीति-वद्वघातपरतयोपचरणीयिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ चिरभ्यासस्य नित्यवत्प्राप्तिः पाठ-मानेण न सिध्यति । कस्यांचिन्छाखायां विःपाठात् । कस्यांचित्सकृत्पाठात् । अतो ऽ सौ नित्यविद्यीयते। न चावम्नित्यस्य वैयर्थ्यम्। तस्य काललक्षकानात्। कालस्यापि विधौ वाक्यभेद इति चेत्। न। कालस्य प्राप्तवात्। न ह्यवघाते सहायाद्वानमन्यस्मिन्काले भवति । ततो ऽ र्षप्राप्तः कालः । आद्वानमपि मन्त्र-सामर्थ्यादेव प्राप्तताच विधेयम्। न होहीति मन्त्रपाउ आद्धानमन्तरेणोपपद्यते। मन्त्रव्याख्यानं चोदाहृतम्। तत्रायं वाक्यार्थः संपन्नः। अवघातकाले यदाह्नानं तस्य चिरभ्यासः कर्तव्य इति । अत एव शाखान्तरे विस्पष्टमाह्यानानुवादेनाभ्या-

सो विधीयते। चिराह्रयित चिः सत्या हि देवा इति। एवं सित मन्त्रस्यापि वि-नियोगे वाक्यभेदः स्यात्। लिङ्गेन लाह्याने विनियुज्यते। नावधाते। न चैन्द्री-न्यायो ऽ च प्रसरित। तृतीयाष्ट्रत्यसंभवात्। विहेर्देवसद्नं दामीत्यचोक्तेन तु न्यायेन मुख्य एवाह्याने लिङ्गेन मन्त्रविनियोगः। न लवधातरूपे गौणाह्याने। तस्मादा-ह्यानशेषो मन्त्रः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

उत्तिष्ठनप्रवदेदगीदगीनित्यादिकं तथा।
कृणुत व्रतमित्येवं पठन्वाचं विमुञ्चति ॥ ९ ॥
मन्त्री विधेयी काली वा मन्त्रावुत्थानमोकयोः।
विनियोज्यी न कालस्य लक्षणा युज्यते विधी ॥ १० ॥
मन्त्रार्थानन्वयात्तच तिहिधिनैव शक्यते।
ऋगत्या लक्षणापस्तु तेन काली विधीयते ॥ ११ ॥

ज्योतिष्टोमे समामनित । उत्तिष्टबन्वाहागीदगीन्वहरेति । तथा वतं कृणुनेति वाचं विसृजतीति । तचागीधं संबोध्यागिविहरणादिग्रेषरूपो मन्त्रो ६ नेन वाकोनोत्थानशेषतया विनियुज्यते । तथा मुष्टिं कृत्वा नियमितवाचो दीक्षितस्य वाग्विमोके वतं कृणुनेति मन्त्रो विनियुज्यते । न चाच पूर्वोक्तावधातशब्दवदुन्यानविमोकशब्दौ काललक्ष्वतौ । तत्कालयोरवधातकालवदर्थप्राप्यभावेन विधेयते सित लक्षणाया अन्याय्यतादिति प्राप्ते बूमः ॥ अग्निविहरणप्रैषे पयःपान-रूपवतसंपादनप्रैषे चान्वितावेतौ मन्त्रो । न तृत्थाने वाग्विमोके च । अतो ६ सम्थयीविनियोगासंभवादगत्या लक्षणामयङ्गीकृत्य कालो विधीयते ॥

### पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

प्रस्तरं सूक्तवाकेन प्रहरेदिति कालधीः। ऋङ्गाङ्गिता वा स्थात्कालो ऽ जुषतेत्याद्यनन्वयात्॥ १२॥ प्रहतेरिष्टदेवार्थसंस्कारत्वात्तदन्वयः। संपाद्यो देवताहारा तृतीयाश्चृतितो ऽ ङ्गताः॥ १३॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते। सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीति। इदं द्यावापृथिवी भ-द्रमभूदित्यादिको मन्त्रः मूक्तवाकः। तस्मिन्मन्त्रे ऽ ग्निं संबोध्य त्वं सूक्तवागसीत्या-म्नानात्। प्रस्तरो दर्भमुष्टिः। तस्य प्रहरणमयौ प्रश्लेपः। तत्र सूक्तवाकेनेत्येतत्पदं कालं लक्ष्यति। होचा मन्त्रे ऽ स्मिन्यठ्यमाने तत्पाठकाले ऽ ध्यर्थुः प्रस्तरं प्रहरेत्। न तत्र प्रहरणे मन्त्रो ऽ यं विनियोक्तुं शक्यः। पूर्वीक्तप्रैषमन्त्रवद्त्रान्वयाभावात्। अग्रिरिदं हिवरजुषतावीवृधत महो ज्यायो ऽ कृतेत्यादिकं मन्त्रे पठ्यते । पुरोडा-शसेवया वृडी ऽ यिः स्वस्मिन्यजमाने वा तेजोवाहुल्यं कृतवानिति तस्यार्थः। न चासी प्रस्तरप्रहरणे ऽ न्वेतुं शका इति प्राप्ते बूमः ॥ सूक्तवाकेनेति तृतीयाश्चत्या प्रहरणे मन्त्रो विनियुज्यते। न चात्यनामन्वयाभावः। मन्त्रो ह्ययं पूर्विमिष्टानग्न्या-दिदेवान्सारयति । प्रस्तरप्रहरणं चेष्टदेवतासंस्कारः । ञ्चतो देवताद्वारा मन्त्रप्रहर-णयोरन्वयात्मन्त्रो विनियुज्यते ॥ ननु प्रहरणं नाम प्रश्लेपमाचम् । न तु देवतोहे-शेन प्रक्षेपः। यजिधातोरश्रवणात्। तथा सति देवतानामचाभावान्नद्वारापि ना-न्वय इति चेत्। मैवम्। देवतानां सङ्गावात्। अग्न्यादिदेवताप्रकार्यकस्य सूक्त-वाकस्य तृतीयाश्रुत्या प्रहरणाङ्गलं बोध्यते। यदि प्रहरणे ऽ ग्न्यादयो देवता भवे-युः। तदा तत्प्रकाशनेन दृष्टार्थी मन्त्रस्य लभ्येत। तती देवताकल्पने तदुदेशपूर्व-कस्य प्रश्लेपस्य यागलं सिध्यति । तस्माद्देवताहारास्येवान्वयः ॥

### षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

प्रहतेरिक्तः सूक्तवाको ऽ क्नं स्याहिभज्य वा। समाख्या कृत्वगा तेन विभक्तस्याक्तता न हि ॥ १४ ॥ दर्शपूर्णिमयोर्देवाननुसृत्य विभज्य ताम्। आख्यां लिक्नेन वाधिता भागे नाम निरुच्यते ॥ १५ ॥

पूर्वीदाहते मन्त्रे सूक्तवाकसमाख्या कृत्समन्त्रविषया। याज्ञिकैः कृत्स्त्रे तच्छ-च्द्रप्रयोगात्। ततः सर्वो ऽ पि प्रहरणाङ्गमिति चेत्॥ न। लिङ्गेन समाख्याया वाधितत्वात्। तस्मिन्मन्त्रे पूर्णमासदेवताम्नानं किस्मिश्चिद्वागे हश्यते। अग्रीषो-माविदं हविरजुषेतामिति। भागान्तरे तु दर्शदेवताम्नानम्। इन्द्राग्री इदं हविरजु-षेतामिति। इन्द्र इदं हविरजुषतेति। महेन्द्र इदं हविरजुषतेति च। इन्द्राग्रीन्द्र- महेन्द्राः पुरुषभेदेन दर्शे व्यवस्थिताः । तथा सित मन्त्रलिङ्गेन तत्तद्भागवांस्तत्तन्ताले व्यवतिष्ठते । सूक्तवाकशब्दश्च भागे यौगिकः । सूक्तं वक्तीति तद्भुत्पत्तेः । यागकाले तत्तन्मन्तेण सम्यगुक्तम् । देवं वक्तीत्यर्थः । अत एव ब्राह्मणेन व्याख्यानम् । अपिरिदं हिवरजुषतेत्याह याश्च देवतास्ता अरीरधामेति वा वे तदाहेति । अरीरधाम । आराधितांस्तुष्टानकुर्मत्यर्थः । तस्मादयं विभज्य विनियुज्यते ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रामादीष्टयः काम्या याज्या ऋणुदिताः क्रमात्। काग्रडयोस्ता यथालिङ्गं संचाया नियमो ऽ थवा ॥ १६ ॥ लिङ्गं क्रमसमाख्याभ्यां प्रवलं तहशादमूः। ऋकाम्यास्विप संचाया याज्याः सर्वेच का छातिः ॥ १९ ॥ समाख्यानात्काग्रडयोगः क्रमादिष्टिषु योजनम्। ऋपेछाते देवमाचं शक्तिः काम्येकगास्ततः ॥ १८ ॥

काम्येष्टयस्तन्कार् क्रमेणास्नाताः। ऐन्द्रायमेकाद्शकपालं निर्वपेद्यस्य सजाता वीयुरित्यादिना। सजाता ज्ञातयः। वीयुर्विगता विप्रतिपद्मा इत्यर्थः। इन्द्रायी रोचनेत्यादिके मन्त्रकार् याज्यानुवाक्याः क्रमेणास्नाताः। तचेदं काम्ययाज्यानु-वाक्याकाराऽमिति याज्ञिकानां समाख्ययावगम्यते। तयोरिष्टिकाराऽमन्त्रकाराऽ-योः प्रथमायामिष्टी प्रथमपिति याज्यानुवाक्ये इत्यादिव्यवस्था क्रमेण क्रियते। मन्त्रगतं नैन्द्रायिलक्षं काम्यायां नित्यायां चैन्द्रायेष्टी ते याज्यानुवाक्ये विनि-युङ्के। लिक्षं च प्रवलमिति सर्वच तयोर्विनियोग इति प्राप्ते ब्रूमः॥ नाच लिक्केन क्रमसमाख्ये वाधितं शक्येते। उपजीव्यतात्। इन्द्रादिदेवतास्वरूपमाचप्रकाशनं लिक्कम्। न च तावन्माचेण मन्त्रकर्मणोरक्काङ्किभावः। ततः समाख्यावलान्म-न्त्रकाराऽकर्मकाराऽयोः संबन्धावगती सामान्येन मन्त्रकर्मणोः संबन्धो ऽ वगम्यते। विशेषतस्त्रसिन्प्रथमे कर्मग्ययं मन्तः प्रथम इति क्रमादवगम्यते॥ नन्त्रन्द्राये-ष्टावेन्द्रायमन्त्रो न विश्वानरमन्त्र इत्येतादृशो विशेषो लिक्केनेवावगम्यत इति चेत्। न। लिक्कसाधाराये क्रमापेक्षणात्। ऐन्द्रायमेकाद्शकपालं निर्वपेद्वानृव्यवानिति वित्रीयेष्टिरपि। तचेन्द्रायी पितिती। मन्त्रकाराऽ ऽ पीन्द्रायी। नवितिमित्यादिकम- परमेन्द्रामं याज्यानुवाक्यायुगलमास्नातम् । न हि तच क्रममन्तरेण निर्णेतुं शक्यम् । न च क्रमेणैव तिसिङ्केल्पेव व्यवस्थापकाता । ऐन्द्रावाहेस्पत्येष्टिरेकेवास्नाता । यं कामयेत राजन्यमनयोब्धो जायेत वृचान्धंश्वरेदिति तस्मा एनमेन्द्रावाहेस्पत्यं चरुं निर्वपेदिति । यं राजपुत्रं जायमानं प्रति राज्ञः पुरोहितस्य च काम एवं भवत्ययं मातृगर्भे देवकृत-विद्येन केनाप्यप्रतिवज्ञो जातश्व श्वन्मारयन्संचरेदिति । तद्राजपुत्रार्थयमिष्टिः । मन्त्रकार्णे तदिष्टिक्रमे याज्यापुरो न्ववाक्ये इन्द्रावृहस्पतिदेवताके द्विविधे आसानते । इदं वामास्ये हिवरित्यादिकमेकं युगलम् । अस्मा इन्द्रावृहस्पती इत्यादिकमपरम् । तयोः प्रथमयुगलस्य क्रमेण विनियोगे ऽिप द्वितीययुग्मं लिङ्गेनैव विनियोक्तव्यम् । तस्मात्क्रमसमाख्यासहकृतेन लिङ्गेन काम्येष्टिष्वेवैता याज्या नि-यस्यनो ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ।

आग्रेय्याग्रीधिमत्यग्रिदेवताका ऋचो ६ खिलाः। उपस्थाने प्रयोक्तयाः प्रकृता एव ता उत ॥ १९॥ साधारायेन शब्दोक्तेः सर्वाभिस्तदुपस्थितिः। विशेषे विधिसंकान्या प्रकृताभिरितीथताम् ॥ २०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। आग्रेय्यागीधमुपतिष्ठत इति। तचागीधनामकस्य मग्रुपस्य यदुपस्थानं तद्यया क्याचिद्दचा दाश्रतयीगतयाग्निसंबन्धिन्या कर्तव्यम्। अग्निदेवता यस्या ऋचः साग्नेयीति साधारणोक्तावृग्विशेषस्याप्रतीतिरिति चेत्॥ मेवम्। क्रतुप्रकरणपितानामाग्नेयीनामृचां क्रतुप्रयुक्तव्यापारसाधनतं प्रकरणादेवावगतम्। को ६ सी व्यापार इति विशेषबुभुत्सायामाग्नीधोपस्थानरूपो ६ यिनिति बोधयव्यं विधिविशेषमाचे संक्रामतीति लाधवम्। अप्रकृतानां क्रतूपयुक्तव्यापारसाधनतं तद्यापारविशेषश्चेत्युभयमनेन बोध्यत इति गौरवम्। तसात्प्रकृतानिरायेयीनिस्तदुपस्थानम्। एवसैद्या सदो वैष्णव्या हविधीनमित्यच सदो-हविधीननामकयोर्मग्रुपप्रयोरूपस्थाने प्रकृतानामेवेन्द्रीणां वेष्णवीनां च प्रयोग इति दृष्टव्यम्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

भक्षेहीत्यनुवाको ऽ यं सर्वो भक्षणगाम्युत । यहणादी यथायोगं विभज्य व्यवतिष्ठते ॥ २१ ॥ ऋविधेर्यहणादीनां भक्षणे निषिलो ऽ स्तु सः । ऋषीक्षिप्रेषु तेष्वेव यथालिङ्गं विभज्यते ॥ २२ ॥

ज्योतिष्टोमे हुतस्य सोमस्य शेषभक्षणं विहितम्। अत एवामातम्। अभिषु-त्याहवनीये हुता प्रत्यञ्चः परेत्य सदिस सोमं भक्षयन्तीति। तस्मिभक्षणे यहणा-वेक्षणिनगरणसम्यग्जरणरूपाश्चलारो व्यापाराः सन्ति। मन्त्रश्च भक्षेहीत्याद्यनुवाके समासातः। तत्र भक्षणं यथा साक्षाचीदितम्। न तथा यहणावेक्षणिनगरण-सम्यग्जरणानि चोदितानि । न चाविहितेषु मन्त्रो विनियोगमईति । समाख्या तु भक्षानुवाक इत्येवंरूपा भक्षणमाचिवया। तसात्कृत्वस्यायनुवाकस्य भक्षण एव विनियोग इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अविहितान्यपि यहणादीन्यथासिप्तानि । तद्य-तिरेकेण भक्षणासंभवात्। ऋतस्तेष्वनुवाको यथालिङ्गं विभज्य विनियोक्तयः। तत्र भक्षेहीत्यारभ्याश्विनोस्ता वाहुभ्यां सघ्यासमित्यन्तो यहगां प्रकाशयति। एही-त्याङ्कानस्य वाहुभ्यां स्वीकरवाणीत्येतस्य च दर्शनात्। नृचक्षसं ता देव सीम मुचक्षा अवख्येषमित्ययं भागो ८ वेक्षणं प्रकाशयति । शोभनचक्षुरहं मनुषेषु प्रख्यातं लामवेक्षिषीयेत्यभिधानात् । हिन्व मे गाचेत्यादिमा मे ऽ वाङ्गाभिम-तिगा इत्यनाः सम्यग्जरणं प्रकाशयति । गाचप्रीणनेनाधोभागे नाभ्यतिक्रमण-निषेधेन च तदवगमात्॥ जरणं नार्थाक्षिप्तम्। तेन विनापि भक्षसिडेरिति चेत्। न । जरणपर्यन्तस्यैव सार्थकभक्षणतात् । न च जरणे पुरुषव्यापाराभावः । सम्य-गुपवेशनादेर्जरणार्थनात्। मन्द्राभिभूतिरित्यादिर्भक्षयामीत्यन्तो भक्षणं प्रकाशय-ति । तस्माह्मिङ्गेन समाख्यां वाधिता विनियोगः कर्तव्यः ॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

मन्द्रित वसुमचेति इयं तर्पण्भक्षयोः। विभक्तव्यमुताशेषं तृप्तिसंयुक्तभक्षणे ॥ २३॥ लिङ्गाडिभागो मैवं नो तृप्तिभैक्षणतो ८ न्यतः। लिङ्गस्यासंभवे वाक्यशेषात्मर्वो ८ स्तु भक्षणे ॥ २४॥

मन्द्राभिभूतिरियादिर्जुषाणा सोमस्य तृष्यित्यन्तो भागो हृष्टाया अरुचिमभिभवन्याः सोमं सेवमानाया जिद्धायास्तृप्तिं प्रकाशयति । वसुमद्रणस्येत्यादिर्भस्र्यामीत्यन्तो भागो भस्रणप्रकाशकः । तच पूर्वविक्षिङ्गेन विभज्य विनियोग इति
चेत् ॥ मैवम् । न खलु तृप्तिभैक्षणाद्येन व्यापारेण जायते । किं तिर्हे भक्षणानुनिष्पादिनी हि सा । तथा सित किस्मिन्यापारे तृप्तिप्रकाशको भागो विनियुज्येत ।
ततो लिङ्गेन विनियोगासंभवाङ्गस्रणमन्त्रवाक्यस्य शेषस्तृप्तिप्रकाशकभागो भविस्रात । जपयुक्तश्च तचायं भागः । तृप्तिसिहतभक्षणप्रकाशनेन पुरुषोत्साहजननात् । तसान्मन्द्रादिः सर्वो भक्षणे विनियुज्यते ॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

इन्द्रपीतस्येति भक्षमन्त्रांशः किमिहेन्द्रके। केवले ८ न्यन वोहाच सर्वनोत यथाश्रुतम् ॥ २५ ॥ ऐन्द्र एव समर्थत्वात्तूष्णीमेवान्यभक्षणम्। जहो वान्येषु कर्मैक्ये ८ पस्त्यूहो भक्षभेदतः ॥ २६ ॥ इन्द्रेण यस्मिन्सवने सोमः पीत इतीरणात्। सवनस्थेषु सर्वेषु मन्त्रो ८ नूहेन पठ्यताम् ॥ २९ ॥

भक्षमन्त्रे किष्वदंश इन्द्रपीतस्येत्येवंविधः श्रूयते । तचेन्द्रेण पीतस्य सोमस्य शेषं भक्ष्यामीत्यर्थो भवति । तथा सत्यस्य मन्त्रस्येन्द्रप्रदानशेषभक्षण एव समर्थन्त्राचनेवायं मन्त्रो विनियुज्यते। न तु मैचावरुणादिशेषभक्षणे। तस्मादमन्त्रकमेव तद्भर्यामित्येकः पूर्वपक्षः । इन्द्रपीतस्येति पदस्यासमर्थने ऽ पि मिचावरुणपीतस्येत्येवमूहे सित सामर्थ्ये भविष्यति । नन्वायेययागस्य प्रकृतित्वाञ्चद्रतस्यायये जुष्टमिति मन्त्रस्य विकृतौ सौर्ये चरौ सूर्याय जुष्टमित्येवमूहः क्रियते । इह तु कर्मैक्याचोह इति चेत्। न। कर्मभेद इव भक्षभेदे ऽ प्यूहितुं शक्यत्वादिति द्वितीयः पूर्वपक्षः ॥ इन्द्रपीतस्येत्यच बहुवीहिर्दृष्ट्यः। तत्पुरुषत्रे समासस्येति सूचेणान्तो-दात्रत्ममङ्गात् । आद्युदात्रं चैतत्पदमाद्यातम् । इन्द्रपातिपदिकं तु स्वत आद्यु-

दात्तम्। तथा सित बहुवीही प्रकृत्या पूर्वपदिमिति सूचेण पूर्वपद्प्रकृतिस्वरिव-धानात्समस्तं पदमपाद्युदात्तमेव संपद्यते। इन्द्रेण पीतः सोमो यिसन्सवन इति विपहात्। सवनपर्ये सत्यैन्द्रभक्षण एवेति नियन्तुमसमर्थतात्सर्वभक्षणेष्वनृहेनै-वायं मन्त्र प्रयोक्तव्य इति राज्ञानाः॥

### हादशाधिकरणमारचयति॥

जहपक्षे यदृह्यं तिच्चिन्यते न्यायपञ्चके।

ऐन्द्रे हुते ऽ च तन्छेषे होचकैश्वमसस्यिते ॥ २८ ॥
सोमो ऽ भ्युनीय देवेभ्यो हुत्वा संभक्ष्यते तदा।
इन्द्रो न लक्ष्यो लक्ष्यो वा न शेषे ऽ न्यार्थता यतः ॥ २० ॥
उनीत एव संबद्घो न पूर्वी देवतान्तरैः।
अत इन्द्रस्य सिद्धार्थे लक्ष्यो ऽ सावितरैः सह ॥ ३० ॥

पूर्विधिकरणे यो ऽ यमूहरूपो द्वितीयः पूर्वेपश्चस्तत्प्रसङ्गात्कृत्वाचिन्तारूपेण न्यायपञ्चकेनोहिवषयश्चिन्यते । मैचावरुणबासणान्छंसिपोचादय ऋतिजो हो-चकाः । तेषां च सिन्त चमसाः । पाचिवशेषस्थिताः सोमरसाश्चमसाः । तैर्वष्वरुकारानुवषद्कारयोहींतव्यम् । चमसानामैन्द्रलाङोतुर्वषद्कारे प्रथमिनन्द्रो हुतः । श्चनन्तरं चमसस्थे हुतशेषे पुनः सोमान्तरमभ्युचीय देवतान्तरेभ्यो होचका श्चनुवषद्कारे जुद्धति । तच मैचावरुणो मिचं वयं हवामह इति मन्त्रेण मिचावरुणो यजित । बासणान्छंसीन्द्र ता वृष्यं वयिमिति मन्त्रेणेन्द्रं यजित । पोता मरुतो यस्य हि श्चय इति मन्त्रेण मरुतो यजित । एवं हुता पश्चात्सोमो भस्यते । तस्मिन्श्रेणे मिचावरुणपीतस्थेति मन्त्र जहनीयः । तदानीमिन्द्रमिचावरुणपीतस्थेत्येवं मिचावरुणपीतस्थेति मन्त्र जहनीयः । तदानीमिन्द्रमिचावरुणपीतस्थेत्येवं मिचावरुणान्थां सह नेन्द्र उपलक्ष्यणीयः । कुतः । इन्द्रशेषे पुनरभ्युचीतस्थ तेन शेषेण सह मिचावरुणान्ध्येते सित तस्य शेषस्थेन्द्रसंवन्धराहित्यात् । पुनरुचीतस्थेवान्यार्थवम् । न पूर्वस्थेति चेत् । न । उच्चयनकाले मिचावरुणान्ध्ये रयमिति संकल्पाभावात् । प्रदानकाले तु पूर्वशेषेण सहैव मिचावरुणादिभ्यः प्रदीयते । तस्मादिन्द्रसंवन्धराहित्याचेन्द्रो लक्षणीय इति प्राप्ते बूमः ॥ मा भूत्संकल्यः । तथापुचयनं करिषमाणं मैचावरुणादियागार्थमेव । न तु तस्य पूर्वोनुष्टितेन्द्रया-

गार्थलं संभवति । तसादुनीतो मिनावरुणादिसंबङ्घेष इन्द्रसंबङ एवेत्युभयभ-श्रुणे मिनावरुणादिभिः सहेन्द्रो ऽ पुपलश्रुणीयः ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

डिदेवशेष आदित्यस्थाल्या आययणाभिधाम् । स्थालीं प्राप्तस्ताः पान्नीवतस्य यहणे सृति ॥ ३१ ॥ तद्वस्यो डिदेवाः किं सार्धे पान्नीवतेन ते । उपलक्ष्या न वा पूर्वन्यायेनास्तूपलक्षणम् ॥ ३२ ॥ अन्य आययणात्पान्नीवतो नैतस्य विद्यते । आकाङ्का पूर्वदेवेषु पत्नीवानेव लक्ष्यते ॥ ३३ ॥

एन्द्रवायवादयो द्विदेवत्याः । तेषां शेष आदित्यस्थालीमागळिति । पुनरिप तस्याः स्थास्या आययणस्थालीमागळिति । तस्या आययणस्थास्याः पात्नी-वतो गृह्यते । तस्य पात्नीवतस्य भक्षण इन्द्रवाय्वादय उपलक्षणीयाः । पूर्विधि-करणे यथा मिचावरुणादिभिः सहेन्द्र उपलक्षितः । तद्वदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदु-पांत्रु पाचेण पात्नीवतमाययणानृह्यतित्याययणपाचस्थापादानतश्रवणात्रतो निःसृतस्य सोमरसस्य तत्संबन्धे ६ पेते सित पश्चात्पत्नीवहेवताये यहणं भवित । तथा सत्यत्यन्तभिवस्य पात्नीवतस्य पूर्वदेवेष्वाकाङ्का नास्ति । पुनरभ्युन्नीतस्तु सोम ऐन्द्रशेषेण संसृष्टः । तस्य संसृष्टस्य भक्षणे मैचावरुणादीनामिवेन्द्रस्यापि संबन्धे नापैतीति वैषम्यम् । तसात्पात्नीवतभक्षण इन्द्रवाय्वादयो नोपलक्ष-णीयाः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

सह पत्नीवता तथा तज्ञहे लख्यते न वा।
सह तथ्या पिवेत्युक्तेर्देवतात्मो पि लख्यते ॥ ३४ ॥
सहत्वमाचं तथ्यः स्याच पातृत्वमशब्दनात्।
चोदनाया अभावाच न देवो ऽ तो न लख्यते ॥ ३५ ॥
तिसचेव पात्नीवतयहे शेषभक्षणमन्त्रे पत्नीवता सह तथ्यायुपलक्षणीयः।

कृतः। लष्टुरिप तद्देवलात्। तच्च होममन्त्राद्वगतम्। अया३इ पानीवंस्तजूर्देवेन तथु सोमं पिव स्वाहेत्यस्मिन्मन्त्रे पानीवन्तमिमं अतान्तेन पदेन संबोध्य लथु देवेन सहेत्यभिधानात्पातृत्वेन पानीवत इव लष्टुस्तद्देवतम्। ततः पानीवस्त्रष्टृपीनस्येत्युपलक्षणमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ पानकाले सहावस्थानमावं लष्टुः सजूरित्यनेन पदेन प्रतीयते। न तु पातृत्वम्। असंबोधितस्य लष्टुः पिवेत्यनेन शब्देन सामानाधिकरण्याभावात्। न च पातृसहभावमावेण पातृत्वम्। सहैव दश्माः पुवैभीरं वहित गर्दभीत्यव पुवाणां वोदृत्वादर्शनात्। आस्तां मन्तः। विधिवलास्त्रपुर्देवतिमिति चेत्। न। पात्नीवतमाययणादृह्यातीत्यव लष्टुरप्रतीतेः। तस्माददेवनास्त्रधा नोपलक्षणीयः॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति॥

पत्नीवनास्त्रयस्त्रिंशहेवास्तान्मादयेत्यमी। लक्ष्या न वा याज्ययोक्तेर्देवत्वादुपलक्ष्यम् ॥ ३६॥ एको ऽ ग्रियंजमानेन मादितो ऽ न्ये तु वहूिना। ऋतो ऽ ग्रेरेव देवतान्नान्येषामुपलक्ष्यम् ॥ ३७॥

तस्यैव पालीवतयहस्य याज्यायामियं संबोध्य पालीवन्नामधारिणस्त्रयस्तिंशहे-वान्माद्येत्यभिधीयते । पालीवतिस्तिंशतं चींश्व देवाननुष्वधमावह मादयस्वेति । अनुष्वधमनुप्रदानम् । अत्र हूयमानेन सोमरसेन मादनीयतान्त्रयस्तिंशतां देव-तम् । अतस्ते ऽिप भक्षणे लक्षणीया इति चेत् ॥ न । यजमानेन मादनीयस्या-येरेव तहेवलात् । चयस्तिंशहेवास्तु विहूना माद्यना इति न तेषामत्र देवलम् । तस्मान्नोपलक्षणम् ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

सोमस्याय इति प्रोक्तानुवषट्कारदेवता। लक्ष्या न वा देवतालाह्मस्या चिंशविलक्षणा ॥ ३६ ॥ प्रकृती विद्यमानो ऽ पिरनुदेशादलक्षितः। उद्देश्येन्द्रो लक्षितो ऽ तो विकृताविप तत्त्रथा ॥ ३९ ॥ सोमस्याये वीहीत्यनुयजतीति श्रूयते। तचानुवषद्कारस्य मान्वविधिको ऽियर्दे-वता। न च चयित्वंशतामिव वहूरदेवतात्वम्। मन्त्रे विहूं संबोध्य सोमपातृत्वा-भिधानात्। तस्मादिप्रलेश्वणीय इति चेत्॥ न। प्रकृतावलिश्वतत्वात्। ऐन्द्रश्व-मसः प्रकृतिः। इतरे विकृतिरूपाः। तथा द्येन्द्रस्य सोमो गृद्यते मीयते च। तेनैन्द्रेष्वेव सोमः। अनैन्द्रेषु सोम एव नास्तीति सर्वे सोमधर्मा ऐन्द्रेष्वेव। अनै-न्द्रा अधर्मकाः। धर्मसाकाङ्काश्वोदकेन सधर्मका इति विकृतित्वम्। गृद्यमाणस्य मीयमानस्य च सोमस्येन्द्रतमिन्द्राय ता वसुमत इत्यादियहण्यमन्त्रादवगम्यते। तस्य प्रकृतिभूतस्येन्द्रचमसस्य भक्षणे ऽ पिरनुवषदकारदेवो नोपलिश्वतः। कुतः। यहणे तदुदेशामावात्। इन्द्रस्तृदेश्यतादुपलिश्वतः। एवं विकृतावपुदेश्यदेवाना-मेवोपलक्षणं न्याय्यम्। तस्मादिमर्नोपलक्ष्यः॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

श्रमन्त्रपक्षमाश्रित्य कृत्वाचिन्तान्तरचयम्। जहोऽस्ति नो वा सोऽस्त्यच विकृतौ तस्य संभवात्॥४०॥ सोमेनेति विधेः सर्वप्रदानेषु समत्ततः। श्रविकारेऽषनूहोऽतोऽनेन्द्रे निर्मन्त्रभक्षणम्॥४१॥

उक्ताभ्यः पञ्चभ्यः कृताचिन्ताभ्यः पूर्वस्मिन्नेवाधिकरणे यो ऽ यमनैन्द्रेष्वमन्तं भक्षणिमत्येवंह्पः प्रथमः पूर्वपक्षस्तमेव मनिस निधाय पुनः कृताचिन्तानां चय-मिधीयते। अनैन्द्रेष्वूक्तरीत्या विकृतितेनोहसंभवादस्त्यूह इति चेत्॥ न। अनैन्द्राणां विकृतितासंभवात्। सोमेन यजेतेत्युत्पिक्तश्चतः सोमः कर्मणो ऽ ङ्गम्। न तु प्रदानविशेषस्य कस्यचिदङ्गम्। स एव सोमः सर्वप्रदानेष्वभ्यस्यत इति सर्वाणि समप्रधानानि। अत ऐन्द्राणामनैन्द्राणां च प्रकृतिविकृतिभावासंभवान्त्रास्यचोहः। इन्द्राय ता वसुमत इत्यादिमन्त्रो लिङ्गादैन्द्रविषयो ऽ स्तु। नैतावता प्रकृतिविकृतिभावः सिध्यति। तस्मादुक्तमन्त्रस्य लिङ्गादैन्द्रमाचविषयत्वा-दनैन्द्रेष्वमन्त्रकं भक्षणम्॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

समन्त्रक्षममन्त्रं वा स्यादैन्द्रामादिभक्षणम्। ऐन्द्रामे ऽ पीन्द्रपीतत्वसंभवाज्ञत्समन्त्रकम् ॥ ४२॥ न पानमण्रीरस्य युक्तं दानं तु मिश्रगम्। मन्त्रो ऽ यं तु न मिश्राईस्त्रसादेतदमन्त्रकम् ॥ ४३॥

यदेतदैन्द्रायं गृह्णातीति विहिते शेषभक्षणम्। तचेन्द्राग्निभ्यां पीतः सोम इन्द्रे-णापि पीतो भवतीति लिङ्गेनैव विनियोगात्समन्त्रकं भक्षणिमिति चेत्॥ मैवम्। नवमाध्याये वस्यमाणदेवताधिकरणन्यायेनाशरीरस्येन्द्रस्य पानासंभवात्। अथ पीतश्चेत दानं विवस्थेत। तदानीमिन्द्राय दत्तः सोम इति मन्त्रार्थो भवति। न चाच यजमान इन्द्रमुद्दिश्य ददी। किंत्विन्द्रायी उद्दिश्य। तस्माद्दानं मिश्रवि-षयम्। मन्त्रस्तु न मिश्रविषय इत्यमन्त्रकं भक्षणम्॥

### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रदाने ऽ पि गायवमावयुक्ते ऽ थवेतरैः। छन्दोभिरिप युक्ते स्यादाद्यो मन्त्रे तथोक्तितः ॥ ४४ ॥ इयोः समो बहुवीहिरेकछन्दास्तु न कचित्। नानाछन्दस्येन्द्र एव कृत्वाचिन्तेयमीरिता ॥ ४५ ॥ सवनार्थेन्द्रपीतोक्तिरित्युद्वाटनमीरितम्। तेन सर्वप्रदानेषु मन्त्रपाठो यथा स्थितः ॥ ४६ ॥

तिसन्तेव भक्षमन्ते गायच्छन्दस इन्द्रपीतस्येति श्रूयते । गायचमेव छन्दो यस्येति मन्त्रपदे समासाभिधानादेवछन्दोयुक्त ऐन्द्रे सोमे भक्षमन्त्र इति चेत् ॥ मैवम् । बहुछन्दोयुक्ते ऽ पि बहुवीहेः समानतात् । एवकारं परियज्य गायचं छन्दो यस्येति वियहसंभवात् । एवळ्डन्दस्कस्तु सोमो न क्वापस्ति । तसाचाना-छन्दस्के सोम ऐन्द्रप्रदान एव मन्तः । नान्यच । तदेवं कृत्वाचिन्ताचयं समाप्तम् । विविधकृत्वाचिन्तोद्वाटना तु प्रागेव सिद्धान्तिना दर्शिता ॥ ॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य वितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

कर्तव्यमुचैः सामग्धामुपांश्रु यजुषेत्यमी ।

मन्त्राणां वाथ वेदानां धर्मा मन्त्रगता यतः ॥ १ ॥

विध्युद्देशे मन्त्रवाचिश्रन्दाः प्रोक्ता ऋगादयः ।

ऋग्वेदो ऽ ग्रेः समुत्पन्न इत्युपक्रमवेदगीः ॥ २ ॥

असंजातविरोधातस्त्रहृशादुपसंहतेः ।

नयने सति वाक्येन धर्माणां वेदगामिता ॥ ३ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। उच्चेर्ज्युचा क्रियते। उपांशु यजुषा। उच्चेः साम्नेति। तच विधिवाक्ये मन्त्रवाचिनामृगादिशन्दानां प्रयोगान्यन्त्रधर्मा उच्चेस्तादयः। तथा सित यजुर्वेदोत्पन्ना अध्ययुंणा प्रयुज्यमाना अपृच उच्चेरेव पिठतव्या इति चेत्॥ मैवम्। असंजातिवरोधित्येन प्रवलमुपक्रममनुसृत्य तद्वश्येनोपसंहारस्य नेतव्यत्वात्। उपक्रमे हि वेदशन्दः श्रुतः। चयो वेदा असृज्यन्ताग्रेर्ज्युग्वेदो वायोर्थजुर्वेद आ-दित्यात्मामवेद इति। अत उपक्रमगतवेदानुसारेण विध्युद्देशगतानामपृगादिश-च्दानां वेदपरत्वे सत्युची ऽपि यजुर्वेदोत्पन्ना उपांश्रु पठनीयाः॥ ननूपक्रमी ऽर्थ-वाद्त्वादुर्वेलः। उपसंहारी विध्युद्देशत्वात्प्रवल इति चेत्। वाढम्। लब्धात्मनो हि विध्युद्देशस्य प्रावत्यम्। इह तु प्रयमतो बुद्युत्पादक उपक्रमः। तदानीमल-ब्धात्मक्तवान्न तस्य वाधकत्वम्। पश्चात्तु वाक्येकत्वाय तदिवरोधेनैवात्मानं लप्स्य-ते। तदेवमुप्रक्रमोपसंहारेकवाक्यतावलेन निर्णयाद्याव्यविनियोगो ऽयम्॥

### हितीयाधिकरणमारचयति॥

यजुर्वेदस्थमाधानं तदङ्गं साम तच किम्। उच्चेरुपांशु वा गानमुच्चैः श्रीघ्रप्रवृत्तितः ॥ ४॥ उत्पत्तेर्विनियोगो ऽच प्रवलो ऽनुसृतिर्यतः। मुख्यस्याङ्गेन कर्तव्या तस्माज्ञान उपांशुता ॥ ५॥ आधानस्याच मुख्यत्वं गानस्य गुणतायवा। विनियोगस्य मुख्यत्वमुत्पत्तेर्गुणतास्त्विह ॥ ६॥

आधाने वामदेव्यादिसामान्यङ्गलेन विहितानि। तत्र यद्यपेतानि यजुर्वेदगत-

स्याधानस्याङ्गानि तथापि सामवेदे तेषामुन्पचलादुन्पत्तेश्व शीघ्रबुडिहेतुलात्सा-मवेदधर्मेण गेयानीति चेत्॥ न। विनियोगस्य प्रवललात्। स च यजुर्वेदे श्रुतः। य एवं विद्वान्वामदेव्यं गायतीति । गुणेन हि मुख्यस्यानुसरणं न्याय्यम्। को गुणः किं मुख्यमिति चेत्। अचाङ्गिलादाधानं मुख्यम्। सामगानमङ्गलेन गुणः। तथा सित धर्मः शिर इत्यादय आधानाङ्गभूता मन्त्रा यथोपांश्रु पठ्यन्ते। तथा सामान्यपाधानानुसारेणोपांश्रु गेयानि। अथवा विनियोगो ऽ नुष्ठापकविधिलान्युख्यः। उत्पत्तिविधिरतथाविधलाङ्गुणः। तस्माद्च विनियोगवेदानुसारेणोपांश्रु गेयानि॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिष्टोमो यजुःसामवेदयोरिस्त तत्र किम्। उच्चैस्तमुत नीचैस्तं हेत्नभानादिनर्णयः॥९॥ यजुष्यिगते द्रव्यदेवते तत्र तिहिधः। तह्यात्स्वरिनर्णितिरुपांशु स्यादनुष्टितिः॥৮॥

ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्येतद्वाकां वेद्वये समाम्वातम्। तच को विधिः कश्च गुणविधानायानुवाद इति जिज्ञासायां नियामकहेतोरप्रतिभानादेतस्य वेदस्य धर्मो ऽ नुष्टेय इत्यनिर्णय इति चेत्॥ न। सोमद्रव्यस्येन्द्रवाय्वादिदेवतायाश्च यजुर्वेदे ऽ धिगततादङ्गवाहुल्यश्रवणाच्च तचैव विधिरित्युपांश्च प्रयोगः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

न क्रतङ्कं प्रयाजादि क्रवङ्कं वा न चाङ्गता।
प्रक्रियाया अमानताचैराकाङ्क्ष्येण वाक्ययोः ॥ ९॥
प्रयाजादेः फलापेक्षा कथंभावे ऽ पि च क्रतोः।
तेन प्रकरणास्नानं तसादङ्गाङ्किता तयोः॥ १०॥

सार्धपाद्वये यानि विनियोजकावेनोक्तानि श्रुतिलिङ्गवाक्यानि तेभ्यो ऽ ति-रिक्तं प्रकरणनामकं किंचित्प्रमाणं न वेदे पश्यामः। न हि पदतत्सामर्थ्यान्वयैर-संसृष्टः कश्चिवेदभागः केनचिदास्नायते। एकवाक्यतामापन्नो वाक्यसमूहः प्रक- रणिमिति चेत्। न। वाक्ययोः सतोः पश्चादेकवाक्यताया अभावात्। न हि द्र्भपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत । सिमधो यजतीत्यनयोविक्ययोः परस्परा-काङ्क्षास्ति येन वाक्येकवाक्यता कल्पेत । तस्माच प्रयाजादीनां द्र्भपूर्णमासा-क्राचिति प्राप्ते बूमः ॥ प्रयाजादयः फलहेतवः । पुरुषप्रवृत्तिरूपतात् । सेवादि-वत् । द्र्भपूर्णमासावुपकरणेरूपकार्यो । करणलात् । प्रदीपोपकृतचक्षुर्वत् । तथा सित किं प्रयाजादेः फलं किंवा द्र्भपूर्णमासयोर्पकरणिनत्याकाङ्कायां संपचं वाक्येकवाक्यतारूपं प्रकरणम् । तेन प्रयाजादीनामङ्गतं प्रमीयते ॥

### पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

दिखनीमेति मन्त्रो ऽ क्रमुपांश्रयजतेने वा।
साधारणलाह्मिङ्गादेमीनाभावादनङ्गता ॥ ११ ॥
मन्त्राणां कर्मणां चात्र क्रमेणासानमीह्यते।
प्रक्रियावत्क्रमो मानं यथासंख्यं ततो ऽ क्कता ॥ १२ ॥
क्रमः समानदेशलं पाठादथीच पाठतः।
यथासंख्यं संनिधिश्य यथासंख्यमुदाहतम् ॥ १३ ॥
श्रुन्धध्वमिति सान्नाय्यपात्राङ्गं संनिधेमेतम्।
पश्रधमी ऽ र्थसादेश्याद्यीषोमीयगो भवेत् ॥ १४ ॥

द्र्भपूर्णमासयोयाजमाने मन्त्रकार्षे कश्चित्मन्त श्रासायते । दिख्यस्य द्यो भूयासममुं द्रभेयमिति । श्रस्य मन्त्रस्योपांश्रुयाजाङ्गतायां श्रुतिवाक्ये न विद्येते । बासणे विनियोगमनासायार्थविवरणस्यैवासानात् । एतया वै द्य्या देवा श्रसु-रानद्भुवन् । तयेव धातृत्यं द्भोतीति बासणम् । दिब्ध्यातुकमायुधम् । श्राग्येया-ग्रीषोमीययोरप्यनिष्टनिवारक्तवाङ्मिङ्गं साधारणम् । प्रकरणं च चयाणामेकमेव । ततो मानाभावादयं मन्त्रो नोपांश्रुयाजाङ्गिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्राध्ययेवे कार्यः श्राग्रेयोपांश्रुयाजायीषोमीयकमीणि क्रमेणासातानि । याजमाने च कार्यः तिव्या मन्त्राः क्रमेणासाताः । श्रग्येरहं देवयज्ययाचादो भूयासं द्व्यिरस्य द्यो भूयासममुं द्रभेयमग्रीषोमयोरहं देवयज्यया वृत्तहा भूयासमिति । तत्त्र यथा वाक्याद्वयानसंधानसंपन्नः प्रकरण्डयानुसंधानसंपन्नः

क्रमः कुतो न मानं स्यात्। न चास्य प्रकरणे ६ नाभावः। इयोवाक्ययोरिव प्रकरणयोरेकवाक्यलामावात्। तस्मान्क्रमप्रमाणेन मध्यवित्तेन उपांश्रुयाजस्य मध्यविति निन्तो ६ क्रम्॥ समानदेशलं क्रम इति क्रमस्य रूपम्। तच्च द्विविधम्। पाठ-कृतमर्थकृतं च। तच पाठकृतमिप द्विविधम्। यथासंख्यं संनिधिश्वेति। तयोराद्यस्य दिव्यम्ल उदाहरणम्। श्रुन्धध्वं देव्याय कर्मण इत्ययं मन्तः शोधनीयेषु वस्तुषु साधारणो भासते। तच सान्नाय्यपाचाणि कुम्भीशाखापविचादीन्यनन्तरेषु मातरिश्वन इत्यादिमन्त्रेष्वववभासन्त इति संनिधिना तत्याचप्रोक्षणे श्रुन्धध्वमिति मन्त्रो विनियुज्यते। श्रुनुष्ठानसादेश्यात्पश्रुधमाणामग्रीषोमीयाङ्गलम्। तदेवं क्रमस्य चैविध्यं दृष्टव्यम्॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वेदचयोक्तधमीरणामृतिग्भिः संगतिस्त्रिभिः। श्रिनियत्या नियत्या वा नियतिनीनिरूपणात्॥ १५॥ हीचतादिसमाख्यानं नियतेर्गमकं स्वतः। निवीधं चात्यवत्तच तेनाच विनियोजकम्॥ १६॥

याज्यापुरोः नुवाक्यापाठादयो धर्मा ऋग्वेदे प्रोक्ताः । दोहननिर्वापादयो यजु-वेदे । आज्यस्तोचपृष्ठादयः सामवेदे । तचास्यैवेते धर्मा इति नियामकस्य दुर्निरूपलाद्येन केनापृितजा यः को ऽपि धर्म इन्छया संगन्छत इति चेत् ॥ मैवम् । हीचमाध्वयवमीद्राचिमिति समाख्यानेन नियतिर्वोध्यते । न च समाख्यानस्य वाधकं किंचित्पश्यामः । तस्माद्वोधकत्ववाधितत्वयोरप्रामाख्यकारण्योरभावा-च्छुतिलिङ्गादिपञ्चकवत्प्रमाणेन समाख्यानेन धर्मा व्यवस्थायन्ते ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्योपस्थीयतां विद्गिरितीन्द्राग्न्योविकल्पनम् । समुच्चयो वोत शक्र एवाद्मिः केवलो ऽ थवा ॥ १७ ॥ विकल्पः श्रुतिलिङ्गाभ्यां गुणावृत्त्या समुच्चयः । श्रुतिः शक्त्यनुसारेति शक्र एको ऽ च लिङ्गतः ॥ १८ ॥ शिक्तिस्का श्रुतिः शीघा लिङ्गं श्रुत्यनुमापकम्। नैराकाङ्क्यात्मके बोधे श्रुत्यायी केवले स्थितिः॥ १९॥

ऐन्द्या गाहैपत्यमुपतिष्ठत इति श्रूयते। कदा चन स्तरीरिस नेन्द्र सश्वसि दाशुष इत्यसावृगैन्द्री । तर्वेन्द्रस्य प्रकाशनात् । भी इन्द्र कदाचिदपि घातको न भवसि । किलाहुतिं दत्तवते यजमानाय प्रीयस इत्यर्थः। तचेन्द्रप्रकाशनसामर्थ्यरूपाह्मिङ्गा-न्मन्त्रस्येन्द्रविषयिक्रयासाधनत्वं गम्यते । यद्यसौ मन्त्र इन्द्रप्रधानिक्रयायाः साधको न भवेत्। तदानीमनेन मन्त्रेगेन्द्रप्रकाशनं व्यर्थे स्यात्। तस्मादेतन्मन्त्रकरणकियां प्रतीन्द्रः प्रधानमित्येतादृश्वद्भुत्पाद्नं लिङ्गविनियोगः। कासी क्रियेति विशे-षजिज्ञासायामैन्द्योपतिष्ठत इत्यनेनाविरुड्डपद्वयरूपेण वाक्येनोपस्थानिकयायां पर्यवसानं कियते । तथा सत्येन्द्रमन्त्रेणेन्द्रमुपतिष्ठेतेत्ययमर्थः पर्यवस्यति । तथा गाईपत्यमित्यनया द्वितीयान्तपद्रूपया श्रुत्या गाईपत्यस्य प्राधान्यं गम्यते । तच्च गुणभूतां यन्तिंचित्तरण्वित्रयामनारेण न संभवति। ततस्तादृशीं कांचित्त्रियां प्रति गाहिपत्यः प्रधानमित्येतादृश्वबुद्धात्पादनं श्रुतिविनियोगः । ऐन्द्योपतिष्ठत इति पद्वयेन मन्त्रविशेषिक्रयाविशेषयोः पर्यवसानं भवति । तथा सत्येन्द्रेग मन्त्रेण गाईपत्यमुपतिष्ठत इत्यर्थी भवति । तदेवं श्रुतिलिङ्गयीर्विरोधे सित प्रमा-णताविशेषाड्गीहियवविडकल्प इत्येकः पूर्वपश्चः । इन्द्रगाईपत्ययोः प्रधानत्वावि-शेषादुपस्थानस्य च गुणलात्प्रति प्रधानं गुणावृत्तिरिति न्यायेनोपस्थानावृत्त्या श्रुतिलिङ्गयोः समुचय इति हितीयः पूर्वपक्षः। श्रुतिर्विनियुञ्जाना वस्तुसामर्थ्य-मनुसृत्यैव विनियुङ्के । अन्यथा विह्ना सिन्नेडारिणा दहेदित्यपि विनियुज्येत । तत उपजीव्यत्वेन लिङ्गस्य प्रवलतादिन्द्र एव मन्त्रेणोपस्थेय इति तृतीयः पूर्व-पक्षः॥ ऐन्द्रमन्त्रस्य गाईपत्ये मुख्यवृत्या शक्त्यभावे ऽ पि गुणवृत्या शक्तिरस्तीति निवेशन इत्यसिनुदाहरणे पूर्वमेव दर्शितम्। तथा सति सामर्थ्याभावकृतप्रति-बन्धाभावान्तिर्विद्या श्रुतिः शीग्रं विनियुङ्के । लिङ्गं तु विलम्बेन । मन्त्रपदान्यादी स्वाभिधेयमर्थे प्रतिपादयिना । तत ऊर्धे मन्त्रस्य सामर्थ्ये निरूपते । पश्चात्सा-मर्थ्यवशात्माधनतवाचिनी प्राधान्यवाचिनी श्रुतिः कल्यते। सा च श्रुतिर्मन्त्रेणे-न्द्रमुपतिष्ठेतेति विनियुङ्के । तथा सति प्रत्यक्षश्रुतौ स्वाभिधेयप्रतिपादनविनियो-गयोर्मध्यवर्तिनौ सामर्थ्यनिरूपण्युतिकल्पनव्यापारौ न स्त इति प्रावल्यात्रया

लिङ्गं बाध्यते । न च प्रत्यक्षश्रुतिविनियोगवेलायामलब्धात्मकातेनाप्राप्तं लिङ्गं कथं बाध्येतेति शङ्कनीयम् । भविष्यत्प्राप्तिप्रतिबन्धस्यैवाच बाधलात् । श्रुत्या विन्युक्तस्यैव मन्त्रस्य पुनर्विनियोगाकाङ्काया श्रनुद्याद्विनियोजकं लिङ्गं कथं प्राप्त्यति । तस्माद्राहेपत्योपस्थाने मन्त्रः प्रत्यक्षश्रुत्या विनियुज्यते ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

स्योनं त इति पूर्वार्धे तिस्मिनीदेति चोत्तरम्। सदने सादने चार्यं सर्वो ऽ थार्धे व्यवस्थिते ॥ २०॥ तच्छन्दादेकवाक्यले भवेदाद्यः श्रुतिं प्रति। लिङ्गस्य संनिकृष्टलाडाक्यबाधे व्यवस्थितिः ॥ २१॥ उदाहतिरियं वाक्यबाधे न तैन्द्येत्यसी। बाधादृर्ध्वं निर्थेलादप्रामार्यप्रसङ्गतः ॥ २२॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । स्योनं ते सदनं कृणोमि घृतस्य धारया सुशेवं कल्पयामि । तस्मिन्सीदामृते प्रतितिष्ठ वीहीणां मेध सुमनस्यमान इति । भोः पुरोडाश तव समीचीनं स्थानं करोमि । तच्च स्थानं घृतस्य धारया सुष्ठु सेवितुं योग्यं कल्पयामि।भो वीहिसारभूत लं समाहितमनस्कस्तिस्न्समीचीने स्थान उपविश्व तच्च स्थिरो भवेत्यर्थः। तच तस्मिन्नित्यनेन तन्छन्देन प्रकृतवाचिना पूर्वोत्तरार्धयोरेकवाकाले सित मन्त्रहयाभावात्सर्वो ८ प्ययं मन्त्रः स्थानकरणस्याङ्गम् । तच विनियोजिका श्रुतिरेवं कल्पनीया । सर्वेणानेन मन्त्रेण स्थानं कर्तव्यमिति । तथा 
सर्वेण मन्त्रेण पुरोडाशः स्थापनीय इत्यपि कल्पनीया । सदनाङ्गलवन्प्रतिष्ठापनाङ्गलस्यापि तह्यक्योधितत्वात्। तथा सित सदनस्थापनयोरस्य मन्त्रस्य विकल्पः समुच्चयो वा स्वेन्छ्या भविष्यतीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदेतत्पूर्वोत्तरार्धयोः 
परस्परान्वयेन संपन्नमेकं वाक्यं तदेतदुत्तरार्धस्य सदनकरणे शक्तिमकल्पयित्वा 
कृत्वं मन्त्रं सदने विनियोक्तुं नार्हित । तथा पूर्वार्धस्य स्थापने शक्तिमकल्पयित्वा 
न तच प्रभवति । श्रतो लिङ्गकल्पनव्यवधानेन वाक्यं श्रुति प्रति विप्रकृष्यते । 
प्रत्यस्यं तु लिङ्गद्वयं संनिकृष्यते । तथा सित लिङ्गेन वाक्यवाधादर्धद्वयमुभयोर्थवस्थितम् ॥ नन्त्रेन्द्या गार्हपत्यमित्यचापि पदद्वयान्वयन्दिस्य वाक्यस्य विनियोज-

कालप्रतीते लिङ्कावाक्य विरोधाय तदेवोदाह्रियतामिति चेत्। न। तत्र लिङ्केन वाक्ये बाधिते सत्येके कपदस्यार्थप्रत्यायकालाभावेन श्रुतिकृतिविनियोगस्याप्यसि-डेरप्रामाण्यमेवोदाहतस्य प्रसज्येत। इह तु महावाक्ये बाधिते ऽ प्यवान्तरवाक्य-योर्थप्रतीती लिङ्काविनियोगः सिध्यतीत्येतदेवोदाहरण्म्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

अयीषोमाविदं हव्यमजुषेतामितीरितात्। अपच्छिद्येदमित्यादि सर्वशेषो भवेच वा ॥ २३॥ प्रक्रियातो भवेन्मैवं प्रक्रियान्तरिता चिभिः। वाक्यं द्यन्तरितं तेन भवेन्प्रकरणाइलि ॥ २४॥

सूक्तवाके श्रूयते। श्रयीषोमाविदं हिवरजुषेतामवीवृधेतां महो ज्यायो ऽ काताम् । इन्द्रायी इदं हिवरजुषेतामवीवृधेतां महो ज्यायो ऽ कातामित्यादि । तच देवतावाचकमयीषोमादिपदं पौर्णमास्यादिकाले यथादेवतं विभज्य प्रयोक्तव्यमिति पूर्वपादे निर्णीतम् । यित्रदं हिविरियादिकमविष्णष्टं पदजातं तद्यीषोमम्त्रवातमप्यमावास्यायामग्रीषोमपदपित्यागेन पठनीयम् । एविमन्द्राग्रीमन्त्रगतमपि पौर्णमास्यामिन्द्राग्रीपदपित्यागेन पठनीयम् । तथा सत्येषां मन्त्रभागानां सर्वशेषत्वबोधको दर्शपूर्णमासप्रकरणपाठो ऽ नुगृह्यत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्रयीषोममन्त्रशेषस्येन्द्राग्रीपदान्वयाश्रवणात्प्रकरणेन प्रथमं तदन्वयक्ष्पं वाक्यं कल्पनीयम् । तेन वाक्येनेन्द्राग्रीप्रकाशनसामध्येक्पं लिक्नं कल्पते । तच्च लिक्नमनेन मन्त्रभागेनेन्द्राग्रिविषया कियानुष्ठेयेति विनियोजिकां तृतीयाश्रुतिं कल्पयित । ततः प्रकरणविनियोगयोर्मध्ये चिभिव्यवधानं भवित । श्रयीषोमपदान्वयक्ष्पं तु वाक्यं श्रूयमाण्ताञ्चिङ्गश्रुतिभ्यामेव व्यवधीयते। तस्माद्वाक्येन प्रकरणस्य वाधित्वाक्षेषस्तेचेव व्यवतिष्ठते ॥

दशमाधिकरणमारचयित ॥ राजसूये ५ भिषेच्याख्ये यागे ये देवनाद्यः । तच्छेषास्ते ५ खिलाषी वा तच्छेषास्तस्य संनिधेः ॥ २५ ॥ राजसूयकथंभावानुवृत्तेः सर्वशेषता । कल्याकाङ्काभिषेच्यस्य प्रक्रिया प्रवला ततः ॥ २६ ॥

राजसूये पिषिष्टिसोमयागा वहवः प्रधानभूताः। तचाभिषेचनीयाख्यः किष्यित्तामयागः। तस्य संनिधी देवनाद्यः श्रूयन्ते। श्रुश्चेदिंष्यित राजन्यं जिनाति श्रीनःश्रेपमाख्यापयतीति। जिनाति जयति। वहुचबाद्ययो समाम्नातं श्रुनःश्रेप-विषयमुपाख्यानं श्रीनःश्रेपम्। तच संनिधिवलादेवनादयो ६ भिषेचनीयाङ्गिमिति चेत्॥ मेवम्। राजसूयस्य कथंभावाकाङ्कायामनुवृज्ञायां विहिता देवनाद्यः प्रकरणेन राजसूयशेषाः। राजसूयश्र बहुयागात्मक इति तचत्यसर्वयागशेषत्मम्। न चाभिषेचनीयस्य काचिदाकाङ्का देवनादिष्वित्ति। ज्योतिष्टोमिविकृतिवेनाति-दिष्टेः प्राकृताङ्केरेव तदाकाङ्कानिवृत्तेः। संनिहितविधिवलादाकाङ्कोत्थाप्यत इति चेत्। श्रत एवाकाङ्कारूपमवान्तरप्रकरणमादी परिकल्प तद्वारा वाक्यलिङ्गश्रुति-कल्पनया संनिधिविप्रकृष्यते। राजसूयाकाङ्कारूपं तु महाप्रकरणं कृप्ततादेकया कश्चया संनिकृष्यते। तस्मात्प्रकरणेन संनिधिवाधात्मवंशेषा देवनादयः॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

श्रुन्ध्वमिति मन्त्रो ऽयं पौरोडाशिकशोधने। सान्नाय्यपाचश्रुडौ वा प्रथमो ऽस्तु समाख्यया॥२७॥ पौरोडाशिकमित्यच प्रकृत्या तिडतेन वा। संनिध्यनुक्तितः कल्पः क्रुप्तवाचरमः क्रमात्॥२৮॥

मुन्धः देव्याय कर्मण इत्ययं मन्तः पौरोडाशिकमिति याज्ञिकैः समाख्याते काग्रेड पितत्वात्समाख्यया पुरोडाशकाग्रेडोक्तानामुलूखलजुद्धादीनामिष शोधने उङ्गिमित चेत्॥ मेवम्। पौरोडाशिकमिति समाख्यायां प्रकृतिः पुरोडाशमाच-मिधिते। तिज्ञतप्रत्ययश्च काग्रेडम्। न चैतावता कृत्वपुरोडाशपाचाणां मन्त्रसं-निधिः प्रत्यक्षो भवति। किंत्वशापत्या कल्यते। यद्युक्तः संनिधिने स्यात्। तदा मन्त्रप्रतिपादकयन्यस्य पौरोडाशिकसमाख्या न स्यात्। न ह्यसंनिहितानामिषे वादिमन्त्राणामाग्रेयकाग्रेडसमाख्या भवति। संनिहितानां तु युक्तानः प्रथमं मन इत्यादिमन्त्राणां भवत्येषा। तसात्काग्रेडसमाख्या संनिधिं परिकल्य तत्संनिध्य-

न्यथानुपपत्या परस्पराकाङ्कारूपं कृत्सपाचप्रकरणं कल्पयिता तद्वारा वाक्यलिङ्गश्रुतीः कल्पयिता तया श्रुत्या विनियोग इति समाख्याविप्रकर्षः। साम्राय्यपाचाणां शोधनमन्त्रसंनिधिस्तु प्रत्यक्षः। इध्माबिहःसंपादनस्य मुष्टिनिवापस्य चान्तरालं साम्राय्यपाचाणां देश उक्तः। मन्त्रश्रेध्माबिहेनिवापविषययोर्मन्त्रानुवाकयोर्मध्यमे ऽ नुवाके पठ्यते। तेन च प्रत्यक्षसंनिधिना प्रकरणादीनां चतुर्णामेव
कल्पनात्संनिधिः संनिकृष्यते। तस्मान्क्रमेण समाख्यां बाधिता साम्राय्यपाचशोधनशेषो मन्त्र इत्ययं चरमो पक्षो ऽ भ्युपेयः॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

वाधो न युक्तो युक्तो वा प्राप्त्यप्राप्त्योर्न युज्यते। अप्रवृत्तं प्रसक्तं यिष्ठया तस्यास्तु वाध्यता ॥ २९ ॥ प्रमाणतः प्रसक्तस्य वाधो दाशमिको ऽ च तु। विभ्रमेण प्रसक्तस्य तसाद्याप्तवाधनम् ॥ ३० ॥

प्राप्तस्य प्रवृत्तिरतीतेति न तन्निवारणं शक्यम्। अप्राप्तस्य वाधाविषयतेना-वस्थानमेव नास्ति। तस्मान्न युक्तो वाध इति चेत्॥ मेवम्। बुद्धा विषयीकृतस्य वारियतुं शक्यत्वात्। न चैतद्त्यन्तं प्रवृत्तम्। अनुष्ठानरूपफलपर्यवसानाभावात्। नाप्यत्यन्तमप्रवृत्तम्। तद्भुडेरूपन्नत्वात्। अतो नोक्तदोषद्वयम्। दशमे चोदकप्र-माणेनाववुद्धो ६ र्थो वाध्यत इति प्राप्तवाधः। इह तु पूर्वप्रमाणविरुद्धेरुत्तरोत्तरेः प्रमाणाभासेरववुद्धस्येत्यप्राप्तवाधः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तिस्र एव हि साहे स्युरहीने डादशेत्यतः।
ज्योतिष्टोमे डादशत्मणवाहर्गणे भवेत् ॥ ३१ ॥
अस्तु प्रकरणादाद्यो नाहीनतं विरुध्यते।
प्रकृतित्वाच केनापि हीनो ऽ तो ऽ च विकल्यताम् ॥ ३२ ॥
साहाज्ञिचाहीनसंज्ञा रूढेषाहर्गणे भवेत्।
षष्टीश्रुत्या डादशतं प्रक्रियातो ऽ प्रकृषताम् ॥ ३३ ॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूयते। तिस्र एव साह्स्योपसदो डादशाहीनस्येति। एकेनाहा निष्पाद्यनात्माहो ज्योतिष्टोमः। दीक्षादिवसाद्धं सोमाभिषवदिवसात्पूर्वं कर्तव्या होमा उपसदः। तासां डादशतं प्रकरणवलाज्योतिष्टोमे निविशते। अहीनशब्दश्च तिसचेव कल्पते। ज्योतिष्टोमस्य निष्ठिलसोमयागप्रकृतिनेन सर्वेषामङ्गानां तचोपदेशे सित तदुपदेशविकलविकृतीनामेव हीनलात्। आतो डादशतविक्योविकल्प इति प्राप्ते श्रूमः॥ आवृत्तसोमयागरूपो डिराचादिरहर्गणः। तिसचहीनशब्दो रूढः। योगिकले तु न हीन इति विगृह्यसमासे कृते सत्ययज्ञादिशब्दवदाद्युदात्तः स्यात्। मध्योदात्तस्त्वासायते। रूढिश्च विपहनिरपेश्वलाच्छी- प्रवृद्धिहेतुः। आतो ज्योतिष्टोमवाचिनः सादृशब्दाद्धिवयमहीनसंज्ञा ज्योतिष्टोमाद्धिनसहर्गणमभिधते। तिसचहर्गणे षष्टीश्चत्या तदुक्तं डादशलं निवेश्यते। तिसाद्धये प्रकरणादिदमपनेतव्यम्॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

युवं हीति हयोः कर्जीर्वहूनां चैत इत्यमूम् । कुर्यात्मतिपदं ज्योतिष्टोमे साहर्गणे ऽ थवा ॥ ३४ ॥ एकस्य शक्तिराहित्ये हाभ्यां बहुनिरेव वा । ज्योतिष्टोमस्य कार्यतात्मकृते ऽ चैव सा भवेत् ॥ ३५ ॥ यजमानस्य नानात्वं साक्षाहिकृतिषु श्रुतम् । उत्कृष्य प्रतिपत्तेन कुलायादिषु नीयताम् ॥ ३६ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। युवं हि स्थः स्वर्पती इति इयोर्यजमानयोः प्रतिपदं कुर्या-देते असृयमिन्दव इति बहुभ्यो यजमानेभ्य इति । स्तोचस्योपक्रमे पठनीयामृचं प्रतिपद्धन्दो ऽभिधत्ते। सा चोदाहता प्रतिपत्प्रकरणवलाज्ज्योतिष्टोमे निविशते। न च तच यजमानिहत्वबहुत्वयोरसंभवः । एकस्य यजमानस्य द्रव्यालाभादिना तदशक्तौ नित्यकर्मणः परित्यागासंभवेन द्वाभ्यां बहुभिवा तस्यावश्यकर्तव्यत्वादि-ति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यजमानिहत्वं कुलायनामके यद्ये साक्षादास्नातम्। एतेन राज-पुरोहितौ सायुज्यकामौ यज्ञेयातामिति। यजमानबहुत्वं मन्त्रेष्वास्नातम्। चतुर्वि-शितपरमाः सन्त्रमासीरिद्यति । ततो हिशन्द्वहुशन्दरूपाभ्यां श्रुतिभ्यां प्रकरणं वाधिवा कुलायादिषु यथोक्तप्रतिपदोरुक्तर्धः कर्तथः। न चाशक्ताविप यजमान्वित्ववहुत्वे संभवतः। अशक्तेन स्वीकृतस्य पुरुषान्तरस्य प्रतिनिधित्वे यजमान्वाभावात्। यजमानस्य प्रतिनिधिनास्त्तीति वस्थते। यद्यन्यः पुरुषः स्वयमेव प्रवर्तते। तदानीं स्वकीयमेव प्रयोगं कुर्यात्। न वशक्तस्य साहाय्यमाचरेत्। तसाच्छूयमाणस्य यजमानैकलस्य कालादिवदनुपादेयाङ्गवेन त्यक्तमशक्यवाच ज्योतिष्टोमे यजमानस्य दिववहुत्वे संभवतः॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

संयाजयिन जाघन्या पत्नीरेतत्पशावृत । दशीदी तत्पशी युक्तं जाघन्याः समवायतः ॥ ३९ ॥ जाघनी नाम भागो ऽ सी दशीदी समवैति हि । नोत्कष्टयं न संस्कायी साधनतात्तृतीयया ॥ ३६ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। जाघन्या पत्नीः संयाजयन्तीति। जाघनी पश्चीः पुन्छम्। पत्नीशच्दो ऽ चाहुतिचतुष्टयात्मकस्य कर्मणो नामधेयैकदेशः। स्नत एव श्रूयते। पन्न प्रयाजा इज्यन्ते चलारः पत्नीसंयाजा इति। तच तृतीयाहुती देव-पत्नीनां देवतालात्रद्वारा कर्मनाम्नः पत्नीसंयाजशच्दस्य प्रवृत्तिः। तच जाघनीमृद्दिश्य पत्नीसंयाजसंस्कारो विधीयते। जाघनी च पश्ची समवेता। न तु दर्श-पूर्णमासयोः। स्रतः प्रकरणादुकृष्य पश्ची निवेशनिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ जाघनीशच्देन पश्चीभागो ऽभिधीयते। स च दर्शपूर्णमासयोः पत्नुयागलाभावे ऽपि क्रयादिना संपादियतुं शक्यते। न चाच पश्ची विद्यमानाया जाघन्याः पत्नीसंयाजैः संस्कार्यत्वम्। तृतीयया साधनलावगमात्। तस्माच प्रकरणादुक्षधः॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

संतृ छेद्दीर्घसोमे तत्प्रकृतौ विकृतावृत । दीर्घस्य सोम इत्युक्तेः प्रकृतावस्तु तर्दनम् ॥ ३९ ॥ सामानाधिकरएयस्य षष्ठीतो वलवस्त्रतः । दैर्घ्ययुक्तोक्ष्यसंस्थादावुत्कर्षो ऽ त्यव वाधनात् ॥ ४० ॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते। दीर्घसोमे संतृद्येङ्ग्या इति। सोमयागिवशेषो दीर्घसोमः।
तिसन्सोमाभिषवाधारयोरिषषवण्णाळव्योः संतर्दनं कार्यम्। अन्योन्यवियोगेन
शेषिल्यं मा भूदिति। दृढसंश्लेषः संतर्दनम्। तदेतत्प्रकरण्वळात्प्रकृतौ निविशते।
न च तच दीर्घतानुपपितः। दीर्घस्य सोम इत्येवं दीर्घश्चरस्य यजमानिवशेषण्वेनाणुपपत्तेरिति प्राप्ते बूमः॥ षष्टीसमासात्कर्मधारयो वळवानिति वस्यते।
तथा सित दीर्घतं सोमस्य धर्मः। न तु यजमानस्य। नन्वेवमि प्रकृतिभूतस्य सोमस्येष्टिपश्चपेक्षया दीर्घत्वमस्येवेति चेत्। न। सोमश्चरेनैव तद्वगतौ दीर्घश्चरस्य वैयर्थ्यात्। न हीष्टिपश्चपेक्षया हस्वः किश्वत्सोमो ६ स्ति यस्य व्यावृत्तये दीर्घश्चरः प्रयुज्येत। न सात्मात्प्रकृतिह्वं हस्वं सोमं व्यावर्तयितुमयं दीर्घश्चरः। विकृतिषूक्थ्यादिषु यहाधिक्येन दीर्घत्वम्। द्विराचादिषु चावृत्त्या दीर्घत्वम्। तस्माद्वाक्येन प्रकरणं वाधिता विकृतिषु तिविशः। प्रकृतौ तु दीर्घश्चरस्य वाधः पूर्वमुक्तः। संतर्दनवाधश्च साक्षाच्छूयते। हनू वा एते यञ्चस्य यदिषववणे न संनृण्त्यसंतृणे हि हनू इति। तस्मान्न प्रकृतौ निवेशः॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति॥

न प्रवृञ्ज्यादाद्ययञ्जे कतौ सो ऽ नुष्टितावृत । प्रतिषेधः कतौ युक्त उक्ता ह्यस्याद्ययञ्जना ॥ ४१ ॥ प्रवृणक्ष्युपसद्माः प्रागिति वाक्यात्कतौ विधेः । आद्यप्रयोगे प्राथम्यानिषेधः क्विदेव सः ॥ ४२ ॥

ज्योतिष्टोमे प्रवर्ग्याख्यं कर्म प्रकृत्य श्रूयते । न प्रथमयञ्जे प्रवृञ्ज्यादिति । सो ऽ यं प्रतिषेधो ज्योतिष्टोमकतौ दृष्ट्यः । न तु तदीयप्रथमप्रयोगे । कुतः । एष वाव प्रथमो यञ्जो यञ्जानां यञ्ज्योतिष्टोम इति तस्य प्रथमयञ्ज्ञवानिधानादिति चेत् ॥ मेवम् । पुरस्तादुपसदां प्रवर्ग्य प्रवृणक्तीति वाक्येन कतौ प्रवर्ग्यस्य विहित्तवात् । न च विधिनिषेधवाक्ययोः समानवल्रवादिनर्णयः । निषेधवाक्ये प्रथम् शब्देन निषेधस्य प्रयोगपरविनर्णयात् । प्रथमहितीयादिश्च्दाः क्रियाया आवृत्तौ मुख्याः । तत्तंवन्धाहस्तुषूपचर्यन्ते । प्रथममध्येतव्यवात्प्रथमं कार्ण्डम् । तदनन्तर-

मध्येतव्यत्वाद्वितीयं कार्रहम्। एवमादावृत्पन्नत्वात्प्रथमः पुत्रः। तदनन्तरमृत्पन्नत्वाद्वितीयः। तथा सित प्रयोगिक्रयाया आवृत्तिविश्वेषे प्रथमशब्दो मुख्यः। तदावृत्तिविश्वयतया यञ्जे लाक्ष्रिण्वः। तत्वपक्षे ऽ पि कतौ मुख्यो यञ्जश्वदः प्रयोगे लाक्षिण्वः स्यादिति चेत्। वाढम्। तथाप्यसंजातिवरोधिति लाक्षिण्वन्त्वल्पनाहरमृत्तरपदे तत्कल्पनम्। तस्माञ्ज्योतिष्टोमस्य प्रथमप्रयोगे प्रवर्ण्यतिन्वेषः॥ ननु सप्तसंस्थायुक्तस्य ज्योतिष्टोमस्य प्रथमसंस्थाद्वपो ऽ पिष्टोमः। तत्रायं निवेषः पर्यवस्यति। विधिश्च तत्र श्रूयते। श्रुपिष्टोमे प्रवृण्वक्षीति। एवं तद्धीधिकारिनेदेन विधिनिवेधयोर्थवस्थास्तु। तथा हि श्रूयते। कामं तु यो ऽ नूचानः स्यात्तत्र प्रवृञ्ज्यादिति। तस्मादनूचानव्यतिरिक्तकर्तृवे ऽ यिष्टोमस्य प्रथमप्रयोग एवायं निवेषः॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रिपष्टभागः पूषिति प्रकृतौ विकृतावुत । इष्टिप्रकरणादेव प्रकृतौ विनियुज्यते ॥ ४३ ॥ संतर्दनादिवडाक्याडिकृतौ पूषसंभवात् । सिडस्य पुनरपुक्तिरिधकस्य विवस्रया ॥ ४४ ॥

द्र्भपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । तस्मान्पूषा प्रपिष्टभागो ऽ दन्तको हीति । तच दन्तरहितस्य पूष्णः पिष्टभागन्वं संतर्दनप्रतिपदादिवित्सिडम् । तथायुत्तराधिकरणे तस्मिचेव विषये विशेषं वक्तुमिह प्रस्तूयते ॥

### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

चरी पशी पुरोडाशे चरावेवोत पेषणम् । विशेषादर्शनादेतत्सर्वेष्विप विधीयते ॥ ४५ ॥ प्राप्तताच पुरोडाशे हदाद्याकारनाशनात् । न पशी पारिशेषोण चरावेव हि पेषणम् ॥ ४६ ॥

पौषां चरुमनु निर्वपेदिति चरुविहितः। पौषां श्याममालभेतानकाम इति प्रशुविधिः। प्रशुमालभ्य पुरोडाशं निर्वपतीत्येतचोदकेन पौष्णपशौ प्राप्तम्।

तत्र यद्देवत्यः पश्रुस्तद्देवत्यः पुरोडाश इति त्यायेन पुरोडाशस्य पूषा देवता । तत्र पूर्वोक्तं पेषणं विषयीकृत्योच्यमानाः संशयपूर्वोत्तरपक्षा विस्पष्टाः ॥

विंशाधिकरणमारचयति॥

डिदेवके ऽ पि किं पिंषादुत पूषेकदेवके। डिदेवके ऽ पि तत्पूष्णः सस्त्रात्पेषणभागिनः ॥ ४७॥ देवता विफललेन पेषणं न प्रयोजयेत्। यागस्य तस्त्रे भागोक्तेर्न यागान्तरगामि तत्॥ ४৮॥

राजसूये श्रूयते। सोमापीष्णं चरं निर्वपत्येन्द्रापीष्णं चरुमिति। तच डिदे-वके ऽपि चरी पिष्टभाजः पूष्णः सस्त्रात्पेषणं पूषार्थं कर्तव्यमिति चेत्। तच वक्तव्यम्॥ किं पेषणस्य देवता प्रयोजिका किंवा यागः। नाद्यः। यागमन्तरेण केवलदेवता फलजनकावाभावेन पेषणं प्रयोक्तं न प्रभवति। पौष्णस्य यागस्य पेषणप्रयोजकावे तु तत्पेषणं डिदेवके यागान्तरे गन्तुं नाईति॥ पूषा प्रपिष्टभाग इत्यच यागो न श्रुत इति चेत्। मैवम्। भागश्च्रात्यथानुपपत्त्या यागस्य कल्य-वात्। न हि देवतात्ममन्तरेण पिष्टद्रव्यभाक्तं सिध्यति। सति च देवतावे द्रव्यदे-वतयोलीभाद्यागः कल्यते। तस्मादेकदेवकयागस्य पेषणप्रयोजकावाच डिदेव-कयागे पेषण्मिस्ति॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

द्र्भपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । निवीतं मनुष्याणां प्राचीनावीतं पितृणामुपवीतं देवानामुपव्ययते देवलक्ष्ममेव तत्कुरुत इति । निवीतस्य पूर्व मानान्तरेखाप्राप्त-वाडिधेयत्वमभ्युपेतव्यम्। तच्च निवीतं मनुष्याणामिति षष्ट्या पुरुषार्थत्वेन वि-धीयत इत्येकः पूर्वपक्षः । ऋस्मिन्पक्षे मनुष्यसंबन्धो डिविधः । सुवर्णधारणव-त्सर्वपुरुषसंबन्ध इत्येकः प्रकारः । उपवीतप्राचीनावीतयोः क्रतुप्रवेशरहितयोः स्वतन्वदैविकपैतृककर्मणोरिप दर्शनाज्ञत्साहचर्येण स्वतन्व आचार्यातिष्यादिमनु-ष्यविषये कर्मेणि निवीतमित्यपरः प्रकारः। प्रकरणवलात्प्रयाजादिवद्यागधर्म इति डितीयः पूर्वपक्षः। अस्मिन्पक्षे मनुष्ययहणं कर्तृसंबन्धानुवादः। षष्ठीश्रुति-प्रकरणयोरिवरोधादुभयावलम्बनेन क्रतुसंबन्धिमनुष्यधर्म इति पश्चान्तरमुदेति। तच्च डिविधम्। लोहितोण्णीषादिवद्दिन्धर्म इत्येकः प्रकारः। क्रतावेव यन्मनु-ष्यप्रधानं कर्मान्वाहायेदानादि तडमेले सत्युपवीतसाहचर्यमप्यनुगृद्यत इत्यपरः प्रकारः। सर्वेषा निवीतं नार्थेवाद इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अच प्रतीयमानं निवीता-दिकं वासोविषयम्। न तु चिवृत्सूचविषयस्। अजिनं वासो वा दक्षिणत उप-वीयेत्यनेन सदृशलात्। वस्त्रस्य च निवीतं सौकर्याय प्राप्तम्। प्राचीनावीतोपवी-तयोरवश्यमेकस्मिन्पार्श्वे वस्त्रमधः पतेत्। ऋतः प्राप्ते ऽर्थे मनुष्याणामिति षष्ठी-श्रुतिर्ने विधायिका। न च प्रकरणात्क्रतङ्कलेन विधिः। वाक्यभेदप्रसङ्गात्। उप-वीतं ताविडिधीयते। ऋन्यथा देवलक्ष्ममेव तन्तुरुत इति प्रशंसाया वैयर्थ्यापत्तेः। तिसंख्रोपवीतिवधावर्षवाद्त्वेन निवीतपाचीनावीतयोरेकवाक्यत्वसंभवे पृथिन-धानमयुक्तम् । निवीतप्राचीनावीते मनुष्यपितृविषयलाहैविके कर्मग्ययोग्ये । उपवीतं तु योग्यमिति व्यतिरेकमुखेन स्तावकं निवीतम्। तस्मादर्थवादः ॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

सर्वार्थमुत दशेर्थमुपव्ययत इत्यदः।
सर्वार्थमग्रिहोचे स्यादुपवीतीति लिङ्गतः॥३॥
दशेरद्यं प्रकरणाह्मिङ्गे स्यात्सिडिरन्यथा।
दोहं मृताग्रिहोचस्य स्तोतुमेतदनूदितम् ॥४॥
यज्ञोपवीती हि देवेभ्यो दोहयतीत्येवमग्रिहोचे यज्ञोपवीतस्य सिडवदनुवादेन

लिङ्गेन सर्वेकमीर्थमुपवीतमिति चेत् ॥ न । लिङ्गस्यान्यथोपपत्तेः । मृताग्निहोचं तिस्मन्दिने ६ न्येन हूयते । तच प्राचीनावीती दोहयेदिति विधानस्य स्नुतये यज्ञी-पवीतीत्याद्यनूदितम् । ऋतो लिङ्गाभासेन वाधासंभवात्प्रकरणाहर्शपूर्णमासाङ्ग-मुपवीतम् ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

उपव्याने ८ नुवादो वा विधिवाद्यो यतः स्मृती। प्राप्तं मैवमपूर्वलान्कती लेटा विधीयते ॥ ५॥

नित्योदकी नित्ययज्ञोपवीतीति स्मृत्या प्राप्तस्योपव्ययत इत्ययमनुवाद इति चेत् ॥ मेवम् । पुरुषार्थस्य प्राप्ताविष ऋतर्थस्य प्राप्त्यभावात्पञ्चमळकारेण दर्श-पूर्णमासाङ्गतया विधीयते ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

उपवीती हि देवेभ्यः पुरोदच्चो द्वयं विधिः। वादो वास्यान्यतो ऽप्राप्तेरपूर्वार्थो विधीयते ॥ ६ ॥ हियद्धच्ददयाद्वादः सृत्युपव्यानतो द्वयम्। संप्राप्तं दक्षिणायत्वप्राचीनावीतयोः स्नुतिः॥ ७॥

प्रेतागिहोचे श्रूयते। प्राचीनावीती दोहयेद्यज्ञोपवीती हि देवेभ्यो दोहयतीति।
ये पुरोदच्चो द्भास्तान्दिक्षणायान्स्तृणीयादिति। तच मृतस्यागिहोचे दोहने प्राचीनावीतं द्भास्तरणे दिक्षणायत्वं च यथा विधीयते। तथा मरणात्पूर्वं जीवतो ऽ ग्रिहोचे दोहनाङ्गमुपवीतं द्भास्तरणाङ्गमुत्तरायत्वं च विधातव्यम्। देवेभ्यो
यज्ञोपवीती दोहयत्। मरणात्पुरा ये द्भास्त उदच्चः कार्या इति वचनव्यक्तिः।
न ह्येतदुभयमन्यतः प्राप्तम्। तस्मादपूर्वार्थो विधीयतामिति चेत् ॥ मैवम्। हिशच्देन यच्छच्देन चोभयानुवादलप्रतीतेः। अस्ति च तयोः प्राप्तः। अयवन्युदगयाणीति स्मृत्या सर्वसिन्दैविकं कर्मणि प्राप्तमृत्तरायलमनूद्य विधेयं दिक्षणायत्वं सूयते। तथा दर्शपूर्णमासयोहपव्ययत इत्यनेन विधिना प्राप्तं दैविकमुपवीतमनूद्य विधेयं प्राचीनावीतं स्तूयते। तस्मादनुवादः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

धारयत्युपरिष्टािं देवेभ्य इति संस्तवः। विधिवाद्यो धृतेः पित्र्ये प्रोक्तायाः पूर्ववन्स्तुतिः ॥ ७ ॥ जर्धे विधारणं प्राप्तं समिधो नान्यमानतः। अतो हिशन्दसंत्यागादपूर्वार्थो विधीयते ॥ ९ ॥

प्रेताग्निहोत्र एवं श्रूयते। अधस्तास्तिमधं धारयन्त्रपुद्वेदुपरि हि देवेभ्यो धार-यतीति। तत्र पित्र्यं हिवहींतुं हस्ते धारयन्यदा मन्त्रं पठित। तदानीं सुग्दग्रहस्या-धस्तान्तिमधं धारयेदिति यिष्ठधीयते तदेतदैविकेनोपरिधारणेन स्तूयते। हिश्च्देन पूर्वाधिकरण इवानुवादनप्रतीतिरिति चेत्॥ मैवम्। दैविके हिविषि सुग्दग्रहस्यो-परि सिमडारणस्यापूर्वार्थनेन विधातव्यनात्। अनुवादनगमको हिश्च्दो ऽ संभ-वादुपेक्षणीयः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

दिशं प्रतीचीं मनुजा व्यभजनोत्यसी विधिः। वादो वाच पुराकल्पस्तृत्यर्थो विधिमहेति ॥ १०॥ प्राचीनवंशवाक्योक्तेविधावस्यैकवाक्यतः। दिग्विभागो ऽ र्थवादो ऽ यमुपवीते निवीतवत् ॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। प्राचीनवंशं करोति देवमनुषा दिशो व्यभजना प्राचीं दे-वा दिक्षणां पितरः प्रतीचीं मनुषा उदीचीं रुद्रा यत्प्राचीनवंशं करोति देव-लोकमेव तद्यजमान उपावर्तत इति। श्रच देवादीनां कमीनिधकारान तच वि-धिशङ्का। मनुष्याः प्रतीचीं विभजेयुरित्येवं विधिः स्यात्। कुतः। पुराकल्परूपे-णार्थवादेन स्तूयमानतात्। पूर्वपुरुषाचरितताभिधानं पुराकल्पः। व्यभजनतेत्यनेन भूतार्थवाचिना तदिभधीयते। तस्माहिधिरिति पूर्वपश्चः॥ यस्य मगडपविशेष-स्योपरि वंशाः प्रागया भवन्ति स प्राचीनवंशः। तहिध्येकवाक्यतावगमादर्थ-वादः। सायंकालीनाध्यादौ प्रतीची प्राप्ता॥ सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

परुषि च्छिन्निमित्युक्त्या विहेषस्तु समूलताम् । घृतं देवं मस्तु पित्र्यमित्युक्त्या नवनीतकम् ॥ १२ ॥ यो विदग्धः स इत्युक्त्या पुरोडाशस्य पक्तताम् । स्तीति पूर्वोत्तरी पक्षी योजनीयी निवीतवत् ॥ १३ ॥

द्रीपूर्णमासयोः पिग्डिपतृयज्ञे श्रूयते । यत्परुषि दितं तद्देवानां यदनतरा तन्मनुष्याणां यत्समूलं तत्पितृणां समूलं वर्हिभेवति व्यावृत्या इति । परुषि पर्व-णि। दितं खगिडतम्। तथा ज्योतिष्टोमे श्रूयते दीक्षार्थाभ्यङ्गे। घृतं देवानां मस्तु पितृ णां निष्पकं मनुषाणां तडा एतत्सर्वदेवत्यं यनवनीतं यनवनीतेनाभ्यङ्के सर्वे एव देवताः प्रीणातीति । मस्तु द्धिभवं मग्डम् । निष्पकं शिरसि प्रश्लेष्ठु-मीषि्वलीनं नवनीतं तकं वा। दर्शपूर्णमासयोः पुरोडाशश्रपणे श्रूयते। यो वि-दग्धः स नैर्ऋतो यो ऽ शृतः स रीद्रो यः शृतः स दैवस्तसादविदहता श्रपयि-तव्यः स दैवलायेति । विदग्धो ऽत्यन्तं पक्षः । अशृतो ऽपक्षः । तत्र वर्हिषि समूल छेदस्याभ्यक्ते नवनीतस्य पुरोडाशे यथोचितपाकस्य च विधेयतया सर्व-मविशष्टं स्तावकम् ॥ निवीतविचारस्यैवायं प्रपञ्चः । एवं यन्पूर्णे तन्मनुष्या-णामित्यवापि द्रष्टव्यम्। तच चातुर्मास्येषु महापितृयज्ञे पितृभ्यो ऽ ग्रिष्वात्ते-भ्यो मन्यमित्यच वत्सरहिताया अभिवानीशन्दाभिधेयाया धेन्वा दुग्धे पिष्टं प्रिष्य क्रियमाणे मन्यने श्रूयते । यन्पूर्णं तन्मनुष्याणामुपर्यधो देवानामधः पितृणामर्थ उपमन्यत्यर्थो हि पितृणामिति । तत्र पात्रस्याधोभागरूपेणार्थेन परिमिते दुग्धे मन्थनस्य कर्तव्यालासी ऽर्थो विधीयते। स च पूर्शादिवाक्येन स्तुयते ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चनृतं न वदेडिधः पुंधर्मी वानुवादगीः। सकती पुंसि जुडे वा कती यद्दा विधिः कती ॥ १४॥ ञ्चनृतोक्तेः पुमर्थतात्तविधस्तथाविधः। स्मातीनुवादः पुंकत्वोः श्रुतिप्रक्रिययोर्वशात्॥ १५॥ नाख्याते पुरुषानूक्तेः क्रतावेव प्रयाजवत्। सत्योक्तिनियमादन्यः संयोगो ऽतः क्रतौ विधिः ॥ १६ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। नानृतं वदेदिति। तच पुरुषधर्मत्वेनायं प्रतिषेधी विधीयते। कुतः। प्रतियोगिनो ऽ नृतवदनस्य पुरुषधर्मतया तनिषेधस्यापि पुरु-षधर्मनेनेव विधातव्यलात् । वदेदित्याख्यातं तावन्कर्तृवाचनम् । तेनाख्यातेन कर्तुः प्रतीयमानलात् । पुरुषस्याख्यातप्रत्ययवाच्यले सति प्रकृत्यर्थस्य वदनस्य पुरुषधमेलं युक्तम्। प्रकृतिप्रत्ययी प्रत्ययां सह ब्रूतः। तयोस्तु प्रत्ययः प्राधान्ये-नेति शान्दिकेरह्वोषणाद्वदनस्य पुरुषधर्मने तिस्विधस्यापि पुरुषधर्मन् युक्तम्। अन्यथा भिन्नविषयते बाधकतं न स्यात्। तसात्पुरुषवाचकाख्यातश्रुत्या प्रक-रणं बाधिता पुरुषार्थो ६ यं प्रतिषेधी विधीयते । अस्त्येव स्मार्तः प्रतिषेध इति चेत्। तर्हि तस्यैतच्छूतिवाक्यं मूलमस्तु । तसात्पुरुषार्थे इत्येकः पूर्वपक्षः । ञ्चा-ख्यातश्रुतेः प्रकरणस्य चाविरोधाय क्रतुयुक्तपुरुषधर्मो ऽस्तु । न ह्येतडाक्यं स्मृ-तिमूलम् । भिन्नविषयलात् । स्मृतिश्वोपनयनमारभ्यामरणं पुरुषस्यानृतं प्रतिषे-धित । तन्मध्यपिततनात् । कताविप सार्ती निषेधः प्राप्त एव । तत उभया-र्थो ऽप्ययं प्रतिषेधो न विधीयते। किंत्वनूद्यत इति डितीयः पूर्वपक्षः। आख्यातेन भावना विधीयते । कर्ता तु तदविनाभूतो ऽ थीत्प्रतीयते । ऋतः श्रुत्यभावात्केव-लेन प्रकरिगन प्रयाजादिवदारादुपकारकः क्रतावेव निविशते। न च तचापि वि-धीयते। किंतु सार्वित्रिकस्य निषेधस्य क्रताविप प्राप्तवादनूद्यत इति तृतीयः पूर्व-पक्षः ॥ सत्यमेव वदेबानृतमिति यो ऽयं स्पार्तनियमरूपः पुरुषार्थः संयोगस्त-सादयमन्यः ऋलर्थः संयोगः। ऋतो ऽ प्राप्तलाहिधीयते। एतद्यतिक्रमे क्रतोरेव वैगुण्यम्। न तु पुरुषस्य प्रत्यवायः। अतो ऽत्र ऋतुगामि प्रायश्चित्रम्। पुरुषार्थे नियमातिकमे तु पुरुषस्यैव प्रत्यवायः। न कतोवैंगुर्यम्। तत्र सार्ते प्रायश्चित्र-मिति विशेष: ॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

जञ्जभ्यमानधर्मोक्तिः पुंसी धर्मः क्रतीरुत । वाक्यादाद्यः प्रक्रियया वितीयो ऽस्विवरुद्यया ॥ १७ ॥ दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। प्राणो वै दक्षो ऽपानः क्रतुस्तस्माज्जञ्जभ्यमानो ब्रूयान्मयि दक्षकतू इति प्राणापानावेवात्मन्धन्न इति। गावविनामेन विदारि-तमुखः पुरुषो जञ्जभ्यमानः। तस्य वाक्यान्मन्त्रोक्तिः प्रतीयते। वाक्यं च प्रकरणाडलीयः। तस्मान्तेवलं पुंधर्मे इति चेत्॥ मैवम्। क्रताविप जञ्जभ्यमान-पुरुषसंभवेन वाक्यप्रकरणयोविरोधाभावे सत्युभाभ्यां क्रतुयुक्तपुरुषसंस्कारताव-गमात्॥

### दशमाधिकरणमारचयति॥

विप्रायावगुरेन्नेति क्रत्वर्थो वा पुमर्थता।
फलवन्कतुसान्निध्यान्क्रत्वर्थः पूर्वमन्त्रवत् ॥ १६ ॥
यातनापरिहारस्य निषेधफलतोचिता।
निषेधो ऽयं पुमर्थत्वान्प्रक्रियातो ऽपकृष्यताम् ॥ १९ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। यो बाह्मणायावगुरेतं शतेन यातयात्तसमाड्वाह्म-णाय नावगुरेतेति। तच यथा पूर्वधिकरणे मन्त्रपाठस्य फलरहितस्य फलवित क्रतावङ्गलं प्रकरणेनावगम्यते। एवमचापि ब्राह्मणावज्ञानिषेधस्य क्रत्वङ्गलमिति चेत्॥ न। वैषम्यात्। पूर्वच ह्यात्मिन प्राणापानधारणं मन्त्रोच्चारणफलं न संभ-वित। तस्य प्रागेव सिड्कलात्। इह लवगोरणे शतसंवत्सरयातनामुपन्यस्यावगो-रणिनषेधाद्यातनापरिहारस्य निषेधफलवमुचितम्। तस्मान्निषेधस्य केवलपुरुषा-र्थतया प्रकरणादुक्तर्षो युक्तः॥

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

न संवदेत मलवडाससेत्यपि पूर्ववत् । पुमर्थः स्यान्कतौ क्वापि संवादस्याप्रसक्तितः ॥ २०॥

दर्शपूर्णमासम्बर्णे श्रूयते। मलवडाससा न संवदेदिति। अस्य निषेधस्य प्र-करणान्क्रत्वक्वनिति चेत्॥ मैवम्। अप्रसक्तप्रतिषेधप्रसङ्गात्। यस्य व्रत्ये ऽ हिन पत्न्यनालम्भुका भवति तामपरुध्य यजेतेति रजस्वलाया निःसारणेन कतौ तत्सं-वादस्याप्रसिक्तः। तस्मान्केवलपुरुषार्थस्यास्य प्रकरणादुन्कर्षः॥ बादशाधिकरणमारचयति ॥

हिरएयं वर्णवङ्गार्थं कत्वकुं भरणं भवेत । हिराएयसंस्कृतिवाच वर्णी वोत पुमर्थता ॥ २१ ॥ वैदिकालान्कातुस्मृत्या तद्कं कर्मकारके। प्राधान्यात्संस्कृतिवेर्णी गुणी ऽस्तु विधिलाघवात् ॥ २२ ॥ अनारभ्यश्रुतलेन नियता न कतुस्पृतिः। अतः पुमर्थता स्वर्गः कल्यो ऽ न्यडास्तु राचिवत् ॥ २३ ॥

अनारभ्य श्रूयते । तसात्मुवर्णे हिरएयं भार्ये मुवर्णे एव भवति दुर्वर्णो इस्य भातृत्यो भवतीति । तच यदेतच्छोभनवर्णीपेतहिरएयधारणं तस्य वैदिकिकयाह-पत्वेन क्रतुसारकत्वान्क्रतङ्गसाधारणिमत्येकः पश्चः। क्रत्वङ्गत्वे ऽपि नारादुपकार-कम्। किंतु कतुगतं हिरएयं धारणेन संस्क्रियते। भार्यमित्यच एयत्प्रत्ययस्य कर्म-णि विहितत्वेन कर्मकारकस्य हिरएयस्य प्राधान्यावगमादिति डितीयः पश्चः। वर्णविशिष्टधारणविधाने गौरवाजारणसहितं हिरएयमनूद्य शोभनवर्णमाचं विधे-यमिति तृतीयः पश्चः। नेधापि कल्यों विधिः। न पुरुषार्थे इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यिं कतुप्रकरणे श्रुतं तस्यास्ति नियमेन कतुस्मारकत्वम् । इदं त्वनारभ्याधीतम् । न चाच हिराएं जुद्धादिवन्कतावव्यभिचरितं येन कतुसृतिर्नियम्येत। ननु संस्का-र्यतान्ययानुपपत्या ऋतुप्रवेशः स्यात् । न हि धारणेन संस्कृतस्य हिरण्यस्य ली-किकः कश्चिदुपयोगो ऽस्तीति चेत्। न। कतावयुपयोगाभावात्। कतूपयो-गो ऽपि कल्पत इति चेत्। न। कतूपयोगिलेन संस्कार्यतम्। तेन च कतूपयोग इत्यन्योन्याष्रयताच च कर्मकारकातातांस्कार्यतम्। परसमवेतिक्रयाफलशालित-माचस्य कर्मलक्षाण्तात्। ऋतः क्रतौ नियन्तुमशक्यतात्पुरुषार्थमिदं धारणम्। न चाच फलाभावः । विश्वजिन्यायेन स्वर्गस्य कल्यत्वात् । अयवा राचिसन्त्रे यथा वाक्यशेषेणार्थवादेन श्रुता प्रतिष्ठा फलनेन कल्पिता। तथानापि सुवर्ण एव भवति। दुवैर्णी ऽस्य भातृत्य इत्यर्थवादगतं फलमस्तु। तसात्पुरुषार्थी धा-रणविधिः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

येनेर्त्सेकर्मणा तच जयाहोमे ऽ खिलार्थता। वैदिकेष्वेव वा सर्वशेषो ऽ संकोचकलतः ॥ २४॥ होम आहवनीये स्यात्कृषादिषु न सो ऽ स्ति हि। तेनानारभ्यपाठे ऽपि वैदिकेष्वेव ते जयाः ॥ २५॥

अनारम्य श्रूयते । येन कर्मणेर्त्सेत्तव जयाज्जुहुयाद्राष्ट्रभृतो जुहोत्यभ्यातानाज्जु-होतीति । ईर्लेडिडिमिच्छेत् । चित्तं च स्वाहेत्यादयो जयाः । ऋताषाडित्यादयो राष्ट्रभृतः । अप्तिभूतानामित्यादयो ऽभ्यातानाः । तत्र वैदिककर्मणेव लीकिक-कृष्यादिकर्मणाणृडेरिष्यमाण्यातालंकोचे कारणाभावाज्जयादिहोमः सर्वशेष इति चेत् ॥ मैवम् । यदाहवनीये जुद्धति तेन सो ऽस्याभीष्टः प्रीत इति वाक्येन हो-ममुद्दिश्याहवनीयविधानात्कृष्यादौ तदभावाडैदिकेष्वेव जयादिहोमः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

श्चश्यप्रतियहेष्टिस्तु दातुरित्यभिधास्यते। दानइये लौकिके वा वैदिके वा भवेदियम् ॥ २६ ॥ श्चिविशेषाद्वयोर्थेडा न देयः केसरीत्यतः। निषेधाञ्चौिककात्तच प्रायश्चित्तिरियं भवेत् ॥ २९ ॥ न जलोदरहेतुत्वं प्रमितं लौकिके क्वचित्। वैदिके तु श्रुतं तस्मात्तत्प्रायश्चित्तये ८ च सा ॥ २५ ॥

इदमास्रायते । यावतो ऽश्वान्प्रतिगृह्णीयात्रावतो वारुणांश्वतृष्कपालान्तिर्व-पेदिति । अत्र प्रतिप्रह्मच्दो दानपर इत्यननारमेव वस्यते । तत्र विभेषाश्रवणा-स्नीकिकवैदिकदानयोरुभयोरप्यसाविष्टिरित्येकः पद्यः । न केसरिणो ददातीति स्मृत्या मित्रदायादादिभ्यः प्रीत्या कियमाणं लीकिकमश्वदानं निषिष्ठम् । तदनुष्टाने प्रायश्वित्तरूपेयमिष्टिरिति द्वितीयः पद्यः ॥ वरुणो वा एतं गृह्णाति यो ऽश्वं प्रतिगृह्णातीत्यश्वदाने जलोद्रायाधिरूपो दृष्टदोषो वरुणयहवाक्येनोच्यते । न च लीकिकस्याश्वदानस्य तद्वेतुलं प्रमितम् । वैदिकस्य तु जन्मानारविषयं दोषश्रव- णम्। अतो वैदिकदाने सेष्टिः प्रायश्चित्तम्। अस्ति हि वैदिकमश्चदानम्। वडवा दक्षिणेत्यादिश्रवणात्॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

यावतः प्रतिगृह्णीयादश्वांस्तावत्य इष्टयः।
प्रतियहीतुर्दातुर्वा स्यादाद्यो ऽस्तु यथाविधि ॥ २०॥
श्रमंजातविरोध्यर्थवादादातुः प्रजापतेः।
इष्टिः श्रुता ततो दातुर्णिजर्थे ऽपि विधि नयेत्॥ ३०॥

पूर्वोदाहते वाक्ये प्रितगृह्णीयादिति विधिपदश्रवणात्प्रितियहीतृरिति चेत्॥
न। उपक्रमरूपेणार्थवादेन दातुस्तदिष्टिप्रतीतेः। उपक्रमश्चेवं श्रूयते। प्रजापितवेहणायाश्वमनयत्स स्वां देवतामार्क्कत्स पर्यदीर्यत स एतं वाहणं चतुष्कपालमपश्यत्तं निरवपत्ततो वे वहणपाशादमुच्यतेति। श्रनयहत्तवान्। स च दाता
प्रजापितः। स्वकीयां वहणदेवतां जलोदररोगप्रदां प्राप्तवांस्तेन च रोगेण यस्तः
स प्रजापितिवदीणों भूत्वा रोगपिहारायेष्टिं कृत्वा रोगादमुच्यतेत्यच दातुरिष्टिरित्यवगम्यते। श्रसंजातिवरोध्युपक्रमानुसारेण विधायकपदमि प्रतियाहयेदित्येवमन्तर्भावितणिजर्थतया व्याख्येयम्॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

सोमवामिचरुलेंकि वेदे वेन्द्रियसंक्षयः।

हष्टदोषो लौकिके ऽतो वमने विहितश्वरः ॥ ३१॥

ऋदोषो वमनायैव लोके पानं श्रुतौ पुनः।

जरणाय ततो वान्तिदोषशान्यै भवेच्चरः ॥ ३२॥

इदमासायते । सीमेन्द्रं चरं निर्वेपेक्ट्यामानं सोमवामिन इति । तच ली-निने सोमवमने विहितो ऽयं चरुः । कुतः । वि वा एष इन्द्रियेण वीर्येण व्युध्यते यः सोमं वमतीति दृष्टदोषमुपन्यस्य तक्कान्तये चरुविधानादिति चेत् ॥ मैवम् । लोके धातुसाम्यार्थिना वमनायैव सोमस्य पाने सित वमनस्य दोषहेतु- लाभावात्। वेदे तु हिन्व मे गाचा हरिव इत्यनेन मन्त्रेण जरियतुं सोमः पीयते। तच वमनप्रायश्वित्रार्थो ऽयं चरुः॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

ऋितजो वमने ऽ येष कर्तुरेवीत वर्जनात्। विशेषस्यायिमो मैवं कर्तुरेव निरुक्तितः॥ ३३॥

ईहग्रस्य सोमस्य वमने चरुरिति विशेषस्याभावाद्दिनां यजमानस्य च वमने सर्वेचासी चरुरिति चेत् ॥ मैवम् । यो वमित स निर्वेपतीिति निर्वेप्तृपूर्वेवमनं चरुनिमित्तम् । निर्वेप्ता च यजमानः । ऋतिजो निर्वेप्तृत्वे ऽधिकार्यन्तरत्वप्रसङ्गात् । तस्माद्यजमानस्यव वमने चरुविधिः ॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ।

यागे हिवर्यजेलुत्सं को ऽ यंशः शिष्यते ऽपि वा। देवार्थलाद्यजेत्सर्वे शिष्यते दिखततः ॥ ३४॥

श्रायेयो ऽष्टाकपाल इत्यन कृत्को ऽपि पुरोडाशो ऽयये त्यक्तव्यः । तिहतेन कृत्कस्यायिदेवतासंबन्धावगतेस्त्यागमन्तरेण तदनुपपत्तेरिति चेत् ॥ मैवम् । हिर्हे-विषी ऽवद्यतीत्यवदानद्वयं श्रूयते । श्रवदेयं चाङ्गुष्टपर्वमानम् । तथा च कल्पसू-नकारः । श्रायेयस्य पुरोडाशस्य मध्यादङ्गुष्टपर्वमानमवदानं तिरश्चीनमवद्यतीति । ततो हिवषः सकाशादङ्गुष्टपर्वद्वयमानं खराडियता त्यक्तव्यम् । इतरक्षेषणीयम् । देवतासंबन्धश्चांशहारेणापुपपद्यते ॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

शेषात्स्वष्टकृदेकस्मात्सर्वभयो वैकतः कृते।

शास्त्रार्थिसिडिः सर्वेभ्यः कार्यः संस्कारसाम्यतः ॥ ३५॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । शेषात्स्वष्टकृते समवद्यतीति । तचायेयादीनां चया-णां हिवषां मध्ये यस्य कस्यचिदेकस्य हिवषः शेषादवदातव्यम् । तावतेव शा-स्त्रार्थानुष्टानसिद्धेरिति चेत् ॥ मेवम् । उपयुक्तं हिवः संस्कर्तुमिद्मवदीयते । संस्कारश्च सर्वेष्विप हिवःषु समानः । तस्मात्सर्वेभ्यो हिवःशेषेभ्यः स्विष्टकृतनु-ष्टेयः ॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

यदैकसात्तरा मुख्यनियतिर्नोत विद्यते। नाश्चतेरस्ति मुख्यातिक्रमणे हेलभावतः ॥ ३६ ॥

एकसादेव हविःशेषात्स्वष्टकृदिति पूर्वाधिकरणे पूर्वपश्चः । तिसन्पश्चे नि-यामकस्याश्रुतत्वाद्यसात्कसाचिडविःशेषादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रथमातिकमे का-रणाभावात्प्रथमहविःशेषेणेव संस्कारसिडावितरच प्राप्यभावादस्ति नियतिः ॥

# एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

इदं ब्रह्मण इत्युक्तिः क्रयाथा भक्षणाय वा। भक्षात्रुतेः क्रयाथातो यथेष्टं तैर्नियुज्यताम् ॥ ३९ ॥ देवताये समस्तस्य क्रुप्तलात्स्वामिता न हि। शेषस्य प्रतिपत्त्यर्थे भक्षणं तच युज्यते ॥ ३८ ॥

चतुर्धाकृतपुरोडाशस्य भागान्यजमान एवं निर्दिशेत्। इदं ब्रह्मण इदं होतुरिद्मध्योरिद्मग्रीध इति। सो ऽयं निर्देशो न भक्षणार्थः। भक्षणस्याश्रुतत्वात्। ततो भृतिदानेन तानृत्विजः परिक्रेतुमयं निर्देशः कृतः। क्रयश्च तदङ्गीकारानुसारेण स्वल्पेनाप्युपपद्यते। तसात्स्वकीया भागास्तेरिक्वयोपयोक्तं शक्या इति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रग्रये जुष्टं निर्वपामीति कृत्वस्य हविषो देवतार्थं संकल्पितत्वेन तच यजमानस्य स्वामित्याभावाच युक्तः परिक्रयः। भक्षणं तु प्रतिपत्त्यर्थताद्युक्तम्। श्रवशिष्टस्य यः को ऽष्युपयोगः प्रतिपत्तिः। पुरोडाशस्य भक्षणाईत्वाद्वस्र्योन कर्मकराणामुस्ताहजननाच भक्षणार्थो ऽयं निर्देशो युज्यते॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥

पन्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

उपांजुयाजद्रव्येग शेषकार्यं भवेच वा।

भवेडविभ्यः सर्वेभ्य इत्युक्त्या प्रापितत्वतः ॥ १॥

उक्ताज्यद्रव्यशेषस्तु भाव्युपस्तरणादिकृत् ।

अतो न प्रतिपत्त्यहीः शेषकार्यं ततः कथम् ॥२॥

भीवादाज्यादुपांष्पुयाजार्थमवदाने कृते तन्छेषेण भीवेण द्रव्येण स्विष्टकृदादिकं शेषकार्यं कर्तव्यम् । कृतः । तद्यसर्वेभ्यो हिवभ्यः समवद्यतीति वाक्येन प्रापित-वादिति चेत् ॥ मैवम् । कृतार्थद्व्यशेषो द्युपयोगापेष्ठः प्रतिपत्तुमहिति । भीवं वाज्यं न कृतार्थम् । तेन कर्तव्यानां भविष्यतामुपस्तरणादीनां सङ्गावात् । तस्माच तेन शेषकार्यं भवति ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

आक्रामन्सह कुम्नीनिरिस्त शेषिकया न वा। जुद्धावदानात्प्रकृताविव शेषिकयोचिता ॥३॥ कुम्नीषु शेषासंसिद्धेः साकंप्रस्थानकर्मेणि। न स्विष्टकृदिदं कार्यमग्रीधः सुक्प्रदानतः ॥४॥

साकंप्रस्थायीयेन यजेत पणुकाम इति विहिते कर्मणि श्रूयते । सह कुम्भीभि-रिमकामचाहेति । तच चतमृभिदेधिपयः कुम्भीभिः सहाहवनीयदेशे ऽभिक्रमण-माचं श्रुतम् । न तु तच कुम्भीभिहोंमः श्रुतः । तथा सत्यस्य कर्मणः साचा-य्यविकृतिवाज्जुहा कुम्भीभ्यो ऽवदाय होतव्यम् । हुतशेषेण च स्विष्टकृदादिकं साचाय्यशेषेणेव कर्तव्यमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ नाच कुम्भीषु हुतशेषः सिध्यति । साचाय्यवज्जुहा तदवदानाभावात् । श्रयीधे सुची प्रदाय सह कुम्भीभिरिम-कामिन्युक्त्या जुहूपभृतोः प्रज्ञत्वादिभक्रमणस्य होमार्थत्वाच कुम्भीभिरेव दिध-पयसोहोंमे सित कुम्भीमाचमविश्यते । न तु हिवःशेषः । तच कुतः शेष-कार्यम् ॥ तृतीयाधिकरणमारचयित ॥
सीचामण्यां यहे स्विष्टकृदाद्यस्ति न वास्ति तत्।
शेषणाच मुराश्चीरयोग्नयचोपयोगतः ॥ ॥

सीवामणीनामके यागे श्रूयते । पयोयहाः सुरायहाश्च गृह्यना इति । तव प्रकृतिगतसोमयहेष्विव शेषकार्यं स्विष्टकृदादिकमस्ति । न चाच पूर्ववच्छेषा-भावः। उच्छिनष्टि न सर्व जुहोतीत्यवशेषियतव्यवश्यवणादिति चेत् ॥ मैवम् । श्रवशिष्टस्यान्यवोपयोगश्रवणात् । ब्राह्मणं परिक्रीणीयादुच्छेषणस्य पातारिमिति श्रूयते । यदि ब्राह्मणं न विन्देत वल्मीकवपायामवनयेदिति च । शतानृणायां समवनयेदिति च । शतच्छिद्रा कुम्भी शतानृणा । तस्माचास्ति स्विष्टकृदादिकम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

रशंतरादिभिभिना इन्द्रास्तेषां न भिद्यते।
पुरोडाशस्त्रच शेषकायै किं भिद्यते न वा ॥ ६ ॥
भिद्यते कर्मणां भेदाचोदकैः पृथगुक्तितः।
शेषस्य सर्वतुल्यावाज्ञकायै सकृदियताम् ॥ ९ ॥

य इन्द्रियकामो वीर्यकामः स्यासमेतया सर्वपृष्ठया याजयेदिति विहितायानिष्ठी षडिन्द्रा एवं श्रूयन्ते। इन्द्राय राश्चन्तरायेन्द्राय बार्हतायेन्द्राय वैरूपायेन्द्राय
वैराजायेन्द्राय शाक्षरायेन्द्राय रेवतायेति। तच स्वरूपेणेको ऽपीन्द्रः पृष्ठस्तोचेषु
षद्मु विहितानां षणां रशंतरादिसाम्नां संबन्धेन विशेष्यमाणः षोढा भिद्यते।
तासां सर्वासामिन्द्रदेवतानामेक एव पुरोडाशो विधीयते। बादशकपालः पुरोडाशो भवति वैश्वदेवलायेति। तस्मिश्च पुरोडाशे प्रोक्तदेवताभ्यः पृथकपृथकप्रदानाय बहुभ्यः प्रदेशेभ्यो ऽवदानं श्रूयते। समन्तं पर्यवद्यतीति। तच देवताभेदेन
प्रदानभेदेन च कर्मणां भेदे सित चोदकैः पृथगितदेशान्स्वष्टकृदिडादिशेषकायै
षद्भुतः पृथक्कतेष्यमिति चेत्॥ मैवम्। शेषस्यैकत्वेन तन्प्रतिपत्तेः पृथक्कासंभवात्।
तस्मात्सकृदेव कार्यम्॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रवायवशेषस्य सकुद्रश्च उतासकृत्। पूर्वन्यायात्सकृत्प्राप्ती हिभैक्षो वचनाद्भवेत्॥ ७॥

ज्योतिष्टोमे यो ऽयमैन्द्रवायवयह इष्यते तत्र संस्कार्यस्य सोमस्यैकलात्सकृदेव शेषकार्यमिति चेत्॥ मैवम्। डिरेन्द्रवायवस्य भक्षयित डिर्ह्यतस्य वषद्भरोतीति वचनाद्विभैक्षणम्॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति॥

सोमेष्वभक्षो भक्षो वा न भक्षो यहहोमतः। अल्पोक्तेरस्ति शेषो ऽस्य भक्षो ऽपूर्ववचोवलात्॥ ९॥

सोमयागेषु शेषभक्षो नास्ति । यद्गहाञ्जहोतीति कृत्त्वयहेणाहुतिश्रवणात्तुम्भीिष्वव शेषाभावादिति चेत् ॥ मैवम् । अल्यं जुहोतीति विशेषवचनाच्छेषः सिध्यति । तज्जक्षणं तपूर्वार्थप्रतिपादकवचनेभ्यो ऽवगम्यते । आश्विनं भक्षयित्ता ।
द्विरेन्द्रवायवस्य भक्षयित्ता । सदिस भक्षयन्तीत्यादीनि वचनान्यपूर्वार्थे प्रतिपादयन्ति । ततो भक्षविधानादिस्ति सोमेषु भक्षः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

किं प्रेतु होतुश्वमस इत्यभक्षो ऽय भक्षणम्। ऋभक्षो ऽनुक्तितो होतुश्वमसेत्याख्ययास्तु तत्॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । प्रेतु होतुश्वमसः प्र ब्रह्मणः प्रोत्तातृषां प्र यजमानस्य प्र यन्तु सदस्यानामिति । तच वचनाभावादभक्ष इति चेत् ॥ मैवम् । समाख्यागते चमसश्चे भक्षणस्य प्रतीयमानतात् । चम्यते भक्ष्यते सोमो ऽस्मिन्पाचिशेष इति हि तद्युत्पत्तिः । तसादिस्ति तद्वक्षणम् ॥

### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

मोज्ञानृषामिति ह्येक उज्ञाता भक्षयेदुत । सर्वे ऽपि किंवा सुब्रह्मएयेनोनाः सामगायिनः ॥ ११ ॥ सहितास्तेन ते वाद्य उद्गातृष्ट्यतितो ऽखिलाः। बहुत्वाद्गानयोगेन तृतीयो रूढिबाधिते ॥ १२ ॥ योगे समाख्यया दिख्डन्यायादन्यो ऽच भाष्यगः। सदिस स्थित्यभावेन तृतीयो वार्त्तिकोदितः ॥ १३ ॥

पूर्वीदाहतवाको प्रोत्तातृणामित्यवैकस्यैव भक्षः। उन्नीयशब्दाभिधेयायाः सामभक्तेरुतातर्युन्नातृप्रातिपदिकस्य रूढलादित्येकः पूर्वपक्षः। उन्नातृणामित्यस्य वहुत्वस्यैकस्मित्रसंभवादुन्नाचेपलिश्वताः षोडशित्वेजः सर्वे ऽपि भश्ययेयुरिति हिन्तीयः। उन्नीयप्रस्तावप्रतिहारान्सामभागानुन्नातृप्रस्तोतृप्रतिहतीरः प्रयोगकाले गायितः। उदुक्वर्षेण गायिता योगेनोन्नातारस्त्रयो भश्ययेयुरिति तृतीयः पश्यः॥ रूढिर्योगमपहरतीति त्यायादेक एवोन्नाता। तेन बहुवचनोपपत्तये प्रत्यासन्ना उपलक्ष्यते। प्रत्यासित्तश्च प्रस्तोतृप्रतिहचीरिव सुब्रह्मण्यस्यास्ति। सामवेदाध्यायितेन सुब्रह्मण्याह्मानरूपे तदीये कर्मण्यणोन्नाचसमाख्यायाः सन्नात्। तस्मात्सुन्नस्ययेन सहिताश्वतारः सामगा भश्ययेयुरित्ययमन्यः पश्चो भाष्यकारस्याभिमतः॥ वार्त्तिककारस्तु सदसो भश्चणस्थानतात्सुन्नस्ययस्य सदस्यप्रवेशान्नेन विरिहता श्रविश्वाः सामगा भश्चयन्तीत्यमुमेव तृतीयं पश्चमङ्गीचकार॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

विं स्याचमितामेव हारियोजनभक्षणम्। सर्वेषां वायमित्तेषां पूर्वेवाक्येन संनिधेः॥ १४॥ लिप्सनो सर्वे एवेति हारियोजनवाक्यतः। यावस्तुतो ऽ पस्ति भक्षश्चमित्तमकारणम्॥ १५॥

हरिरिस हारियोजन इत्यनेन मन्त्रेण गृह्यमाणी यही हारियोजनः। होतृब्रह्या-दयश्वमितः। यस्तु चतुर्णी होतृणां मध्ये चतुर्थी यावस्तुन्नामको ऽस्ति नासी चमसी। तत्र चमितनामेव हारियोजनभक्षणम्। कुतः। यथाचमसमन्यांश्वम-सांश्वमितनो भक्षयन्यथेतस्य हारियोजनस्य सर्व एव लिप्सन्त इत्यत्र पूर्ववाक्ये चमितनां संनिहितनेनोत्तरवाक्ये सर्वश्रन्थेन तेषामेवाभिधातव्यतात्। अतो ना-स्ति यावस्तुतस्तत्र भक्ष इति प्राप्ते बूमः॥ अथशन्देनैवकारेण च चमिसमान- शङ्कामपोद्य वाक्येन विहितस्य सर्वभक्षणस्य संनिहितमात्रसंकोचायोगादिस्त यावस्तुतो ऽपि भक्षः। तस्माचमसितं न भक्षणे कारणम्॥

### दशमाधिकरणमारचयति॥

आद्यभक्षे वषद्वर्तुर्विधिः प्राथम्य एव किम्। किंवा तद्युक्तभक्षे स्याइषद्वारिनिमक्तके ॥ १६ ॥ अप्राप्तेरियमो मैवं समासस्थित्यसंभवात्। विशिष्टस्य विधिस्तस्माइषद्वारो ऽपि कारणम् ॥ १९ ॥

वषद्वर्तुः प्रथमभक्ष इत्येवं श्रूयते । वषद्वर्ता होता । तस्य भक्षणं समाख्यया प्राप्तम् । प्राथम्यं लप्राप्तमिति तदेवाच विधीयत इति चेत् ॥ मैवम् । प्रथमभक्ष इत्यस्य समस्तपद्वेन यो भक्षः स प्रथम इत्येवं विच्छिद्यान्वेतुमयोग्यत्वात्प्राथम्य-विशिष्टं भक्षणम्च विधीयते । तस्मिन्भक्षणे वषद्वारः कारणम् ॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

आख्यावचीवषद्भारा एव किं भक्षहेतवः। किंवाभिषवहोमी च तवाद्यो ऽस्तूक्तया दिशा ॥ १६॥ हविधाने ऽभिषुत्याथ हुला सदिस भक्षयेत्। इति श्रुतलतस्ती च भक्षहेतू यथेतरे ॥ १९॥

प्रेतु होतुश्चमस इत्यत्र समाख्या भक्षहेतुः । हारियोजने वाक्यम् । वषद्भतुः प्रथमभक्ष इत्यत्र वषद्वार इत्येवमुक्तत्वात्त्वय एव भक्षहेतव इति चेत् ॥ मैवम् । हिवधीने याविभरिभषुत्याहवनीये हुत्वा प्रत्यत्वः परेत्य सदिस भक्षान्भक्षयनीति श्रूयते । उत्तरवेद्याः प्रतीचीने मग्डपे ऽभिषवः । उत्तरवेद्यां होमः । सदिस भक्ष-ग्रम्। तत्राभिषवहोमयोर्वचनान्तरप्राप्तयोरिवधेयतया तौ निमिन्नत्वेनानूद्य भक्षणं विधीयते । तस्मात्समाख्यादिवदेतयोरिप हेतुत्वमित्तः ॥

### बादशाधिकरणमारचयति ॥

हेतुसंघे विकल्पः किं बाधो वाय समुचयः।

साम्याडिकल्पो बाध्यनां सावकाशाः समाख्यया ॥ २०॥ नेव वाचनिकं बाध्यं भक्षणे ऽच विभागशः। सिद्धे विकल्पो नो युक्तः स्वीकार्यो ऽतः समुचयः॥ २०॥

प्रेतु होतुश्वमसः प्र ब्रह्मण इत्यच चमसिषु समाख्या भक्षणे हेतुः। वषद्वर्तुः प्रथमभक्ष इत्यच वषद्वारो होतुभेक्षहेतुः। हिवधाने याविभरिभषुत्याहवनीये हुला सदिस भक्षयन्तीत्यचाभिषवसिहतो होमो ऽध्वर्योभैक्षहेतुः। तच चमसवषद्वारयोः संघो होतिर प्राप्तः। चमसाभिषवहोमसंघो ऽध्वर्योः प्राप्तः। तच हेतुइयस्य समानवल्लािडकल्पे सत्यन्यतरिनिमत्तकृतमेव भक्षणिनित्याद्यः पक्षः। वषद्वारािदहेन्तोश्वमसेतरयहेषु सावकाश्रलािचरवकाश्रया चमससमाख्यया तडाधे सित चमसेषु पािक्षकमिप वषद्वारािदहेनुकं भक्षणं नास्तीित द्वितीयः पक्षः॥ वषद्वतुरित्यािदवाक्यस्य प्रवल्लात्समाख्यया वाधो न युक्तः। निरवकाश्रतया सािप प्रवलेति चेत्। तिर्हं प्रमाण्डयेन पृथ्यभक्षणे विहिते समुचयो ऽभ्युपेयः। न च वीहियवविडकल्पः। तच पुरोडाशिनष्यादनस्य दृष्टप्रयोजनस्यक्तवात्। इह तु नियमादृष्टि भक्षणम्। तचादृष्टं यथावचनं द्विविधम्। तस्मात्समुचयः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥
एकपाचे किमध्वर्युरद्यात्पूर्वमुतेतरः।
तद्वस्ते पाचसंस्थानात्तस्य प्रथमभक्षणम् ॥ २२ ॥
पाहि होतेव नः पूर्व इति मन्त्रेण पूर्वता।
वषद्वर्तुस्तुद्वेश्व न्यायबाध्यं वचो न हि ॥ २३ ॥

एकसिन्पाने बहूनां क्रचिडिहितं भक्षणम्। तनाध्वयुः प्रथमं भक्षयेत्। पान-संनिधानादिति चेत्॥ मैवम्। लिङ्गवाक्याभ्यां होतुः प्रथमभक्षावगमात्। होतेव नः प्रथमः पाहीत्यृत्विजो ऽध्वयुं संबोध्येवं प्रार्थयन्ते। यथा होतास्मन्नः पूर्वे भक्ष-यिता शेषप्रदानेनास्मान्पालितवान्। तथा त्मपि पाहीति तदेतडोतुः प्रथमभक्षे लिङ्गम्। वाक्यं चैवमासातम्। वषद्वर्तुः प्रथमभक्ष इति। तन विशिष्टविधाना-ग्राथम्यमपि सिध्यति। न चैतडचनं पानसंनिधिरूपेण न्यायमानेण बाधितुं शक्यम्। तसाडोता प्रथमं भक्षयेत्॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

नानुज्ञापूर्वको भक्षस्तत्पूर्वी वाच लाघवात्। आद्यो नानुपहूर्तेन पेय इत्युक्तितो ऽन्तिमः ॥ २४॥

अनुज्ञाभक्षयोर्डयोरनुष्ठितौ गौरवाङ्गक्षमाचिमिति चेत्॥ मैवम्। तस्मान्तीमो नानुपहूतेन पेय इति वचनेनानुज्ञाया आवश्यकत्वात्॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

किमनुज्ञा लौकिकोक्त्या वेदोक्त्या वा यथा तथा। अविशेषादुपह्नानं मन्त्रलिङ्गातु वैदिकी ॥ २५॥

उपहृत उपह्रयस्वेत्ययं मन्त्रो लिङ्गेन मन्त्रमनुद्धायां विनियुङ्के । तसाद्वैदिको-स्था तदनुद्धानम् ॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

उपद्धयस्वीपहृत इत्यशेषी द्वयोर्भवेत्। अनुज्ञानुज्ञापनयोरयवासी विभज्यते ॥ २६ ॥ विभागकरणाभावादशेषश्चेच लिङ्गतः। उपहूर्यत्यनुज्ञप्नावनुज्ञाने तथेतरः ॥ २९ ॥

उपहूत उपह्रयस्वेत्यस्मिनान्त्रे मध्यमपुरुषेकवचनान्तो भागः पश्चात्पिठ-तो ऽपि प्रथमभावित्यनुज्ञापने समर्थः। प्रथमेकवचनान्तस्तु प्रथमपिठतो ऽणुज्ञ-रसमानतात्पश्चाज्ञावित्यामनुज्ञायां समर्थः। तस्माल्लिङ्गेन विभज्य विनियुज्यते॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

उपद्घानमशेषाणामुत स्यादेकपानिणाम्। अदृष्टहेतोराद्यः स्यादृष्टाधिक्यादितो ऽ नितमः॥ २५॥

अनुज्ञापनस्यादृष्टं प्रयोजनम्। तच्च विभिन्नपानेष्विप समानमिति चेत्॥ मैवम्। दृष्टप्रयोजनस्य सङ्गावात्। साधारणे वस्तुनि कथंचिङ्गागाधिको ऽपराधो । भवति। अतो न्यूनाधिकत्वपरिहारिनिमिन्नमनुज्ञापनमेकपानिणामेव॥ अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

होतुर्याज्यापनीती किं न वषद्भारभक्षयोः। अपनीतिहतापायो नापनीतिर्विभेदतः ॥ २०॥ यजमानेन यष्टव्यं न विनेष्टिर्वषद्भृतिम्।

वषद्वारो याज्ययातः सहापेत्यदनं तथा ॥ ३०॥

ज्योतिष्टोम ज्ञृतुयाजनामकेषु यागेष्वासायते। यजमानस्य याज्या सो ६ भि प्रेष्यति होत्रोतद्यजेति स्वयं वा निषद्य यजतीति। हीचे काग्छे समासाता याज्याः समाख्यया होतुः प्राप्ताः। तच काचिद्याज्या होतुरपनीय यजमानस्य विधीयते। ततो यजमानः स्वेच्छया होतारं वा प्रेष्यति स्वयं वा याज्यां पठिति। तच स्वपाठपश्चे याज्येव होतुरपनीयते। न तु वषद्वारभश्चावपनीयते। तयोगीज्यायामनन्तर्भावात्। अतो होता वषद्वरोति भश्चयति चेति प्राप्ते बूमः॥ स्वयं वा निषद्य यजतीतिपश्चस्वीकाराद्यजमानेन यागः कर्तव्यः। स च यागो वषद्वारमन्तरेण न संभवति। याज्याया अधि वषद्वरोतीति तद्विधानात्। यजमानो याज्यां पठतु। होता वषद्वरोतीति चेत्। मैवम्। अनवानं यजतीति याज्यावषद्वारयोर्मध्ये श्वासनिष्येनैककर्तृतावगमात्। अतो याज्यया सह वषद्वारो होतुरपैति। तदपाये वषद्वारिनिमत्तो भश्चश्च होतुरपेत्य यजमाने निविशते॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

न्ययोधिषष्टं सोमस्य स्थाने स्वन्त्रियवैश्ययोः।
भक्षमाने विकुर्यात्तसोमयागे ऽपि वा तथा ॥३१॥
विभस्यिषया वाक्यमुपक्रम्योपसंहतम्।
भक्षं यच्छेदिति ततो विकारो भस्यमानगः ॥३२॥
फलाख्यचमसेनासौ यजेतेति श्रुतत्वतः।
इज्यायां च विकारो ऽस्ति यागार्था भस्यसंस्कृतिः॥३३॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यदि राजन्यं वैश्यं वा याजयेत्स यदि सोमं विभक्षयिषेच्य-योधिस्तिभिनीराहृत्य ताः संपिष्य द्धन्युन्मुज्य तमसौ भक्षं प्रयक्छेन्न सोमिमिति। स्तिभिन्यो मुकुलानि । तचीपक्रमोपसंहारयोर्भश्चविषयताङ्गश्चमाचे सोमः पिष्टेन विक्रियत इति चेत् ॥ मैवम् । यदान्यांश्वमसाञ्चुद्धन्यथेतस्य दर्भतरुणकेनोपहृत्य जुहोतीति श्रुतम् । तच फलचमसरूपेण यथोक्तपिष्टेन यागमङ्गीकृत्य तरुणक-गुणो विधीयते । किं च । इष्टद्रव्यसंस्कारो हि भश्चः । स च यागमन्तरेणानुपपनः । तस्माद्यागे ऽपि विकारः ॥

#### विशाधिकरणमारचयति ॥

राजसूये कचित्कर्तुश्चमसो दश्भिर्जनैः। भक्ष्यः किं तच राजन्या भक्षका ब्राह्मणा उत ॥ ३४॥ श्राद्यो भानात्संख्ययेकजातेर्विप्राः शतं दश। चमसानद्युरियुक्त्या राजपाचं च विप्रगम्॥ ३५॥

राजसूये दशपेयनामके यागे श्रूयते। दश दशैकेंकं चमसमनुप्रसर्पनीति। तच यजमानस्य राजन्यस्य यश्रमसः सो ऽ यं राजन्येरेव दशिभिक्षणीयः। कुतः। दशेति संख्यया जान्येकलप्रतिभानात्। तथा हि दशपेयस्य ज्योतिष्टोमिवकृतिलात्प्राकृतं धर्मजातं चोदकेन प्राप्तम्। प्रकृतौ च यजमानचमसस्य भिन्नजातिभिभेस्थणं नास्तीत्यचापि तथिव प्राप्तम्। यद्यच दशेति विशेषो विधीयेत। तिर्हे प्राकृतं
भक्षकसंख्यामाचं निवतिताम्। न लेकजातिलम्। तस्माद्राजन्यो यजमानो ऽन्ये
राजन्यैनविभिः सह भक्षयेदिति प्राप्ते श्रूमः॥ प्रकृतितः प्राप्तेषु दशसु चमसेषु भक्षणायानुप्रसर्पतां पुरुषाणां दश दशेति वीप्तया प्रति चमसं दशसंख्यां विधायार्थसिद्धां शतसंख्यामनूद्य संख्येयानां सर्वेषां त्रास्त्रण्यं विधीयते। शतं त्रास्त्रणाः पिवन्तीति। तथा सित यजमानस्यापि राजन्यस्य यच भक्षो नास्त्रि तच कुतो ऽन्ये
राजन्या भक्षयेयुः। तस्माद्वास्त्रणा एव भक्षकाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य पन्नमः पादः॥

षष्ठपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
प्रकृतौ विकृतौ वा स्याद्यस्य पर्णेत्यसौ विधिः।
प्रकृतावेव वा तुस्याद्वचनादुभयोरसौ ॥ १ ॥
जुहूमाश्रित्य पर्णेले विधिः प्रकृतिमाचगः।
चोदकेनोभयप्राप्तिविकृतौ विधिनाच किम् ॥ २ ॥

श्रनारभ्य श्रूयते । यस्य पर्णमयी जुहूर्भवित न स पापं श्लोकं शृणोतीति ।
तचाव्यभिचितिकतुसंबन्धवतीं जुहूमाश्रित्य तडेतुः पर्णवृक्षो वाक्येन विधीयते ।
या जुहूः सा पर्णमयीति । वाक्यं च प्रकृतिविकृत्योस्तुल्यं प्रवर्तते । उभयच पर्णनाया जुहाः सत्त्वात् । तस्मान्प्रकृतिविकृत्योस्भयोरप्ययं विधिरिति प्राप्ते बूमः ॥
किमयं विधिर्विकृतौ चोदकात्पूर्वं निविश्रते पश्चाद्वा । नाद्यः । श्राश्रयभूताया
जुहाश्चोदकमन्तरेणासंभवात् । दितीये तु पर्णतमिप जुहा सहैव चोदकेनातिदिरयते । तच पुनर्विधिवयर्थ्याद्यं विधिः प्रकृतिमाचगः ॥ एवं यस्य खादिरः सुवो
भवतीत्युदाहरणीयम् ॥

#### **डितीयाधिकरणमारचयति**॥

सामिधेनीः सप्तदश प्रकृती विकृतावृत । पूर्ववत्प्रकृती पाञ्चदश्येनैतिडिकल्पते ॥ ३ ॥ विकृती साप्तदश्यं स्यात्प्रकृती प्रक्रियावलात् । पाञ्चदश्यावरुडाचादाकाङ्काया निवृत्तितः ॥ ४ ॥

श्रनारभ्य श्रूयते। सप्तद्श सामिधेनीरनुत्रूयादिति। प्र वो वाजा श्रभि द्यव इत्या-द्या श्रियसिमन्धनाथा च्युचः सामिधेन्यः। तासां साप्तद्श्यं पूर्वन्यायेन प्रकृतिग-तम्। यदि प्रकृतौ पच्यद्श सामिधेनीरन्वाहेति विधिः स्यात्। तिर्हे पाच्यद्श्यसाप्त-द्श्ये विकल्पेयातामिति प्राप्ते त्रूमः॥ विकृतावेव साप्तद्श्यं निविशते। प्रकृतौ पा-च्यद्श्येनावरुद्धानां सामिधेनीनां संख्याकाङ्काया श्रभावात्। न च पाच्यद्श्यसा-प्रदश्यवाक्ययोः समानवल्रनाद्वरोधाभाव इति शङ्कनीयम्। पाच्यद्श्ये प्रकरणा-नुप्रहस्याधिकत्वात्। तस्मान्मिचविन्दाध्यरकल्पादिविकृतौ साप्तद्श्यमविष्ठते। न चाच पूर्वन्यायो ऽस्ति। साप्तदश्यस्य चोदकप्राप्यभावेन पुनर्विधाने दोषाभावात्॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

साप्तदश्यं तु वैश्यस्य विकृती प्रकृतावृत ।
पूर्ववचेन संकोचानित्ये नैमित्तिकोक्तितः ॥ ५॥
गोदोहनेन प्रण्येकामीत्येतदुदाहरत् ।
भाषकारस्तद्यस्तु त्यायस्याच समत्ततः ॥ ६॥

सप्तदशानुत्रूयाडेश्यस्येति विहितं वैश्यनिमित्तं साप्तदश्यं पूर्वन्यायेन विकृति-गतमिति चेत्॥ मेवम्। नैमित्तिकेनानेन वचनेन प्रकृतिगतंस्य नित्यपाञ्चदश्यस्य वैश्यव्यतिरिक्तविषयतया संकोचनीयलात्। नित्यं सामान्यरूपतया सावकाशलेन च दुर्वलम्। नैमित्तिकं तु विशेषरूपलनिरवकाशलाभ्यां प्रवलम्। तस्माडेश्यनि-मित्तकं साप्तदश्यं प्रकृताववितष्ठते ॥

अत्र भाष्यकारो ऽ न्यदुदाजहार। चमसेनापः प्रण्येद्वोदोहनेन पणुकामस्येति। तत्र प्रकृतेश्वमसेनावरु बलाद्वोदोहनं विकृताविति पूर्वपद्धः॥ कामनानिमित्रकेन गोदोहनेन नित्यस्य चमसस्य निष्कामविषयतया संकोचनीयत्वात्प्रकृतावेव गोदोहनिमिति राज्ञानाः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति॥

श्राधानं पवमानादेरिष्टेरङ्गं न वा भवेत्। श्रयीनामिष्टिशेषत्वात्तद्वारास्य तदङ्गता ॥ ७ ॥ श्रनारभ्यविधानातु नाङ्गं कस्यचिदाहितिः। श्रयन्यर्थत्वात्तत्त्तमेष्टिरययस्विपदोचियाः॥ ৮ ॥

इदमास्रायते। अग्रये पवमानायाष्टाकपालं निर्वेपेद्यये पावकायाग्रये शुचय इति। वसन्ते ब्राह्मणो ऽग्रीनादधीतेति च। तचाधानं पवमानादीष्टीनामङ्गम्। कुतः। दर्शपूर्णमासिवकृतिषु पवमानादीष्टिषु चोदकप्राप्तानामाहवनीयाद्यगीनामिष्ट्यङ्गले सत्यग्रिद्वारा तत्संस्काररूपस्याधानस्यापि तदङ्गताया अनिवार्यतानिति चेत्॥ मैवम्। न ह्येतदाधानं कस्यचित्कतोः प्रकरणे पठितम्। किंत्वनारम्याधीतम्। अतो न कस्यायेतदङ्गम्। किंत्वाधानवदिष्टीनामप्रमिसंस्कारार्थेतान्त्रपरस्परं नास्त्यङ्गाङ्गिभावशङ्का॥ ननु पवमानेष्ट्यङ्गताभावे ऽग्निसंस्कारवैयर्थ्यान्त्रपरस्परं नास्त्यङ्गाङ्गिभावशङ्का॥ ननु पवमानेष्ट्यङ्गताभावे ऽग्निसंस्कारवैयर्थ्यान्त्रपरस्परं नास्त्यङ्गाङ्गिभावशङ्का॥ ननु पवमानेष्ट्यङ्गताभावे ऽग्निसंस्कारवैयर्थ्यान्त्रपरस्परं नास्त्यङ्गाङ्गिभावशङ्का॥ ननु पवमानेष्ट्यङ्गताभावे ऽग्निसंस्कारवैयर्थान

दियहाराङ्गलं युक्तमिति चेत्। न। संस्कृतानामगीनामित्रहोचाद्युत्तरकतुषु तत्त-हान्धैर्विनियोगावगमात्। तस्माचाधानमङ्गम्॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

श्राधानं किं प्रकृत्यर्थे वहिमानेश वा युतम्। संस्कृतायिप्रनाडग्रेतत्पर्शवत्प्रकृतौ स्थितम् ॥ ९ ॥ लौकिकाकारमानने विफलनात्कतौ युंतिः। पर्शस्याहवनीयादौ शास्त्रीये ऽस्तु स्वतन्त्रता ॥ १० ॥

अनारभ्याधीतं पर्णमयीलं यथा जुहूप्रनाड्या प्रकृती निविष्टम्। तथैवापि-प्रनाड्या तत्संस्कारह्पमाधानं प्रकृती निविश्त इति चेत्॥ मेवम्। वैषम्यात्। दिविधो हि जुहा आकारः। लीकिकः शास्त्रीयश्च। अरिलमाचदैर्घ्यहंसमुखल-िवलतादिह्पो दृश्यमानो लीकिकः। अपूर्वीयताकारस्तु शास्त्रीयः। तयोरपूर्वीयत्वं कतुप्रवेशमन्तरेण नास्ति। तच यदि लीकिकाकारमाचे पर्यवस्यति। तदा पर्णमयीतं विफलं भवेत्। काष्टान्तरेणापि तदाकारस्य सुसंपादतात्। अतो ऽपूर्वीयत्वाय पर्णता कती प्रविष्टा। आहवनीयादीनां त्वेक एव शास्त्रीयाकारः। स च विधिवलादाधानेनैव जन्यते। नान्यथा। तस्पादाधानस्य कतुप्रवेशं विनेव शास्त्रीयाहवनीयाद्याकारसंपादनासमर्थतादिग्रहोचेण तत्तंयुज्यते। तथा सित पर्णवेषम्यात्पकृतावप्रविश्यायीनुत्पाद्य क्रतुवत्स्वातन्त्र्येणाविष्ठते। ततो लीकिकोपायसंपादितसुवर्णवीद्यादिवदाधानसंपादितानां स्वतन्त्राणामेवाहवनीयाद्यगीनां पश्चाहाक्यैः क्रतुषु विनियोगो ऽस्तु॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

संस्कृते पवमानेष्ट्या वही सेष्टिर्न वेष्टयः। वही तत्संस्कृते कार्याश्वोदकस्यानुरोधतः ॥ ११॥ चोदकः पवमानेष्टी न तां प्रापयितुं प्रभुः। अनङ्गलेष्ट्यसिडिभ्यामिष्टयस्तदसंस्कृते ॥ १२॥

पवमानादीष्टिभिराहवनीयाद्यययः संस्क्रियनो । संस्कृतेष्वियहोचदर्शपूर्णमा-

सादिकतवः प्रवर्तनो । तथा सित विमताः पवमानेष्टयस्ताभिरिष्टिभिः संस्कृते वही कर्तव्याः । इष्टिलात् । इतरेष्टिवत् । चोदको ऽ प्येवं सत्यनुगृहीतो भवति । एताभिरिष्टिभिः संस्कृते वही प्रकृत्यनुष्टानादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यद्यपि पवमानेष्टिर्विकृतिस्तथापि चोदको न तस्यां पवमानेष्टी पवमानेष्टिमितदेषु प्रभवति । प्रकृतौ प्रयाजादिवत्पवमानेष्टेरङ्गलाभावात् । किं च । एतस्याः पवमानेष्टेः संस्कृतािपिसिद्यर्थे पवमानेष्ट्यलाराङ्गीकारे तचािप तथेत्यनवस्थायािमिष्टिरेव न सि-ध्येत् । तसात्ताभिरिष्टिभिरसंस्कृते वही पवमानेष्टयः कर्तव्याः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्रमीषोमीयसवनीयानुबन्ध्यपणुष्वमी।
उपाकरणमुख्यास्तु धर्माः साधारणा न वा॥ १३॥
ज्योतिष्टोमप्रकरणे पाठात्साधारणा श्रमी।
पणुधर्मा यहात्सोमयागे ते स्युर्निरर्थकाः॥ १४॥
श्रमीषोमीयधर्मतं तेषां स्थानात्प्रसिध्यति।
इयोरितरयोः पश्चोः प्रायन्ते चोदकेन ते॥ १५॥

अयीषोमीयः सवनीयो ऽनुबन्ध्यश्वेति ते चयः पश्चो ज्योतिष्टोमप्रकरणे समास्नाताः। पश्चध्माश्चोपाकरणपर्यप्रिकरणाद्यस्तचास्नाताः। प्रजापतेर्जायमाना
इमं पश्चिमित्याभ्यामृग्यां पश्चोरुपस्पर्शनमुपाकरणम्। दर्भज्वालया निःपद्क्षिणीकरणं पर्ययिकरणम्। त एते धर्मास्तिष्विप पश्चष्ठु साधारण्येन विधीयन्ते। चयाणामिप ज्योतिष्टोमप्रकरणपाठसाम्यात्। ननु ज्योतिष्टोमस्य प्रकरणे पठितानेतास्थमान्स एव यहीष्यति। न तु पश्च इति चेत्। न। तस्य सोमयागत्वात्। सोमो
ह्यभिषवादीन्धर्मानाकाङ्कृति। न तु यूपनियोजनविश्यसनादीन्। तस्मादङ्गिन्यनथेकाः सन्तो ऽङ्गेषु निविश्माना अविशेषतस्त्रिष्विप पशुष्ववतिष्ठन्त इति प्राप्ते
बूमः॥ अस्यच विशेषः संनिधिलक्षणः। सीत्यनामकादृहः प्राचीन श्रीपवसप्यनामके ऽहि धिष्ण्यनिर्माणाद्ध्वेमेते धर्मा श्रास्ताताः। अयीषोमीयस्यापि
तदेव स्थानम्। सवनीयस्तु सीत्ये ऽहिन श्रूयते। श्राश्विनं यहं गृहीता चिवृता
यूपं परिवीयाग्रेयं सवनीयं पश्चमुपाकरोतीति। अनुबन्ध्यस्तवभृथाना श्रासातः।

ततः संनिधिना ते धर्मा अयीषोमीये संबध्यन्ते । सवनीयानुबन्ध्ययोस्तु चोदका-दितिदिश्यन्ते ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

शाखाछेदादयो दोहे धर्माः सायं व्यवस्थिताः। प्रातश्च सन्ति वा सायंस्थानात्ते पूर्ववित्स्थिताः॥ १६॥ स्रानर्थक्यप्रतिहतिः पूर्ववित्तेह विद्यते। ... वित्नो ऽतः प्रकरणात्प्रातदीहे ऽपि सन्ति ते॥ १९॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे पलाशशाखाछेदनम् । तया शाखया वत्सापाकरणिमत्या-दयो दोहधमीः समास्नाताः । दोही च बी विद्येते । ऋमावास्यायां राचावेको दोहः । प्रतिपदि प्रातरपरो दोहः । तच पूर्वन्यायेन प्राथमिके सायंदोहे प्रथमश्रु-तास्ते धमी व्यवतिष्ठना इति चेत् ॥ मैवम् । वैषम्यात् । पूर्वे हि सोमे विश्मना-दिधमीणामनन्वयात्प्रकरणमानर्थक्यप्रतिहतम् । इह तु नास्त्यानर्थक्यप्रतिहतिः । ततः प्रकरणेन स्थानं वाधिता बयोर्दोहयोस्ते धमी ऋभ्यपेयाः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

यहधर्माः सादनाद्याः प्रातःसवन एव ते। चिषु वा निश्चितस्थानादाद्यः पूर्ववदुत्तरः ॥ १६॥

ज्योतिष्टोमे प्रातःसवने सन्येन्द्रवायवादयो यहाः। माध्यन्दिने सवने महत्व-तीयादयः। तृतीयसवन ञ्चादित्यादयः। तच सादनसंमागीदयो धमीः प्रातःसव-नीययहसंनिधावाद्मायनो। उपोप्ते ऽत्ये यहाः साद्यनो ऽनुपोप्ते ध्रुव इति। दशा-पविचेश यहं संमाष्टीति च। ध्रुवव्यतिरिक्तानां यहाणामधस्तान्मृतिकोपवेशनं कृत्वा तच सादनम्। ध्रुवस्य तु न तथा। पूर्वाधिकरशे शाखाहरणादयः प्रधान-योद्धिपयसोधमाः समाद्माताः। तच्च द्धि पूर्वेद्धः सायंदोहमन्तरेश न सिध्य-तीति तत्सिद्धार्थं केवलं सायं दुद्धते। न तु सायंदोहस्यासाधारणलेन धर्मैः सहै-कस्मिन्देशे पाठो ऽस्तीति स्थानं न निश्चितम्। इह तु तन्निश्चितमिति प्रातःसवन एव ते धमी इति चेत्॥ मैवम्। सादनादीनां वाक्येन यहधर्मत्वम्। प्रकरशोन ज्योतिष्टोमधर्मतं चावगम्यते । तिसिन्निश्चितमपि स्थानं वाक्यप्रकरणाभ्यां वा-धिला निषु सवनेषु सादनादयो ऽवितष्टनो ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

एकनैवोत सर्वेच रशनावेष्टनाद्यः। अयीषोमीय एवेते कमाल्लिङ्गादितो ऽन्तिमः॥ १९॥

अयीषोमीयपशुसंनिधी रशनया यूपस्य वेष्टनम्। रशनायास्त्रिवृद्धं दर्भमयतं चेत्यादयो धर्मा आसाताः। परिव्ययत्यूर्वे रशनेति। चिवृद्धवतीति। दर्भमयी भवतीति च। तच ये रशनया वेष्टनादयस्ते सर्वे संनिधेरवान्तरप्रकरणाचायीषोमीय एव स्युरिति चेत्॥ मैवम्। सवनीयपशाविप तत्सद्धावो लिङ्गादवगम्यते। चिवृता यूपं परिवीयाग्रेयं सवनीयं पशुमुपाकरोतीति चिवृद्धपरिव्याणयोः सि- खवदनुवादो लिङ्गम्। किं च। तृतीयाश्रुत्या वाक्येन च परिव्याणस्य यूपधर्मता। न तु पशुधर्मता। यूपश्च चयाणां पशूनां तन्त्रमिति वस्यते। तस्मात्सर्वेषु पशु- घ्वेते धर्माः स्युः॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

यहधर्मा अनारभ्योक्ताश्वदाभ्यवयेन हि।

विद्यनो वा प्रकरणादाद्यो वाक्यादिहान्तिमः ॥ २०॥

अनारभ्य ही यही श्रुती। अंशुं गृह्णातीति। अदाभ्यं गृह्णातीति च। तयोः सादनसंमार्गादयो यहधमा न विद्यन्ते। कुतः। आरभ्याधीतेष्वेन्द्रवायवादिष्वेव प्रकर्णेन व्यवस्थापितत्वादिति चेत्॥ मैवम्। यहाः साद्यन्त इत्यादिवाक्येन यहधमेत्वावगमे तयोरिप यहयोरिनवार्यत्वात्। न चेन्द्रवायवादयः प्रकरिणनः। ज्योतिष्टोमो हि प्रकरणी। तस्मात्सन्ति तयोधिमाः॥

### हादशाधिकरणमारचयति ॥

असराडादीष्टकाधमीश्विचिरयादिषु नोचिताः। मन्ति वा वाक्यमणवानारभ्योक्तं ततो न ते॥ २१॥ प्रकृतापूर्वसंबन्धात्तादृशादिप वाक्यतः। ऋषग्रत्नादयो ऽग्न्यर्थचिविग्यादिषु सन्ति ते ॥ २२ ॥

श्रनारम्य श्रूयते। चिचिणीरुपद्धातीति। श्रिप्पप्रकरणे चेष्टकानां धर्माः श्रुनाः। श्रखण्डामकृष्णं कुर्यादिति। पूर्वचांश्वदाभ्ययोरुत्पत्तिवाक्यस्यानारभ्याधीनत्ते ऽपि विनियोजकवाक्यं प्रकरणाधीतम्। चिचिण्यादिनामकानां त्विष्टका-विशेषाणां विनियोजकवाक्यमप्यनारभ्याधीतम्। तच्च चित्यन्तरे ताश्विचिणीर्विन्युङ्के। श्रखण्डत्वादिधमीस्तु षणां चितीनां मध्ये प्रथमचितावाद्याताः। तस्मात्ते चिचिण्यादिषु नोचिता इति प्राप्ते श्रूमः॥ यद्यपुत्पत्तिविनियोजकवाक्ययोर्ग्यत्रस्यापि प्रकरण्पाठो नास्ति तथापि य एवं विद्यानियं चिनुत इति प्रकृतं यदेत-द्ग्यपूर्वे तत्संबन्धित्वेनेव चिचिण्यादयो ऽप्यप्रकरण्पठितेनापि वाक्येन विनियुज्यन्ते। श्रखण्डत्वादयश्वाप्रिसाधनभूतेष्टकाधमीः। न तु प्रथमचितिधमीः। तस्मा-दिप्रसाधनभूतासु चिचिण्यादीष्टकास्विप ते सन्ति॥

### चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

विधयो ऽभिषवाद्याः स्युः फलाख्ये चमसे न वा। नैमित्तिकस्य नित्येन तुल्यतादस्ति तिहिधिः ॥ २३॥ नित्ये कृतार्थाः संस्काराः पश्चाङ्गाविनिमित्तजे। न विधेयाः किंतु तच प्रापन्तामितदेशतः ॥ २४॥

न्ययोधमुकुल्ह्पस्य फलस्य पिष्टं चम्यते यच स फलचमसः। स च नैमित्तिकः। राजन्यवैश्यो निमित्तीकृत्य विहितत्वात्। सोमस्तु नित्यः। उपाधिकममनुपजीव्येव सोमेन यजेतेति विहितत्वात्। तस्य च नित्यस्य सोमस्य यथा यागसाधनतम्। तथा फलचमसस्यापि तद्स्ति। तस्मासोममिनषुणोति सोमं क्रीणातीत्यादयो यागद्रव्यसंस्कारविधयः सोम इव फलचमसे ऽपि प्रवर्तन्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥
नित्या अभिषवादिसंस्कारा नित्यं सोमं संस्कार्ये लक्ष्या चिरतार्थाः सन्तो नान्यं
संस्कार्यमपेक्षन्ते। फलचमसस्तु सोमविकारावात्पश्चाङ्गावी। ततो निरपेक्षाः
संस्कार्यवधयो न तच प्रवर्तन्ते। न चैतावता संस्काराभावः। चोदकेन तिसिद्धेः।
तसात्तोममाचसंविधयो विधयः॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

नीवारादिप्रतिनिधेरतुल्यो वा विधिः समः। पुरेवातुल्यता साम्यमाकाराच्चीहिता यतः॥ २५॥

व्रीहिभियेजेतित विहितानां व्रीहीणामसंभवे नीवाराः प्रतिनिधिलेन स्वीकार्या इति वस्यते। तच पूर्वेन्यायेनावधातादिविधयो व्रीहिषु कृतार्थाः पश्चाद्धा-विनि नीवारादो न प्रवर्तना इति चेत्॥ मैवम्। व्रीहिश्रच्दो हि जातिविशेषेणा-कारिवशेषेण चोपेतं द्रव्यमाचष्टे। नीवारादिषु जातितो व्रीहिशच्दार्थेलाभा-वे ऽप्याकारे व्रीहिशच्दार्थेलेन व्रीहीनवहन्तीति विधिः प्रवर्तते। यथा व्रीहिजा-तावेव समीचीनानां व्रीहीणामभावे जलवाह्यद्युपधातेन सारिवकलेष्विप विधिः। तथा जातिविकलेष्विप व्रीहिषु मुख्येकदेशक्ष्पताडिधिरस्तु॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

पूर्तीकाभिषवी ऽतुस्यस्तुस्यो वा सोमतुस्यता। नास्ति नैमित्रिक्तवेन तुस्यः प्रतिनिधिततः ॥ २६॥

यदि सोमं न विन्देत पूतीकानिषषुणुयादिति श्रूयते। तत्र सोमाभावं निमित्तीकृत्य पूतीकलताखग्डानां विहितलात्मलचमसवन्नेमित्तिकलेन सोमाभिषवक्रयादिविधिः पूतीकेषु न तुस्य इति चेत्॥ मैवम्। नीवारवन्प्रतिनिधिलात्।
ननु प्रतिनिधिले पुरुषेण स्वयमेवोपादित्सितलाडिधिनापेश्चितः। अत एव नीवारेषु विधिनं श्रुत इति चेत्। न। विधेनियमार्थलस्य षष्ठे वस्यमाणलात्।
तस्मादिभषवक्रयादिविधिः सोमपूतीकयोस्तुस्यः॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

उक्थ्यादिषु समो दीक्षणीयाद्यङ्गविधिनं वा । एकप्रकरणलेन फलवत्त्वाच तुस्यता ॥ २९ ॥ उक्थ्यादयः कामयोगाडिकाराः प्रक्रिया ततः। अग्निशोमात्मके ज्योतिष्टोममाचे च तडिधिः ॥ २५ ॥

ज्योतिष्टोमः स्वयमेको ऽपि समाप्तिभेदाङ्गिद्यते । यज्ञायज्ञीयस्तोचेण समाप्ता-

विग्नष्टोम इत्युच्यते । तसादिप स्तोनादूर्धमुक्थ्यस्तोनेण समाप्रावुक्थ्य इत्युच्यते । एवं षोडश्यादयो ऽपि। ताहशस्य सप्तसंस्थावतो ज्योतिष्टोमस्य प्रकरणे दीख्रणी-येष्टिप्रायणीयेष्ट्यादीनामङ्गानां विधिरास्नातः। स च विधिज्यीतिष्टोमस्य प्रथम-संस्थाविशेषे ऽगिष्टोमे यथा प्रवृत्तः। तथैवीक्ष्यादिष्विप प्रवर्तते। कुतः। प्रक-रणसंबन्धस्य समानलात्। किं च । यथाग्रिष्टोमः फलवन्त्रादङ्गविधिभः संयु-ज्यते । एवमुक्थ्यादयो ऽपि । तेषां च फलमेवमास्नायते । पणुकाम उक्थ्यं गृह्णीयात्। षोडशिना वीर्यकामः स्तुवीतः। अतिराचेण प्रजाकामं याजयेदिति। तसात्मप्रस्विप संस्थासु मृज्यमानो ऽङ्गविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदेतदुक्थ्यादी-नां फलमुदाहतं तत्तु तेषां विकारतं गमयति। काम्यो गुणः श्रूयमाणो नित्यमध विकृत्य निविशत इति न्यायाद्यथा गोदोहनगुणो नित्यं चमससाधनकमपां प्रण-यनं विकृत्य निविशते। एवमुक्थ्यादयो नित्यामिषशोमसंस्थां विकृत्य संस्थाना-रतं गमयन्ति । ततो ऽगिष्टोमस्य गुणविकारा उक्थ्यादय इति न सर्वसाधारणं प्रकरणम्। किंत्वियष्टीमस्यैवासाधारणम्। ननु ज्योतिष्टोमेन यजेतेत्युक्तत्वाज्ज्यो-तिष्टोमस्येदं प्रकरणम्। न लिपष्टोमसंस्थाया इति चेत्। वाढम्। असौ ज्योति-ष्टोमो न कदाचिदप्यिष्टोमं व्यभिचरित । उक्त्यादीनामपन्तभीवितायिष्टोमक-तात्। उक्थ्यादींस्तु व्यभिचरति। विनापि तैरियष्टोमदशायां ज्योतिष्टोमत्वसंभ-वात्। अतो ऽ यिष्टोमसंस्थस्य ज्योतिष्टोमस्येदं प्रकरणं सत्तत्रेव दीक्षणीयाद्य-क्कविधिं निवेशयति । उक्थ्यादिषु चोदकादक्कान्यतिदिश्यन्ते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य षष्टः पादः ॥

सप्तमपाद्स्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

मुख्याङ्गतेव वेद्यादेः प्रयाजाद्यङ्गतापि वा।
तवाक्यं प्रक्रियायुक्तं मुख्याङ्गतस्य वोधकम् ॥ १॥
मुख्याङ्गस्यापि वेद्यादेः प्रयाजादिषु चाङ्गता।
मुख्यार्थलात्प्रयाजादेः स्वापूर्वव्यवधानतः॥ २॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। वेद्यां हवीं श्वासादयित। विहिष हवीं श्वासादयतीति। तथा तद्यमीः श्रूयते। वेदिं खनित। विहिर्जुनातीत्यादयः। मुख्यानि हवीं श्वाये-यपुरोडाशादीनि। श्रमुख्यहवीं षि तु प्रयाजाद्यश्चीनि। तच स्वस्वधमेसिहितानि वेद्यादीनि प्रकरणवलान्मुख्यहविषामेवाङ्गानि। वेद्यां हवीं श्वासादयतीति वाच्यास्तर्वहितदङ्गतेति चेत्। न। प्रकरणेन वाक्यस्य संकोचनीयत्वात्। यदि वाक्यं प्रकरणनेरपेक्षेण स्वतन्त्रं स्यात्। तदासादनमाचपर्यवसानेन यागाभावे वैयर्थ्य स्यात्। सोमिकहिवषामयेतद्वेद्यासादनं प्रसज्येत। तसान्मुख्यहिवरङ्गं वेद्यादिकनिति प्राप्ते श्रूमः॥ श्रस्तु वैयर्थ्यातिप्रसङ्गपरिहारेण प्रकृतापूर्वसाधनभूतहिवःषु वेद्यादेरङ्गलम्। प्रयाजादिहवीं श्विप स्वकीयावान्तरापूर्वेद्यारा मुख्यापूर्वसाधनान्यवेति तदङ्गलमिप वेद्यादेर्युक्तम्। एवं च सित वाक्यस्यात्यन्तसंकोचो न भविष्यति॥

#### डितीयाधिकरणमारचयति॥

वपनाद्युपकारः किं हयोर्मुख्याङ्गयोरुत । मुख्य एव हयोरस्तु कृत्सकर्तृगतलतः ॥३॥ युक्तः शास्त्रीयसंस्कारो मुख्यस्य फलभोजिनः। विनापि संस्कृतिं दृष्टं कर्तृतं तत्र नास्ति सः ॥४॥

ज्योतिष्टोमे केशश्मश्रुवपनपयोवतादयो यजमानसंस्कारा श्रासाताः। यहैः सोमहोमो ज्योतिष्टोमे मुख्यः। अयीषोमीयपश्चादिकमङ्गम्। तत्र ह्योमुख्या- ङ्गयोरो वपनादय उपकुर्विता। कृतः। कर्तृधमेलात्। यजमानो हि कर्तृतया वपनादिभिः संस्क्रियते। कर्तृतं च यथा मुख्यं प्रति तस्य विद्यते। तथाङ्गं प्रत्यपस्ति। तसादुभयोरुपकार इति चेत्॥ मैवम्। ह्यौ हि यजमानस्याकारी। क्रियाकर्तृतं फलभोकृतं चेति। तयोरहष्टः फलभोगः। क्रियानिष्पत्तिश्च दृष्टा। तथा सित वपनादिकृतोपकारस्यादृष्टलाङ्गोकृशेषा वपनादयः फलभोगसाधने मुख्य एव पर्यवस्यिता। वपनादिसंस्काररिहतर्ष्यृत्विग्भः कृषीवलादिभिश्च क्रिया निष्पाद्यमाना दृश्यते। ततस्तव कर्तृत्वाकारे वपनादिकृत उपकारो नास्ति। तस्मादृष्ट्य कर्मणिजनो ऽस्य यजमानस्य यो ऽयमदृष्ट्यः शास्त्रीयः संस्कारः सो ऽयं मुख्ये कर्मणि युक्तः। नाङ्गेषु। नाच पूर्ववहाक्यमस्ति येन परंपर्या फलसाधने-

व्वङ्गेषु वपनाद्युपकारः शङ्क्योत । प्रकरणं तु मुख्यस्यैव । न नङ्गानाम् । तसाच तेषूपकारः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

मुख्यार्था सौिमकी वेदिरुभयार्थीत मुख्यगा। चिकीर्षितत्वान्मुख्यस्य वेद्यां तत्कृतिसंभवात् ॥ ५॥ मुख्यपीष्कस्यहेतुतात्तदन्तरं चिकीर्षितम्। मुख्यवत्तेन तहेदिरङ्गेष्वपुपकारिणी ॥ ६॥

दार्शिकीं वेदिं मध्ये इनाभाव्य प्राचीनवंशो मगडपो इवस्थितः। ततः पूर्व-स्यां दिशि सदोहिवधानादीनां पर्याप्तो भूभागविशेषस्तैः सदःप्रभृतिभिः सह सौ-मिकी वेदिरित्युच्यते। सेयं मुख्यसोमयागस्यैवोपकारं करोति। न त्ममुख्यानाम-गीषोमीयाद्यङ्गानाम्। कुतः। मुख्यस्य चिकीर्षितलात्। न चाङ्गान्यपि चिकीर्षि-तानीति वाच्यम्। चिकीषीस्वरूपस्य वेदेनैवाभिहितत्वात्। एवं श्रूयते। षद्विंश-त्प्रकमा प्राची चतुर्विशतिरयेण विंशज्जधनेनेयति शस्यामह इति। अस्यायमर्थः। श्रूयमार्गेनानेन दैर्घ्यप्रमार्गेन तिर्यक्प्रमार्गेडयेन च प्रमिते भूभागे फलहेतुं सोम-यागं कर्तुं शस्यामह इति निश्चित्य तथैव कुर्यादिति सेयं चिकीषा मुख्यविषया। इयित शस्यामह इति परिमाणस्य शक्तेश्वीपन्यासात्। अङ्गानां तु पशूनामिष्टीनां च सदोहविधानादिमराडपनिरपेक्षाणां यथोक्तपरिमाणमन्तरेणापनुष्ठातुं शका-नात्त उपन्यासस्तव निरर्थकः। सोमस्य तनुष्ठानं यथोक्तवेद्यामेव संभवति। न लन्यन। तस्मात्मा वेदिर्मुख्यस्यैवोपकरोतीति प्राप्ते बूमः॥ इयति शस्यामह इत्यन साङ्गप्रधानानुषाने शक्तिरुक्ता । तादृशस्यैव फलं प्रति पुष्कलहेतुत्वात् । अतो मुख्याङ्गयोश्विकीषायासुल्यताहेदिरुभयाथा । न चाच वपनादिसाम्यं शङ्कनी-यम्। दृष्टीपयोगाभावस्य तचोक्तालात्। इह तु हिवरासादनादिर्दृष्ट उपयोगः। स च मुख्याङ्गयोः सम इत्युभयार्थत्वम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयित ॥ चतुर्हीचा पौर्णमासीं मृशेदाज्यादिमर्शने। मन्त्रो मुख्य उताङ्गे ऽपि मुख्ये तद्वाचिशन्द्रतः ॥ ९ ॥ शन्दस्य कर्मवाचित्वात्तत्र मर्शनवर्जनात् । विभक्तिन्यत्यये मन्त्रो मुख्याङ्गहविषोर्द्वयोः ॥ ८ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। चतुर्हीना पौर्णमासीमिमिमृशेत्पचहोनामावास्यामिति। पृथिवी होतेत्यादिको मन्त्रश्चतुर्हीता। तिस्मित्मन्त्रे यज्ञाङ्गानां चतुर्णा श्रुन्तवात्। अथवा तस्य मन्त्रस्याभिमानित्तेनात्मभूतः कश्चित्पुरुषः प्रजापितना चतुर्वारमामन्त्रितः प्रत्युत्तरमुवाचेति स पुरुषश्चतुर्हृतः। तदीयनासा मन्त्रो ऽपि चतुर्हृत इत्युच्यते। पूज्यानां प्रत्यक्षनामयहर्णमयुक्तमित्यभिप्रायेण हृतश्चरस्थाने होतृश्चरः पठ्यते। अयमर्थः सर्वो ऽपि तैत्तिरीयब्राह्मणे श्रूयते। श्रात्मबात्मिन्त्रियामन्त्रयत तस्मे चतुर्हृतः प्रत्यशृणोत्स चतुर्हृतो ऽभवचतुर्हृतो ह वै नामेषः। तं वा एतं चतुर्हृतं सन्तं चतुर्हृतित्याचक्षते परोक्षेण परोक्षप्रिया एव हि देवा इति। श्रियहितित्यादिको मन्त्रः पच्चहोता। तचायुक्तप्रकारो द्रष्ट्यः। श्रच यो ऽयमान्त्र्यादिहिवष उपस्पर्शनार्थो मन्त्रः। श्रसी मुख्य एव हिविष निविशते। पौर्णमास्यमावास्याश्चर्योर्मुख्यहिर्विवषयतादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ पौर्णमास्यमावास्याश्चरी कर्मवाचिनौ। न तु हिववीचिनौ। न च कर्मणोरुपस्पर्शनं संभवित। श्रष्य कालविवस्थायां विभक्तिव्यत्ययेन सप्तम्यर्थो व्याख्यायेत। तदा कालसंवन्यस्य मुख्याङ्गयोरुभयोसुल्यवादुभयविधहविरुपस्पर्शने मन्त्रो विनियुज्यते॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

दराइदीस्वा दिस्रिणा तु शतं हादशिभेर्युतम् । हयार्थमृत मुख्यार्थं सोमस्येत्युक्तिसंभवात् ॥ ९ ॥ मुख्याङ्गहयगं मैवं पारम्पर्यविडचना । वचनस्य न युक्तातः प्रधानार्थमिदं स्थितम् ॥ १० ॥

ज्योतिष्टोमे दीस्रादिक्ष्यं स्रूयते। दखेन दीस्र्यतीति। तस्य बाद्यश्तं दिस्योति च। तत्र दीस्रा मुख्याङ्गयोरुभयोरुपकरोति। तथा दिस्र्णापि। न च वाच्यम्। दिस्र्णा सोमस्य दीस्रा सोमस्येति वाक्ये षष्ट्या मुख्यसंवन्य एवावगम्यते। न लङ्गसंवन्य इति । दीस्रादिस्र्णे सोमेनैव सास्रात्संवध्येयाताम्। स सोमः

पुनरङ्गेः संबद्घ इति परंपरया दीक्षादिक्षणयोरङ्गेरिप संबन्धो ऽस्ति। तस्मादुभ-यांचै दीक्षादिकमिति प्राप्ते बूमः॥ अञ्चवहितसंबन्ध एव षष्ट्या अभिधेयो ऽर्चः। तदसंभवे तु परंपरासंबन्धः क्यंचिद्युज्यते। इह तु तत्संभवात्पारम्पर्ये न युक्तम्। तस्मात्प्रधानांचै दीक्षादिकम्॥

# षष्टाधिकरणमारचयति ॥

अन्तर्वेदि मिनोत्यर्धे यूपाङ्गमुत लक्षयेत्। देशं यूपाङ्गभावेन वेदिभागो ऽच बोध्यते ॥ १९॥ वहिर्वेद्यर्धमित्येतहाक्यं भिद्येत तिहिधी। मीयमानस्य यूपस्य तावान्देशो ऽच लक्ष्यते ॥ १२॥

अग्रीषोमीय पणी यूपं मिनोतीति प्रकृत्य श्रूयते । अर्धमन्तर्वेदि मिनोत्यंधे विह्वेदीति । यूपं स्थापियतुं कियिहस्तारवानवटो ऽपेष्टित इति बुभुत्सायां तिन्नर्णयाय यूपमूलस्य स्थीत्यमङ्गुल्यादिभिमीतव्यम्। तस्य च मीयमानस्य यूपस्य वेद्यन्तरभागो ऽङ्गलेन विधीयत इति चेत् ॥ मैवम्। यथा संस्कृतो वेद्यन्तर्भागो ऽर्धमन्तर्वेदीत्यनेन वाक्येन विधीयते । तह्यसंस्कृतो वेदिविहर्भागो विह्वेदीत्यनेन वाक्येन विधातव्यः । ततो वाक्यं भिद्येत । यदा तु वेदरम्यन्तरवाह्यभागाभ्यामुपलिखतो ऽसंस्कृतो लीकिको देशो मीयमानयूपोचितो विधीयते । तदा नास्ति वाक्यभेदः । तसाङ्गीकिकदेश एवाच यूपाङ्गलेन विधीयते । न तु संस्कृतविदिभागः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

हिवधाने स्थितो ब्रूयात्सामिधेनीरिहाङ्गता। हिवधानस्य तास्वाहो तदेशो ऽनेन लख्यते॥ १३॥ वाक्यात्स्यादङ्गता मैवं प्रकृत्या पश्चिमोक्तितः। देशः प्राप्तो लाघवेन लख्यः श्कटसंनिधिः॥ १४॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । उत यत्मुन्विन सामिधेनीस्तद्न्वाहुरिति । हविधानम-एडपगतयोदैक्षिणोत्तरभागयोरवस्थितयोहैविधाननामकयोः शकटयोमैध्ये दक्षिणं शकटमच यत्त्र च्हाभ्यामिभधीयते । तस्य समीपे सोमस्याभिषवः । उत्तेत्ययं शच्दो ऽथशच्दार्थे वर्तते । ऋष यस्मिन्हिवधाने सोममिभषुखिन्त तस्मिन्सामि-धेनीरनुबूयुरित्यर्थः । इह दक्षिणस्य हिवधानस्य सामिधेनीव्वङ्गन्तं प्रतीयते । न चाच पूर्ववडाक्यभेददोषः शिङ्कतुं शक्यः । एकवाक्यतायाः स्पष्टं प्रतिभासादिति प्राप्ते बूमः ॥ सामिधेनीनामिष्ट्यङ्गतया दर्शपूर्णमासावच प्रकृतिः । प्रकृती चाह-वनीयायेः पश्चिमो देशः सामिधेनीनां स्थानम् । इहोत्तरवेदेराहवनीयाधिकरण्नात्तदपेक्षया हिवधानस्य पश्चिमदेशावस्थानात्त देशश्चोदकेन प्राप्त इति न देशस्य सामिधेन्यङ्गन्तं विधातव्यम् । किंतु दिक्षणोत्तरहिवधानसमीपदेशयोरिनयमेन प्राप्ती दिक्षणस्थिव हिवधानस्य समीपदेश इति नियन्तुं हिवधानेन संनिधिर्लक्ष्यते । तथा सित नियममाचिधानाङ्गाधवं भवित । त्वत्पक्षे त्वभिषवोपलिष्ठितस्य दिक्षणस्य हिवधानस्यात्यन्तमप्राप्तं सामिधेन्यङ्गन्तं विधीयत इति गौरवम्। तसा-देशलक्षणा ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

यजमानेन कर्तेच्यं निषिलं त्याग एव वा। कर्तृगामिफलश्रुत्या युज्यते सर्वेकर्तृता ॥ १५ ॥ प्रयोजके ऽपि कर्तृत्वमस्ति नो चेत्क्रयो वृथा। कार्ये तेन त्यागमाचमृत्विजो ऽन्यच कर्तृता ॥ १६ ॥

स्वर्गकामो यजेतिति स्वर्गभोक्तुयेगगकर्तुश्च सामानाधिकरएयादेकतं गम्यते। पाणिनिश्च स्वरितिज्ञतः कर्नेभिप्राये क्रियाफल इति सूचेण क्रियाफलस्य कर्तृगामिले सत्यात्मनेपदं विद्धाति । श्रतः साङ्गक्मीनुष्ठानमन्तरेण फलासंभवाबि- खिलं यजमानेन कर्तव्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ निखिलानुष्ठानाभावे ऽपि प्रयोज- कत्या यजमानस्य सर्वकर्तृत्मस्ति । षड्भिईलैः कर्षतीत्यच तद्दर्शनात्। यदि स्वेनैव सर्वमनुष्ठीयेत । तदानीमृत्विजां परिक्रयो वृष्या स्यात्। तस्माद्यजमानेन त्यागमाचं कार्यम्। श्रत्यच साङ्गप्रधाने क्रीतित्वेजो ऽनुष्ठानम्। तथा सित साक्षा- त्यांपरया च सर्वकर्तृत्वस्य यजमाने संभवान्तस्य फलं न विरुध्यते॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

न क्रीतकर्तृसंख्याया नियमो ऽस्त्यस्ति वा न हि। अविशेषादस्ति यावन्तायं तावना एव ते ॥ १९॥

ये यजमानेन क्रीताः कर्तार ऋतिजस्तेषां संख्याविशेषा यद्यपि न श्रुतस्त-यापि कार्यानुसारेण सो ऽवगन्तव्यः। ते च कार्यविशेषाः कर्तृसंयुक्ता एवं श्रू-यन्ते। पुरो ऽध्वर्युविभजति। प्रतिप्रस्थाता मन्थिनं जुहोति। नेष्टा पत्नीमुदान-यति। उन्नेता चमसानुन्नयति। प्रस्तोता प्रस्तोति। उन्नातोन्नायति। प्रतिहर्ता प्रतिहरित। सुब्रस्त्ययः सुब्रस्त्ययामाद्ध्यति। होता प्रातरनुवाकमनुब्रूते। मेवा-वरुणः प्रेष्यति। श्रच्छावाको यजित। पावस्तुद्रावस्तोत्रीयामन्वाहेति। एवं ब्रह्म-ब्राह्मणाच्छंस्याप्रीध्रपोतृणां चतुर्णां कमीरायुदाहायाणि। तस्माद्याविन्त कार्याणि तावन्त ऋत्विजो वरीतव्याः॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

चमसाध्वर्यवो नान्य ऋतिग्भ्यो इन्ये इथवायिमः। यौगिक्या संज्ञ्या मैवं षष्ट्या तेभ्यो विभेदनात्॥ १८॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। चमसाध्यर्रैन्वृणीत इति। ये पूर्वेच कार्यानुसारेणाध्यर्युमुख्या ऋतिज उक्तास्तेभ्यो न व्यतिरिक्ताश्चमसाध्ययेवः। कुतः। यौगिकसंज्ञया
तद्भेदप्रतीतेः। यथा देवदत्त एव पचिक्रियायोगात्पाचको भवति। तथाध्यर्युप्रमुखा एव चमसयोगाच्चमसाध्ययेव इति चेत् ॥ मैवम्। मध्यतः कारिणां चमसाध्ययेवो होचकाणां चमसाध्ययेव इति षष्ट्या भेदावभासात्। मध्यतः कारिणो ऽध्यर्युहोचादयः। होचकाः प्रतिप्रस्थातृमैचावरुणादयः। तस्माद्दिवरभ्यो ऽन्ये॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तान्वृणीतेति बहुता नास्ति वास्ति यहैकावत् । नेति चेन्नाच वैषम्यादुत्पत्ती बहुताश्चृतेः ॥ १९ ॥ चमसाध्यपूर्वृणीत इति यद्वहुतं श्चृतं तन्न विविक्षितम् । यहैकाववदुद्देश्यगत- तादिति चेत्॥ मैवम्। यहवैषम्यात्। यहं संमाष्टीत्येतद्रहाणां नोत्पत्तिवा-क्यम्। चमसाध्यपूर्णां तेतदेवोत्पत्तिवाक्यम्। ततस्तेषामुपादेयत्वात्तद्रतं वहुतं विविश्चितम्॥

### बादशाधिकरणमारचयति ॥

नेयत्तास्यिस्त वा तेषां न नियामकवर्जनात्। चमसानां दश्लेन चमसाध्वयेवो दश्॥ २०॥

स्पष्टो ऽर्थः ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तेभ्यो ऽन्यः शमिता नान्यो वान्यः संज्ञापृथक्कतः। वरणाभावतो नान्यः संज्ञाभेदस्तु यौगिकः॥ २१॥

शमितार उपेत न यज्ञमित्यस्मिन्मन्त्रे श्रुतायाः शमितृसंज्ञायाः पृथक्कादुक्ते-भ्यो ऽन्यः शमितेति चेत् ॥ मैवम् । पृथ्यवरणाभावात् । संज्ञाभेदस्तु पश्रुसंज्ञपन-योगादुपपद्यते । यद्यपयं मन्त्रो ऽध्वयुकाराहे पितस्त्रथापध्वर्योः परावृत्तिश्रव-णाद्ध्वयुपुरुषाः प्रतिप्रस्थाचादयः शमितारः । श्रत एव श्रूयते । परावर्तते ऽध्वयुः पशोः संज्ञ्यमानादिति ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चन्ये स्युरुपगातार उदितेभ्यो न वा यथा। लोके ऽचापि तथा मैवं नाध्वर्युरिति लिङ्गतः ॥ २२॥

यथा लोके मुख्येभ्यो गायकनायकादिभ्यो ऽन्ये पार्श्वस्था उपगातारस्तथाना-पीति चेत्॥ मैवम्। यद्युक्तेभ्यः पुरुषेभ्य उपगातारो ऽन्ये भवेयुः। तदानीमध्व-र्याः प्रसक्त्यभावाच्याध्वयुरुपगायेदिति प्रतिषेधो ऽनर्थकः स्यात्। तसादुक्तेष्वेव यौगिकः संज्ञाभेदः॥ पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

सोमविक्रय्येक एषु न वा वरणवर्जनात्।

एकः क्रवर्षता नास्ति विक्रयस्येति भिद्यते ॥ २३॥

क्रय एव ज्योतिष्टोमाङ्गलेन श्रुतः। न तु विक्रयः। न चाविहितमृत्विजः कुर्विना। तस्मादन्यो विकेता॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

किमृतिङ्गाम सर्वेषु समानमृत केषुचित्। ऋतौ यजनमेतेषां तुल्यमित्यस्ति नाम तत्॥ २४॥ सौम्याध्यस्य सप्त स्युर्देश चेत्यादिसंख्यया। न सर्वेषां समं नाम केषांचिद्योगरूढितः॥ २५॥

कृतिक्शन्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तमृतौ यजनम्। तच्च ब्रह्मादिष्विव चमसाध्वर्यु-घ्वयस्ति। तस्मात्तर्वेषामृतिजामृतिङ्गाम समानिमिति चेत्॥ मेवम्। संख्याष्ट्र-तिविरोधात्। सौम्यस्याध्यस्य यज्ञकतोः सन्नद्शन्विज इति हि श्रूयते। तस्माद्यो-गमितकम्य शास्त्रीयरुढिमपाष्ट्रित्य केषुचिदेवैतन्तामेत्यवगन्तव्यम्॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

संख्याता ऋपि ये केचिन्नियता वाविशेषतः। आद्यो न दक्षिणादाने दीक्षायां च विशेषणात्॥ २६॥

ये सप्तद्य संख्यातास्ते ब्रह्मादिषु चमसाध्यपुषु च ये केचिदिन्छया यहीत-व्याः। विशेषस्यात्रवणादिति चेत्॥ मैवम्। दक्षिणावाक्ये दीश्चावाक्ये च विशेषप्रवणात्। ऋत्विग्भ्यो दक्षिणां ददातीत्युक्का तिष्ठशेषः श्रूयते। अपीधे ददाति ब्रह्मणे ददातीत्यादिना । दीश्चावाक्यं च सन्त्रप्रकरणे ये यजमानास्त ऋत्विज इत्युक्कानन्तरमेवमास्त्रयते । अध्यपुर्गृहपतिं दीश्चयिता ब्रह्मणं दीश्चयित तत उन्नातारं ततो होतारं ततस्तं प्रतिप्रस्थाता दीश्चयित्वार्धिनो दीश्चयित ब्राह्मणा-च्छंसिनं ब्रह्मणः प्रस्तोतारमुन्नातुर्मैचावरुणं होतुस्ततस्तं नेष्टा दीश्चयित्वा तृतीयिनो दीश्चयत्यपीधं ब्रह्मणः प्रतिहत्तारमुन्नातुरस्कावाकं होतुस्ततस्तमुचेता दीश्चयित्वा

पादिनो दीश्रयित पोतारं ब्रह्मणः सुब्रह्मण्यमुत्तानुर्यावस्तुतं होतुस्तमन्यो ब्राह्मणो दीश्रयतीति । अस्यायमणः । अध्यर्थुर्यजुर्वेदप्रोक्तं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । प्रतिप्रस्थाता नेष्टोचेता चेति । एते चत्वारो दीश्र्यितारः । ब्रह्मा वेदचयोक्तस्य प्रत्यवेश्यणं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । ब्राह्मणाच्छंस्यगीत्पोता चेति । उत्तातोन्त्रानं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । प्रस्तोता प्रतिहता सुब्रह्मण्यश्वेति । होता शंसनं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । मेचावरुणो ऽच्छावाको प्रावस्तुचेति । चतुर्षु वर्गेषु ये प्रथमास्ते दिश्चणां संपूर्णां प्राप्नुवित्ता । ये वितीयास्त्रदर्थे ते प्राप्नुवत्तीत्यर्थिनः । ये तृतीयास्ते तृतीयांशं प्राप्नुवत्तीति तृतीयनः । ये चतुर्थास्ते चतुर्थमंशं प्राप्नुवत्तीति पादिनः । तानेतानुक्तक्रमेण स सपुरुषः संस्करोतीति । अच दीश्चावाक्ये निर्दिष्टा अध्यर्थुप्रभृतय एव च्रुतिजः षोडशः। न तु चमसाध्ययेव इति नियमो दृष्टवः ॥

## अष्टादशाधिकरणमारचयति ।

सदस्ये यजमाने वा साप्तद्श्यं वृतत्वतः। सदस्ये कुरुते किंचिन्नासी स्वामिनि तस्त्रतः॥ २९॥

अध्ययुत्रह्मादिषोडशम् व्यवस्थितेषु सप्तदशसंख्यापूरतः कश्चिद्दितगपेश्चितः।
सो ऽच सदस्यो भविष्यति। सदस्यवस्थितः सदस्यः। न च तस्य वरणाभावः।
केषांचिच्छाखायां तद्वरणस्यास्नातनात्। ततः साप्तदश्यं सदस्ये पर्यवसितमिति
चेत्॥ मैवम्। असौ सदस्यः किंचिदिप न करोति। सदस्य इदं कुर्यादिति
विध्यभावात्। न च विना क्रियामृतुयजनिमिन्न च्युत्तिकशब्दस्तसिन्नवकल्पते। यजमानस्तु त्यागं करोतीति तस्मिन्नुपपद्यते। तस्मात्साप्तदश्यं यजमाने
युक्तम्॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

न कार्य नियतं तेषां नियतं वायिमी यतः।

शक्ताः केन किमित्यन नियतिः स्यात्समाख्यया ॥ २५ ॥

तेषामध्वयुप्रभृतीनां कार्यं न नियतम् । यतः सर्वे सर्वेच शक्ताः । प्रकरणं vol. 1.

च सर्वसाधारणतान्त्र नियतमिति चेत्॥ मैवम्। समाख्याया नियामकतात्। यसिन्कर्मण्याध्ययैवमिति समाख्या तत्कर्माध्ययोः। एवमितरचापि ॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

प्रकृत्यर्थो ऽथ सर्वार्थो वहिराद्यो ऽस्तु पर्णवत्। पर्णन्यायो ऽतिदिष्टे स्यादुपदिष्टे तु सर्वशः॥ २०॥

यथा यस्य पर्णमयी जुहूर्भवित न स पापं श्लोकं शृणोतीत्यसी पर्णविधिः प्रकृत्यर्थः । एवमाधानस्यापनारभ्याधीतत्वादाहित श्लाहवनीयाद्यप्तिः प्रकृत्यर्थं इति चेत् ॥ मैवम्। वैषम्यात्। पर्णतायां क्रतुप्रवेशे जुहूर्डारम्। सा च जुहूः प्रकृतावेव विहिता विकृतिषु सर्वचातिदिश्यते । श्लाहवनीयाद्यप्रेस्तु क्रतुप्रवेशे डारं होमः। स च क्रचित्प्रकृतावेव विहितः सन्विकृतावितिद्श्यते । तद्यथा प्रयाजनारिष्टादिहोमाः। तादृशे विषये यदाहवनीये जुहोतीति वाक्येनापिः प्रकृतावेव विधीयते । विकृतौ तु होमेन सहातिदिश्यते । तस्माच्च पर्णन्यायः। यस्तु होमो विकृतावुपदिश्यते । तद्यथा साङ्गहरायामिवामनहोमः। तच डारमूतस्य होमस्य विकृतावुपदिश्यमानतया डारिणो ऽपि प्रकृताविव विकृताविष । वाक्येन विधीयीतुमशक्यत्वात्। तस्मासर्वार्थो विहः ॥

#### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

यन्भै चावर्णः प्रेष्यत्यनु चाहेति वाधनम्। हो चादिकसमाख्यायास्त्रत्सर्वचीत कुचित् ॥ ३०॥ आद्यो ऽस्तु वचनान्मैवं साहित्योक्त्युपलम्भनात्। प्रेषानुवचने यच सहिते तच वाधनम् ॥ ३०॥

अयीषोमीयपशे श्रूयते। मैचावरुणः प्रेष्यति चानु चाहेति। तदेतद्वाक्यं प्रेष्यानुवचनयोमेंचावरुणकर्तृकतां विद्धाति। तेन च वाक्येन समाख्या बाध्यते। अयये समिध्यमानायानुबूहि। यूपायाज्यमानायानुबूहीत्यादिप्रेषाणामध्यर्युकर्तृ-क्तवदर्शनादाध्ययेवाः प्रेषा इत्यस्ति याज्ञिकानां समाख्या। तथा प्र वो वाजा अभि द्यवः। अञ्चन्ति लामध्यरे देवयन्त इत्याद्यनुवचनानां होतृकर्तृकत्वदर्शनादनु-

वचनानि होवाणीति याज्ञिकसमाख्या। प्रेषानुवचने च डिविधे। व्यस्ते समस्ते च। पूर्वोदाहते व्यस्ते। होतायस्रदियं सिमन्धेत्याद्यनुवचनमन्त्रस्यानो होतर्यजेति प्रेष आसातः। एते प्रेषानुवचने समस्ते। तेषु व्यस्तसमस्तेषु प्रेषानुवचनेषु सर्वच प्रवलेन वाक्येन समाख्यां वाधिता होतृकर्तृकत्वमध्यपुकर्तृकतं च परित्यज्य मैवा-वरुणकर्तृकत्वमेवाभ्युपेतिमिति प्राप्ते ऽभिधीयते॥ प्रेष्यति चानु चाहेति चकार- इयेन प्रेषानुवचनयोः समुचयो वाक्ये ऽस्मिन्नुपलभ्यते। ततः समुच्चितयोरेव समाख्यावाधनम्। व्यस्तयोस्नु यथासमाख्यं होवादिकर्तृकत्वमेवाभ्युपेयम्॥

#### हाविंशाधिकरणमारचयति॥

चमसेश्वमसाध्वर्युर्जुहोत्यध्वर्युरेव वा। संज्ञाविशेषादाद्यो ऽस्तु मेवमध्वर्युसंज्ञया ॥ ३२॥ विशेषस्यानपेक्षत्वात्तेनात्यस्या ऋपेक्ष्णात्। ऋध्वर्युर्जुहुयाद्धक्रेस्तदशक्ती परो ऽपि वा॥ ३३॥

चमसाध्यपुरित्येवंविधसंज्ञाविशेषाच्चमसाध्ययेव एव चमसेर्जुहुयुरिति चेत्॥ मैवम्।। अध्यपुंसंज्ञाया निरपेक्षलेन प्रवललात्। केवलाध्यौं चमसाध्यपुषु चानुगतो ऽध्यपुंशच्दः सामान्यरूपः। चमसश्चरस्तु चमसाध्यपुंष्वेवेति विशेषरूपः। तं च विशेषमनपेक्ष्येवाध्यपुंशच्द च्हित्वक्संज्ञारूपेण वर्तितुं प्रभवति । चमसश्चरस्तु सामान्यवाचिनमध्यपुंशच्दमपेक्ष्येव पुरुषेषु संज्ञा भवति । तथा सत्याध्ययेवो होम इत्यनया निरपेक्षया समाख्ययाध्यपुंरेव सत्यां शक्ती चमसेर्जुहुयात्। यहहोमव्यापृतलेन कदाचित्तदशक्ती चमसाध्ययेवो जुहुयुः॥

## चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

श्येन उत्तातृवेदोक्तो वाजपेयो यजुष्वमू। उत्ताचाध्यपुरणा कार्यौ यथाप्रकृति वायिमः ॥ ३४॥ आख्याविशेषादाख्यायाः पूर्वभावी हि चोदकः। प्रकृताविव कर्तारस्तत्तद्वमें व्यवस्थिताः॥ ३५॥

श्येनयागः सामवेदे समास्नात इति तचत्याः सर्वे पदार्था उद्गाचानुष्टेयाः।

विहष्यवमानाज्यपृष्ठादिस्तोचेष्विवत्रीत्राचलसमाख्यायाः श्येने ऽपि सस्त्रात् ।
तथा यजुर्वेदे समास्रातो वाजपेयः सर्वो ऽष्यध्यपुर्णानुष्ठेयः । समाख्याविशेषादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्येनवाजपेयौ हि ज्योतिष्ठोमविकारौ । तच चोदकस्तत्तत्पदार्थास्त्रेस्तिः पुरुषेरनुष्ठेयतया समर्पयति । अङ्गेष्वितिद्षेषु पश्चात्साङ्गप्रधानानुष्ठापकस्य प्रयोगवचनस्य प्रवृत्तिः । प्रयोगवचनाधीना तु समाख्यात्यन्तज्ञच्या ।
ततः प्रवलचोदकवशात्प्रकृताविव नानाविधाः कर्तारः स्वस्वधर्मेषु व्यवतिष्ठन्ते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य सप्तमः पादः ॥

अष्टमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

दिक्षणादिपरिक्रीतिक्येतिजः स्वामिनो ऽथवा। परिक्रयः समाख्यानाहत्विजः स्याद्यथेतरत्॥ १॥

परिक्रयात्पुराध्वर्युहोत्रादीनामभावतः।

परिक्रयणकर्तृतं यजमानस्य नर्तिजः ॥ २॥

दक्षिणादानेन कर्मकराः परिक्रेतचाः। तत्र हिवस्यागव्यितिरक्तं सर्वमार्ति-ज्यमिति निणीतम्। दिक्षिणा च द्वादशशतरूपाध्यर्युवेद उन्नातृवेदे च समाम्ना-ता। अन्वाहार्यदक्षिणाध्यर्युवेदे। ततः समाख्यया परिक्रेतृत्वमृत्विज इति चेत्॥ मैवम्। च्यत्तिजां परिक्रयणोत्तरकालीनानां तत्कर्तृत्वासंभवेन यजमानस्यैव तत्क-र्तृत्वात्॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

इष्टकावरदानं किं स्वामिनः स्यादुतर्त्विजः। स्वामिनः पूर्ववन्मैवमध्वर्योर्वचनादयम् ॥ ३॥

य एतामिष्टकामुपद्ध्यात्म चीन्वरान्दद्यादित्युपधातुरध्वर्योस्तिवरदानं वाचिन-कम्। न ह्यस्ति वचनस्यातिभारः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति॥

संस्कारा वपनाद्याः किमध्येगीः स्वामिनो ऽथवा।
अध्वर्योस्तव शक्तत्वात्तडेदोक्तेश्व तस्य ते ॥४॥
संस्कारेयोग्यतां प्राप्य स्वकार्यं कर्तुमृत्विजः।
क्रीशात्यतः क्रिया तेषां संस्क्रिया यजमानगा ॥५॥

श्रप उन्दन्तु जीवस इत्याद्याः संस्कारमन्त्राः। तिष्ठधयश्च यजुर्वेदे समाम्राताः। केश्यमश्च वपते। नखानि निकृत्तत इति। शक्तश्चाध्यर्थेवपनादी। तस्माद्ध्यर्थेस्ते वपनाद्यः संस्कारा इति चेत्॥ मैवम्। वपनादिसंस्कारा यजमानगतमालिन्य-मपनीय यागयोग्यतामुत्पाद्यितुं क्रियन्ते। तथा च ब्राह्मण्यम्। केश्यमश्चृ वपते मृता वा एषा लगमेध्या यन्तेश्यमश्चमृतामेव त्वचममेध्यामपहत्य यद्भियो भूत्वा मेधमुपैतीति। न ह्यध्यर्थेवपनेन यजमानगता मृता त्वगपैति। योग्यस्य हि कर्माधिकारे सित पश्चात्प्रयासक्ष्पेषु व्यापारेषु स्वयमशक्तः सन्कर्मकरानृत्विजः परिक्रीणाति। लोके ऽपि रोगिणः स्वामिन श्लीषधाद्यानयन एव भृत्यो जीवनदानेन परिक्रीयते। न तु तदीषधं भृत्यः सेवते। तस्मादितरिक्रया श्वृत्वजाम्। संस्कारास्तु यजमानस्य। क्रचितु वचनाहितजामिष संस्कारो ऽस्तु॥

## चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

नाश्चाति ग्रहमित्येतत्तपः कस्य तयोईयोः।
दुःखताङ्गोकृसंस्कारादध्वयोर्युज्यते तपः ॥ ६॥
फलान्तरायपापस्य नाशकलेन संस्कृतिः।
लिङ्जात्तपः स्वामिगामि संस्कारान्तरवत्ततः॥ ७॥

ज्योतिष्टोमे ग्रहं नाम्नाति चहं नाम्नातीत्यादिनोक्तं तपो ऽध्यर्थोर्युक्तम्। तस्य दुःखात्मकालेन परिक्रीतपुरुषैः कर्तुमुचितत्वात्। दुःखत्वादेव फलभोक्तृसंस्कार्वा-भावाद्यजमानस्य न युक्तमिति चेत्॥ मैवम्। भाविनः सुखरूपस्य फलस्य प्रति-वन्धकदुःखजनकं यत्पापं तस्य नाशकालेन दुःखरूपस्यापि तपसः स्वामिसंस्का-रत्नसंभवात्।

अस्मिन्धे वाक्यशेषगतिलङ्गं कल्पसूचकारेखैवमुदाहतम् । यदा वै दीक्षितः कृ-

शो भवत्यथ मेध्यो भवति। यदास्मिन्नन्तर्ने किंचन भवत्यथ मेध्यो भवति। यदास्य कृष्णं चक्षुषीर्नश्यत्यथ मेध्यो भवति। यदास्य त्वचास्थि संधीयते ऽथ मेध्यो भवति। यीवा दीक्षते कृशो यजते। यदास्याङ्गानि हीयन्ते जुहोत्येव तदिति विज्ञायत इति। न हि दुःखरूपं तपो विना दुःखप्रदं पापं नश्यति। यथा लोके पाटन-मन्तरेण विषवणानां नोपशान्तिः। तहत्। तस्माहपनादिसंस्कारवत्रपो ऽपि यजमानस्यैव॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

हिरायमालिताद्यासु संस्कारा वचनात्मताः। चृतिजां ते यथाख्यानं कर्तव्या निषिलैस्त ॥ ६॥ श्राद्य श्राख्यावशान्मेवं सर्वसंनिधिपाठतः। प्रति मुख्यं गुणावृत्तेः कर्तव्या निषिलैरिप ॥ ९॥

वाजपेये श्रूयते। हिरएयमालिन ऋतिजः प्रचरनीति। श्येने श्रूयते। लोहि-तोष्णीषा लोहितवसना ऋतिजः प्रचरनीति। यद्यपि हिरएयमालिलादीनां सं-स्कारवाद्यजमानविषयतं पूर्वन्यायेन प्राप्तं तथापि वचनाद्यमृत्विक्संस्कारः। तच हिरएयमालिलं यजुर्वेदोक्तलादध्वर्यूणामेव। लोहितोष्णीषादिकं सामवेदोक्तला-दुन्नातृणामेवेति समाख्यावशादभ्युपेयमिति चेत्॥ मैवम्। हिरएयमालिन ऋ-त्विजः प्रचरनीति सर्वेषामृत्विजां संनिधी पद्यमानो हिरएयमालित्वसंस्कारः संनिधिना समाख्यां वाधिता सर्वैर्क्तृत्विग्भः संबध्यते। किं च। संस्कार्यत्वाह-त्विजां प्राधान्ये सित प्रधानं गुणावृत्या सर्वेषामणृत्विजां हिरएयमालित्वा-दिसंस्कारो ऽभ्युपेतव्यः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वृष्टिकामी सदो नीचैर्मिनुयादिति कामना। अध्वर्योः स्वामिनो वाद्यो वाक्यान्मातुस्तदुच्यते ॥ १०॥ परसैपदतो ऽध्वर्युच्यापारस्य परार्थता। प्रतीतातो वाक्यवाधे तपोवत्स्वामिनो ऽस्तु तत्॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यदि कामयेत वर्षुकः पर्जन्यः स्यादिति नीचैः सदो मिनुयादिति। यथा पुरस्तात्पश्चाचावस्थितौ हिविधानप्राचीनवंशावुचौ। तथा सदो नोचम्। किंतु नीचैः कार्यमित्यर्थः। श्रव वृष्टिकामनाध्यर्गिरुक्ता। यः कामयेत स मिनुयादिति वाक्येन कामयितृमाचोरेकत्वावगमात्। मातृत्वं चाध्यर्येरित्यविवादम्। तस्मात्स एव कामयितेति चेत्॥ मैवम्। मिनुयादिति परस्पेपदेनाध्यर्थुव्यापारफलस्य परगामिता प्रतीयते। वृष्टिलक्षणफलस्य गुजमानगामित्वात्परस्पेपदश्रुत्या वाक्यं वाधित्वा कामस्य यजमानकर्तृकत्वं दृष्ट्यम्। यजमानकामितां वृष्टिं पर्जन्यः संपादयित्यवेवं यो ऽध्यर्थुः कामयेत स नीचैमिनुयादिति वाक्यं व्याख्येयम्॥ एवंविदुहातात्मने वा यजमानाय वा यं कामं कामयते तमागायनितृत्वजो ऽपि काम इति चेत्। तर्हि तस्मिनुहीयोपासने वचनाद्दिकजो ऽपि फलमस्तु॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

आयुदा इति मन्त्रोक्तिः कस्याध्वर्याः समाख्यया। तद्वाधे लिङ्गतः स्वामिगामिता कामवस्रता ॥ १२॥

इदमास्रायते। आयुर्दा अये अस्यायुर्मे देहीति। तस्यैतस्य मन्त्रस्य पाठो ऽध्व-योंर्यजमानस्य वेत्ययं संशयः कस्येत्यनेन सूचितः। एतन्मन्त्रपाठो ऽध्ययोंर्भवितु-महिति। समाख्यावशादिति चेत्॥ न। अस्मिन्नन्त आयुर्मे देहीति फलस्य ह्या-त्मसंबन्धः प्रतीयते। स च यजमानस्य युक्तः। नाध्यर्थाः। तस्मान्तामवन्म-न्त्रो ऽपि याजमानः॥

## ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

वाजस्य मेत्यमुं ब्रूयादेको ही वा कृतार्थतः। एकः काग्रडहये पाठादध्वर्युस्वामिनावुभी ॥ १३॥

दर्शपूर्णमासयोवीजस्य मा प्रसवेनेत्येष मन्त्रो ऽध्वर्युकाराहे यजमानकाराहे चा-स्नातः। तचैकेन पठिते सित मन्त्रस्य चिरतार्थेलादितरस्तव पठेदिति चेत्॥ मै-वम्। काराहान्तरपाठवैयर्थ्यप्रसङ्गात्। तसादुभाभ्यां पठनीयः। तयोः पठतोरा- शयभेदो ऽस्ति । अनेन मन्त्रेण प्रकाशितमर्थमनुष्ठास्यामीत्यध्यपुर्मनुते । अच न प्रमदिषामीति यजमानः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

वाचयेत्स्वामिनं ज्ञाज्ञी वाचनीयी ज्ञ एव वा। अविशेषादुभी ज्ञस्य स्वामिलाडाचयेदमुम् ॥ १४ ॥

वाजपेये श्रूयते । क्रुप्तीयंजमानं वाचयतीति । आयुर्यक्षेन कल्पतामित्यादयो मन्ताः क्रुप्तयः । तच मन्त्रतद्याभिज्ञमनभिज्ञं चोभाविप वाचयत् । विद्वांसं वाचयेदित्येवं विशेषस्याश्रवणात् । श्रनभिज्ञं तदैव शिक्षयिलािप वाचयितुं शक्यनािदिति चेत् ॥ मेवम् । श्रध्ययनविधिवलाद्धीतवेदस्य विदितवेदार्थस्येव यजनानितात् । तसादिभिज्ञमेव वाचयेत् ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

वत्सं चोपसृजेत्तडदुखां चाधिश्रयेदिति। डादण्डन्डकर्मेतत्स्वामिनो वेतरस्य च ॥ १५ ॥ आद्यः पाठात्स्वामिकाग्रेडे तादर्थ्येन परिक्रयात्। महाकाग्रेडोक्तितो ऽप्यन्यो डन्डतैवाच कीर्यते ॥ १६ ॥

दर्शपूर्णमासयोयाजमानकार् श्रुयते। द्वादश द्वन्द्वानि दर्शपूर्णमासयोस्तानि संपाद्यानीत्याहुर्वत्सं चोपावसृजत्युखां चाधिश्रयत्यवहन्ति द्ववदौ च समाहन्ती-त्यादि। तच पलाशशाखया वत्सापाकरणमेकं कर्म। दोहनेन संपादितं स्त्रीरं धारियतुं पिठरस्थापनमपरं कर्म। तदेतदुभयमेकं द्वन्द्वम्। तथा वीहीणामवघातो द्वपदुपलयोः पाषाणान्तरेण समाघात इत्येतदुभयं द्वितीयं द्वन्द्वम्। एवं द्वादश कर्मद्वन्द्वान्यनुष्ठेयान्यास्तानि। तेषां याजमाने कार्गहे पठितत्वात्समाख्यया यजमानेन तान्यनुष्ठेयान्यास्तानि। तेषां याजमानस्य यानि कर्माणि तान्यनुष्ठातुमेव परिक्रीता ऋत्विजः। किं च। यजुर्वेदे याजमानमिद्मवान्तरकार्गहम्। महाकाराहं वाध्ययवमेव। तचैवेते वत्सापाकरणादयो धर्मा आस्ताताः। तस्पादध्ययुरेव ताननुतिष्ठेत। याजमाने तु कार्गहे न तेषामनुष्ठानप्रकारश्चोद्तः। किंतु परिगणनया

इन्डतासंपादनमाचमास्नातम्। तेन यजमानस्नामानुपूर्वी मनिस निधायाध्यर्योर-नुष्ठाने प्रमादराहित्यमनुसंधातुं प्रभवति । तस्मादध्वयीरेवानुष्ठानम् ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति॥

यो होताध्वर्युरेष स्यादित्याध्वयवमाचरन्। हीचं कुर्याच वा त्यागहेत्वभावात्करोति तत् ॥ १७ ॥ होतिको युगपत्कर्भेडयं कर्तुं न हि प्रभुः। सृजेचोदकतः प्राप्तं हीचं वाचनिकार्थकृत्॥ १৮॥

अयीषोमीयपशे परिवीरसीत्यनेन परिव्याण्करणमन्त्रेणाध्यर्पुर्यूपस्य रश्नया परिव्याणं करोति । तदानीं क्रियमाणं तत्परिव्याणं होता युवा सुवासा इत्यनेन मन्त्रेणानुवद्ति । तदेतदुभयं चोदकपरंपरया कुण्डपायिनामयने प्राप्तम् । तचाध्यर्योहींतुष्य समास आक्षातः । यो होता सो ऽध्वर्युरिति होतारमनूद्याध्यर्युत्तविधानाद्ध्यर्युकार्यं होचानुष्ठेयम्। ततः परिवीरसीत्यनेन करण्मन्त्रेण होता यूपपित्याणं कुर्वीत । तदानीं स्वस्य चोदकतः प्राप्तं होचमपि होता न त्यजेत्। न हि त्यागहेतुं कंचित्विषेधं पश्यामः । तस्मात्क्रियमाणं तत्परिव्याणं युवा सुवासा इत्यनेन मन्त्रेण होतानुवदेदिति प्राप्ते कृमः ॥ इयोरध्यर्युहोचोरुचितं कर्मडयमेको होता युगपत्कर्तुं न शक्कोति । ततो ऽन्यतरस्यावश्यंभाविनि त्यागे चोदकतः प्राप्तं होचमेव त्यजेत्। आध्यर्यवं तु यो होता सो ऽध्यर्युरित्यनेन प्रत्यक्षवचनेन प्रापितन्तरनृष्ठेयम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रोक्ष्यासादनं कुर्यादध्वर्युरितरो ऽथवा।

आख्ययाद्यः सादयेति प्रेषितो ऽन्यो ऽस्तु लिङ्गतः ॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रोक्षणीनां केनचित्पात्रेण वेद्यामासादनं श्रुतम्। तदेतद्यजुर्वे-दोक्तलादाध्वर्यविमिति चेत्॥ मैवम्। प्रेषमन्त्रविरोधप्रसङ्गात्। प्रोक्षणीरासादय। इध्मावर्हिरुपसादय। अप्रीद्यीन्विहर। वर्हिः स्नृणीहीत्यादिष्वाध्वयेवेषु श्रूयमाण-माप्रीध्रसंबोधनम्। मध्यमपुरुषश्चान्येन तद्नुष्ठाने सत्युपपद्यते। तसान्नाध्वयेवम्॥ चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

अयीत्रेष्येदुनाध्वर्युरग्रीदस्त्वविरोधनः।

ञ्चाख्याविरोधादध्वर्युः प्रेषडारार्थकृद्यतः ॥ २०॥

यथा प्रोक्षणीराग्रीध्र आसादयति । तथा प्रैषमन्त्रमणाग्रीध्र एव पठतु । विरोध्यानाविति चेत्॥ मैवम्। आध्ययवसमाख्यायाः पूर्वोदाहृतसंबोधनमध्यमपुरुष्योख्य विरोधात्। न च प्रोक्षण्यासादनादीनामध्यपुंकर्तृकत्वाभावे ऽपि समाख्याविरोधस्तदवस्य इति वाच्यम्। प्रैषद्वारा प्रयोजककर्तृते ऽपि तदविरोधात्। तसाद्ध्यांरिव प्रैषमन्त्रः॥

## चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

ममाग्र इति कस्याच फलं लिङ्गेन वक्तृगम्। श्रुत्या स्वामिनि न क्रीते लिङ्गे तचोपचर्यताम्॥ २१॥

ममाग्रे वचीं विह्वेष्वस्तित्ययमाहवनीयस्याधाने करणभूतो मन्त्रो ऽध्वर्युणा पठ्यते। विश्विष्टं हवनं येषां यज्ञानां ते विह्वाः। तेषु विश्वेष्ठस्ते जसोपलिक्षतं यत्मलं तन्ममास्वित्यनेन लिङ्गेन मन्त्रमुचारयितुरध्वर्योस्तत्मलिमिति चेत्॥ मैन्वम्। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतित्यात्मनेपद्श्रुत्या साङ्गप्रधानफलस्य यजमानगामितं प्रतीयते। न च परिक्रीतस्याध्वर्योदिक्षिणातिरिक्तफलसंबन्धो न्यान्यः। तस्माच्छुतिन्यायाभ्यां विरुद्धं तिल्लङ्गं यजमानपरवेनोपचरणीयम्। मदीय-यजमानस्य तद्वचीं ऽस्त्रित्युपचारः। तस्माद्यजमानपाठ्येष्वायुदी अग्रे अस्यायुमें देहीत्यादिषु क्रियमाणानुवादिषु प्रत्यगाशीर्मन्त्रेषु श्रुतं फलं यथा याजमानम्। तथैवाध्वर्युणा पाठ्येषु करणमन्त्रेषु श्रुतमिप फलं याजमानमेव॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

मा मा संताप्तमित्येतत्किस्मिन्स्वामिनि पूर्ववत्। अध्वयावस्तु तत्तेन स्वामिकर्मोपयोगतः॥ २२॥

दर्शपूर्शमासयोराघारहोमार्थमाज्यपूर्णे सुक्सुवी गृहीता नाभिसमीपे हस्तेन धारयति । तत्रायं करणमन्त्रो ऽध्वर्युणा पठ्यते । अयाविष्णू मा वामवक्रमिषं

विजिहाथां मा मा संताप्तं लोकं मे लोककृती कृणुतमिति। भीः सुक्सुवरूपा-वयाविष्णू युवां नाभिदेशे धारयन्नहमध्येयेमी वामवक्षमिषं युवयोरितकामं न कृतवान्। युवां च मत्तो वियुक्ती भवतम्। ततो मां देहधारिणं मा संताप्तं मम देहे संतापं ज्वरादिरूपं मा कुरुतम्। स्थानकृती युवामाधारहोमाय स्थानं कुरुत-मित्यर्थः। तच पूर्वोक्तवर्चीन्यायेन संतापाभावो ऽपि यजमानस्यैव। न लध्यरी-रिति चेत्॥ मैवम्। अध्ययावसंतप्ते सत्यविद्येन स्वामिनः कर्म समायते। तस्मा-दध्ययुगतो ऽपि संतापाभावो यजमानस्यैव फलमिति नाच मळ्ळ्स्योपचारः॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

भद्रं तन्नौ सहेत्येतत्कस्मिन्स्वामिनि युज्यते। डिल्युत्या हयोरेतद्ध्यपुराजमानयोः॥ २३॥

ज्योतिष्टोमे हिवधीनमग्रदेषे सोमाभिषवाधारयोः फलकयोरधस्ताच्चतमृष्वाये-यादिविदिश्च चलार उपरवनामका गता अरिक्तमाचलाता अधीभागे परस्पर-मिलिता ऊर्ध्वभागे परस्परं प्रादेशमाचव्यविहता वर्तनो । तेष्वेकिसिन्नुपरवे यज-मानो दिश्चणहस्तं प्रसारयित । तथेवाध्ययुरन्यिसिन्स्वहस्तं प्रसायीधस्ताद्यजमान-हस्तं गृह्णाति । तदा यजमानः किमचेत्यनेन मन्त्रेण फलं पृच्छति । अध्ययुष्य भद्रमित्यनेन मन्त्रेणोत्तरं बृते । ततो यजमानस्तवी सहेत्यनेन मन्त्रेण तत्फलं स्व-कीयलेन स्वीकरोति । तसाद्यजमानस्येव तदिति चेत् ॥ मैवम्। नावित्यनेन डि-वचनेन सहेत्यनेन चोभयगामितयेव स्वीकारात्॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

धर्माणां प्रकृतिस्थानां विकृतावविशेषतः। प्राप्तिर्विशेषतो वाद्यो विशेषस्यानिरूपणात् ॥ २४ ॥ प्रकृतौ कार्यकृडमा विकृतौ स्युने चेतरे। यूपावटास्तृतिः कार्ये न हि प्राकृतवर्हिषः ॥ २५ ॥

द्शपूर्णमासयोवेदिधमाँ वहिंधेमीश्व हिवरासादनादयो ऽ क्रप्रधानाची इति पूर्वच निर्णीतम्। ते च धमी विकृतावितिद्श्यमाना नियामकाभावात्सर्वे ऽप्य-

तिदिश्यन्तामिति प्राप्ते बूमः ॥ कार्यमच नियामकम् । प्रकृती हि हिवरासादनं वेदिकार्यम्। तच्च विकृताविष प्राप्यमाणं स्वसिद्धये खननादीन्वेदिधमीन्प्रापयित। यूपावटास्तरण्रूषं तु कार्ये न प्रकृताविस्ति । दर्शपृर्णमासयोर्थूपावटाभावात् । तच्चास्तरण्रकार्ये विकृती विधीयमानमप्यप्राकृतकार्यतया प्राकृताँ स्रवनादीन्व- हिःसंस्काराच प्रापयित । तसात्रकृतिगताः कार्यकृष्ठमी एव विकृती प्राप्यन्ते ॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

यडिहिस्तत्पविचार्थे न वाद्यस्तस्य संभवात्। संस्कृतं स्तरणे श्लीणं पविचं लन्यतो भवेत्॥ २६॥

दर्शपूर्णमासयोरामनिना । समावप्रिक्किबायी प्रादेशमाची दभीं पविचे करोनीति । तच यदेतहेदिस्तरणार्थे लवनसंस्कृतं विहेस्तेन पविचसंभवादास्तरणवत्प-विचमपि विहेषः कार्यमिति चेत् ॥ मैवम् । आस्तरण एव संस्कृतस्य सर्वस्य विहेष उपश्चीणत्वात् । न हि वेदिं स्तृणातीति विहितस्य स्तरणस्याकसाहिरेकिदेशे संकोचो युक्तः। तसाद्यया यूपावटमसंस्कृतेन विहेषा स्तृणाति । तथा पविचनिष्पत्तिरिप शास्त्रीयलवनादिसंस्काररिहतैः पिभोजनीयनामकेर्देभैः संपादनीया॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

पुरोडाशस्य शकलमेन्द्रवायवपाचके। अवद्थ्यात्पुरोडाशो नवो ऽश्य सवनीयकः॥ २०॥ सिडस्य सवनार्थत्वाचवं संपाद्य तिक्कया। सवनीयेन तत्कार्यं संस्कार्यत्वाद्वितीयया॥ २५॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। पुरोडाशशकलमेन्द्रवायवस्य पाचे निद्धातीति। तच सव-नीयपुरोडाशस्य शकलं यद्यपि निष्पचं तथापि तस्य यजनार्थवेन संस्कृतवर्हिर्व-दुपश्चयाचूतनं कंचित्पुरोडाशं संपाद्य तदीयशकलेनेन्द्रवायवाय पाचप्रशेपिकया कर्तव्येति चेत्॥ मैवम्। सवनीयपुरोडाशशकलेन संनिधानं कर्तव्यम्। कुतः। संस्कार्यवात्। शकलं निद्ध्यादिति डितीयया संस्कार्यवं गम्यते। इष्टशिष्टस्य हि प्रतिपत्तिह्यः संस्कारः। न चाच कृत्वं यजनार्थम्। अवदानस्येयत्तया पुरोडाश- भागस्यावशेषितत्वात् ॥ यथाच पुर्वसिद्धपुरोडाशशकलम् । तथा धाना आधिन-पाचे पयस्यां मैचावरुगपाच इत्यचापि पूर्वशेषस्येव प्रक्षेपः ॥

### विंशाधिकरणमारचयति ॥

काम्या उपांत्रु यष्टव्याः किं तदङ्गप्रधानयोः।
प्रधान एव वा नाच विशेषोक्तिरतो हयोः ॥२०॥
मुख्यानामेव काम्यतात्तेष्वेव परिचोदना।
अङ्गानामतयाभावादुपांत्रुतं प्रधानगम् ॥३०॥

इदमास्नायते। यज्ञायर्वणं वै काम्या इष्टयस्ता उपांशु यष्टव्या इति। अयर्ववे-दोक्तकर्मवद्यज्ञेषु काम्या इष्टयो गोष्पाः। तस्मात्तासामुपांशुलं युक्तमित्यर्थः। यथा वेदिधमाणां वर्हिधमाणां चाङ्गप्रधानयोः समानो विधिः। तथोपांशुल-स्यापि। न ह्यच कश्चिडिशेष आसात इति चेत्॥ मैवम्। काम्यलस्यैवाच विशे-षनियामकलात्। न लङ्गानां काम्यलमस्ति। करणपीष्कल्यसंपादकानां तेषां फले साक्षात्संबन्धाभावात्। ततः साक्षात्मलसाधने प्रधान एवोपांशुलम्। अङ्गेषु तु तत्त्रहेदानुसारेण ध्वनिविशेषः॥

#### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

नवनीतं श्येन आज्यं मुख्ये ६क्के वास्तु मुख्यगम् । विधेयमाज्यमप्राप्तं दृतिस्यं नवनीतकम् ॥ ३१ ॥ मुख्यः सोमविकारो ६क्के चोदकप्राप्तमाज्यकम् । अनूद्य दृतिसंस्थानं नवनीतगुणो विधिः ॥ ३२ ॥

श्येने श्रूयते। हितनवनीतमाज्यं भवतीति। हतौ चिरसंगृहीतं नवनीतं यस्या-ज्यस्य प्रकृतिद्रश्यं तदेतदीहशमाज्यं मानान्तरेश पूर्वमप्राप्तवात्रधानकर्मशि वि-धेयमिति चेत्॥ मैवम्। प्रधानस्य सोमयागविकारलेनाज्यापेक्षाया अभावात्। अङ्गेष्टिविशेषेषु चोदकप्राप्तस्याज्यस्य प्रकृतिद्रव्यत्वेन यथोक्तनवनीतगुशो वि-धीयते॥ हाविंशाधिकरणमारचयित ॥
सुत्याकालगताङ्गेषु गुगाः सर्वेषु चोदितः।
आद्यो वेशेषिकाङ्गत्वाहाक्यात्सर्वाङ्गसंगतिः ॥ ३३॥

यो ऽयं श्येनस्याङ्गेषु हितनवनीतलगुणो विहितः सो ऽयं सुत्याकालीनेष्वेव सवनीयपश्रुतत्पुरोडाशरूपेष्वङ्गेषु। न तु कालान्तरविदिश्वणीयाद्यङ्गेषु। विमतो गुणः सुत्याकालीनाङ्गमाचगः। श्येनवैशेषिकत्वात्। पश्रुसाहित्यवत्। यथा सह पश्रूनालभत इति विहितं पश्रुसाहित्यं श्येन एव विशेषवेनोच्यमानं सुत्याकालीनेष्वेव सवनीयपश्रुष्ववस्थितम्। तथा नवनीतिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ यदाज्यं तहृतिनवनीतिमिति वाक्येन सवीङ्गगताज्यविषयत्वप्रतीतावनुमानं कालात्ययापित्र हम्। तसात्सवेष्वङ्गेषु तस्ववनीतम्॥

चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

शाकायने पुरोडाशास्त्रस्ता इति मांसता।
सर्वेच सवनीये वा सर्वेच नवनीतवत् ॥ ३४ ॥
तरसाः सवनीयाः स्युरिति तत्संनिधिः स्मृतः।
पुरोडाशस्य मांसतं तेष्वेवातो नियम्यते ॥ ३५ ॥

षद्रिंशस्य संवसरेष्वनुष्ठयं शाक्यानामयनम्। तच श्रूयते। संस्थिते संस्थिते उहिन गृहपितर्मृगयां याति स यान्गृगान्हिन्त तेषां तरसाः सवनीयाः पुरीडाशा भवनीति। तच यथा नवनीतं सर्वेष्वङ्गेषु निविष्टम्। तथा मांसत्मिष्
सर्वेषु पुरोडाशेषु निविशत इति चेत्॥ मैवम्। तदा हि ये पुरोडाशास्ते तरसा
इति वचनव्यक्ती व्यवहितान्वयः स्थात्। तरसश्चरपुरोडाशश्चरयोर्मध्ये सवनीयशच्देन व्यवधानात्। इह तु तरसाः सवनीया इत्यनयोः संनिधिः श्रूयते। तथा
सित ये सवनीयास्ते तरसा इत्यनेन संनिध्यनुगृहीतेन वाक्येन मांसत्वं सवनीयपुरोडाशेष्वेव नियम्यते॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्याष्टमः पादः। समाप्तश्च तृतीयो ऽध्यायः॥

### श्रीगरोशाय नमः

शेषशेषित्वसिङ्घो किं प्रयोज्यं किं प्रयोजकम्। इत्यपेस्रोदयादुक्तिश्वतुर्थस्य प्रयुक्तये॥०॥ अनेन तृतीयचतुर्थयोरध्याययोः पूर्वोज्ञरुभाव उपपादितः॥

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ चिन्ता न काया काया वा क्रव्यपुरुषार्थयोः। ञ्रफलवान्न कर्तया प्रयुक्ती क्रियतामियम् ॥ १॥ क्रचिदेतिह्नचारेण क्रचित्फलविधेर्वशात्। क्रचित्साद्यादिहाध्याये प्रयुक्तिर्वेहुधीच्यते ॥ २॥

क्रत्वर्थो ऽयं पुरुषार्थो ऽयिमिति विवेकस्य प्रयोजनं किमिप न पश्यामः । तस्मात्काकदन्तविचारवद्यं विचार उपेक्षणीय इति चेत्॥ मैवम्। तेन विचारेण प्रयुक्तेई। तुं शक्यत्वात् । साक्षाद्वा परंपरया वा प्रयुक्तिनिर्णयोपयुक्तं सर्विमिह चिनानीयम् ॥

हितीयाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ कर्ल्यादेनास्ति वास्ति लक्ष्म नास्यनिरूपणात् । कतवे यस्तदर्थो ऽसाविति तस्य निरूपणम् ॥३॥

कतावनुष्टेयः क्रत्वर्थे इत्युक्ते गोदोहनादावितव्याप्तिः। पुरुषेणार्थ्यमानः पुरुषार्थे इत्युक्ते प्रयाजादीनामयनुष्टेयतया पुरुषेणार्थ्यमानत्वादितव्याप्तिः। तस्मात्त-योरदुष्टं लक्षणं दुर्निरूपिमिति चेत्॥ मैवम्। क्रतुस्वरूपपौष्कल्यायैव यो विधीयते स क्रत्वर्थः। प्रयाजादयस्तादृशाः। न हि प्रयाजादिभिः पुरुषस्य कश्चित्रीति- विशेष उत्पद्यते येनेते पुरुषाथा भवेयुः। दर्शपूर्णमासकतुस्तु तैः प्रयाजादिभिः फलजननसामर्थ्यलक्षणं पीष्कस्यं प्राप्तोति। तसात्ते क्रवर्थाः। पुरुषप्रीतये विध्यिमानाः पुरुषाथाः। दर्शपूर्णमासादयो गोदोहनादयश्च तादृशाः। न हि दर्शपूर्णमासाभ्यां कस्यचित्कतोः पीष्कस्यं भवति। तयोरेव कतुत्वात्। नापि गोदोहनं क्रवर्थम्। तद्भावे ऽपि चमसेन कतुपीष्कस्यसिद्धेः। तसात्सुनिरूपणं तदुभ्यलक्ष्यम्॥

हितीयवर्शकमारचयति॥

फलं विधेयं नो वाद्यो भावनांशलतो ऽन्यवत्। न भाव्यांशो विधेयः स्याद्रागात्तत्र प्रवर्तनात्॥४॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति स्वर्गः फलवेन श्रूयते। तच विमतं फलं विधेयम्। भावनांशलात्। करणविदिति कर्तव्यतावचेति चेत्॥ मैवम्। अप्रवृह्नप्रवर्तनं हि विधानम्। फले तु पुरुषः सौन्दर्ये जानन्स्वयं रागादेव प्रवृह्त इति वर्षस्तव विधिः॥

तृतीयवर्णकमारचयति ॥

गोदोहनं हयार्थं स्थान वा भानाहूयार्थता। ऋन्यथापि क्रतोः सिद्धेः केवलं पुरुषाय तत्॥ ॥॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । चमसेनापः प्रण्येत्रोदोहनेन पश्रुकामस्येति । तच गोदोहनस्य क्रत्यर्थतं पुरुषार्थतं चेत्याकार्इयमस्ति । पश्रुफलजनने पुरुषप्रीति-भीति । अपां प्रण्यनेन क्रतुपौष्कल्यमपि भातीति चेत् ॥ मैवम् । गोदोहन-मन्तरेण फलासिडेर्भवतु पुरुषार्थतम्। क्रतुस्तु तद्भावे ऽपि चमसेन सिध्यतीति न क्रत्यर्थता ॥

चतुर्थवर्शकमारचयति ॥

द्रव्यार्जनं स्यात्कत्वर्थे पुमर्थे वा क्रताविदम्। नियतत्वात्पुमर्थतं दृष्टं क्रत्वर्थतार्थिकी ॥ ६॥

ब्राह्मणस्य द्रव्यार्जने प्रतियहयाजनाध्यापनानि नियतानि। तत्र तत्र श्रुतानि राजन्यस्य जयादिकं वैश्यस्य कृष्यादिकं शृद्रस्य सेवादिकम्। तत्र यदेतद्व्यसंपा- दनं तदेतत्क्रत्वर्थम्। कृतः। श्रर्जनोपायानां नियतत्वात्। पुरुषप्रीतेस्तु येन केनापि

द्रव्येण सिडलात्। अर्जनोपायनियमस्तत्र निर्थकः। कतौ तु नियमापूर्वं परमापूर्वंपयोगीति सार्थको नियम इति प्राप्ते ब्रूमः॥ द्रव्यार्जने रागः प्रवर्तको दृष्ट इति न विधिरपेस्यते। फलं च सुन्निवृत्यादिरूपं दृष्टमेव। अत एव स्मर्यते। षणां तु कर्मणामस्य चीणि कर्माणि जीविका। याजनाध्यापने चैव विश्रुडाच प्रतियह इति। क्रत्वर्थं जीवनाभावात्कतुरेव न सिध्येत। पुरुषार्थतायां लेहिकप्रीतिकारिभोजनादिवत्कतोरामुष्मिकप्रीतिकारितया पुरुषकार्येष्वन्तभावात्क्रत्वर्थतायार्थिकीति सिध्यति। उपायनियमस्तूपायान्तरेषु प्रत्यवायविवस्त्रयोपपद्यते। तस्माद्र्यार्जनं पुरुषार्थम्॥

## तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

नेस्रेतोद्यन्तमादित्यं क्रत्यं तन्न वाग्रिमः। फलस्याकस्पनीयलान्कतौ प्राप्तं निषिध्यते ॥ ९ ॥ व्रतोक्त्या पर्युदासने संकल्पो ऽनीक्ष्ये ऽच सः। न क्रतक्कममानलात्पुमर्थः पापहानये ॥ ৮ ॥

अनारभ्य श्रूयते। नेक्षेतोद्यन्तमादित्यं नास्तं यन्तं कदाचनेति। अव नञ्पद्मिधावृत्या प्रतिषेधं त्रूते। न तु पर्युदासम्। प्रतिषेधश्र प्राप्तिपूर्वकः। प्राप्तिश्र वैदिकस्य निषेधस्य वैदिकी प्रत्यासन्ना। तथा सित कती यवादित्येक्षणं विहितं तवायं निषेध उदयास्त्रमयोद्देशेन प्रवर्तते। एवं च सित फलं न कल्पनीयम्। पर्युदासमाश्रित्य पुरुषार्थताङ्गीकारे ऽधिकारसिद्धये फलं कल्पनीयं स्यात्। तस्मान्त्रकार्थो निषेध इति प्राप्ते त्रूमः॥ तस्य वत्तमित्युपक्रस्य नेक्षेतोद्यन्तमित्याम्तात्वादनीक्षण्रकृपं किंचिदनुष्ठेयम्। तच्च पर्युदासत्वे सत्यवकल्पते। ईक्षणस्याभावः प्रतिषेधपक्षे नजर्थः। पर्युदासपक्षे तीक्षणादितरः संकल्पो नञ्पदेन लक्ष्यते। सच संकल्पो ऽवानुष्ठेयवतत्वेन विधीयते। यद्यपीक्षणादितरे वहवो व्यापारा अनुष्ठानयोग्याः सन्ति तथापि कायिकवाचिकव्यापारिवशेषस्याप्रतीयमानतान्तान्तसव्यापारस्यावर्जनीयत्वाच संकल्प एव परिशिष्यते। संकल्पनीयश्वार्थः प्रत्यासत्त्याधात्वर्थनिषधः। तथा सत्युद्यन्तमस्तं यन्तं चादित्यं नेक्षिष्य इत्येवंह्पः संकल्पो ऽवानुष्ठेयत्वेन विधीयते। न च तस्य संकल्पस्य क्रवङ्गत्वम्। तद्वोधकश्रुति-

लिङ्गादिप्रमाणाभावात्। न च पुरुषार्थेते ऽपि प्रमाणाभावः। एतावता हैन-सायुक्तो भवतीत्यनेन वाक्येनेक्षितुः पुरुषस्य प्रत्यवायसंबन्धमुपन्यस्य तत्प्रत्यवा-यनिवारणफलकस्यानीक्षणसंकल्पस्य विधानेन पुरुषार्थेतावगमात्। क्रवङ्गलवि-वक्षायां तु क्रतुवैकल्यरूपो विपक्षवाध उपन्यस्येतः। तस्मादनीक्षणसंकल्पादीनि प्रजापतिव्रतानि पुरुषार्थानि ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

दश यज्ञायुधानीति हिवध्वेन विधिनं वा। आद्यो ऽप्राप्तेः पुरोडाशे समुचयविकल्पने ॥ ९ ॥ सार्धमुत्पित्तिशिष्टेन विकल्पादिने युज्यते। स्फ्येनोडनीति यत्राप्तं तदचानूद्य संस्तवः ॥ १० ॥

दर्शपूर्णमासयोः स्फ्यश्व कपालानि चेत्याद्यनुक्रम्यैतानि वै दश यज्ञायुधानी-त्याद्मातम्। तानि चाच हिविष्ट्वेन विधीयन्ते। कुतः। मानान्तराप्राप्तवेनापूर्वार्थ-त्वात्। यदि तच पुरोडाशो हिवर्भवेत्। तदा तेन सहैतेषां समुच्चयो विकल्पो वास्तिति प्राप्ते बूमः ॥ आययेगे ऽष्टाकपाल इत्युत्पित्तिशिष्टेन पुरोडाशेन सह पश्चा-चिद्धष्टानामायुधानां विकल्पः समुचयो वा न संभवति। आयुधतं यज्ञसाधनत्वम्। तच्च स्फ्येनोडिन्ति कपालेषु श्रपयतीत्यादि शास्त्रसिडमेवानूद्य यज्ञायुधानि संभरत्तीत्येष संभरणविधिः सूयते। तसानास्ति हिवष्ट्वम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

पशुरालभ्य इत्यच पश्चेको यजनाङ्गता। नास्त्यस्ति वाद्यः स्वपदे श्रुत्या पश्चङ्गतागतेः ॥ १९ ॥ श्रादौ स्वप्रत्ययोपात्त श्रासन्ततरकारके। योगः क्रतौ पशौ चेति क्रमे यागाङ्गतोचिता ॥ १२ ॥

श्रमीषोमीयं पश्रमालभेतेत्वच पशोरेकत्वं यजनाङ्गं न भवति । तस्य श्रुत्वा पश्रमंबन्धावगमात् । पश्रमित्वेतिसिन्नेकिसिन्नेव पदे पश्रुतदेकत्वयोः श्रवणाप-दान्तरनैरपेक्ष्येण परस्परमंबन्धो ऽवगम्यते। यागस्वालभेतेत्वनेन पदान्तरेणोपात्तः। तच वाक्येन संवन्धावगितः। वाक्याच श्रुतिर्वलीयसी। तत एकातस्य यागाङ्गलाभावादुभाभ्यां बहुभिवा यागा ऽनुष्ठातुं शक्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ पश्रुमिति परं
यद्यपेकं तथापि प्रकृत्या पश्रुमिदिष्टः। प्रत्ययेन कारकत्मेकातं चेत्युभयं निर्दिष्टम्। तत एकातस्यासन्तरे कारके प्रथमं संबन्धो भवति। कारकतं नाम क्रियाहेतुत्वम्। तथा सित कारकहारा क्रियायामिप संबन्धः प्रत्ययेनैवावगतः। क्रियाविशेषश्च संनिहितपदान्तरोपात्तो याग इति यजनाङ्गलमेकात्वस्य सिध्यति। तचैकातं स्वयममूर्तत्या यागिक्रयां निष्पाद्यितुमसमर्थं सत्तच समर्थं पश्रुद्व्यं पश्चादविद्यनित्तः। तत एकातस्य यागाङ्गलाच हाभ्यां विभिवा यागिसिहिः॥ एवमनद्वाही युनिक्तः। वसन्ताय कपिन्नलानालभत इत्यच हिलबहुत्वयोविविद्यतात्वं
दृष्ट्यम्॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

न पुंलिङ्गे विवसा वा विवसानुपयोगतः। आद्यो ऽनुष्टित्यपेस्रानासंख्यावत्तडिवस्थताम् ॥ १३ ॥

पशुमालभेतेत्यच पशुपदे पुंलिङ्गमिविविध्यतम्। कुतः। शब्दार्थविचारे ऽनुष्ठानिवचारे च तदुपयोगादर्शनात्। अलिङ्गे ऽपि वृक्षपदार्थे पुंलिङ्गो वृक्षशब्दः
प्रयुज्यते। तथा पुंव्यक्ताविप स्त्रीलिङ्गो मिक्षकाशब्दः प्रयुक्तः। ततो न लिङ्गस्य
शब्दार्थवेन विवक्षास्ति। अनुष्ठानमिप पुंव्यक्तिस्त्रीव्यक्योः समानम्। एकत्वावस्त्रिचपशुने वैषम्याभावात्। तस्मादिविविध्यतं लिङ्गमिति प्राप्ते वृमः॥ यथा पश्रुत्वज्ञातिर्यथा वा तदेकत्वं शब्दार्थः। एवं वृद्धव्यवहारे ऽन्वयव्यतिरेकाभ्यामनत्ययासिद्धाभ्यां लिङ्गस्यापि कुतः शब्दार्थता न स्यात्। वृक्षमिक्षकाशब्दयोस्तु न
वयमर्थतः साधुतां बूमः। किंत्वभियुक्तप्रयोगमाचवलेन साधुत्वम्। न चानुष्ठानसाम्यम्। पुंपशो विशेषसङ्गावात्। वाक्त आप्यायतामित्यादिभिर्मन्त्रेस्तवद्ययवस्याप्यायनकाले मेढ्रं त आप्यायतामिति मन्त्रेण तद्वयवस्याप्यायनश्रवणात्।
तस्तादेकत्ववन्पुंलिङ्गमिप विविध्यतम्॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्विष्टकृत्संस्कृती श्रीण उतापूर्वीपयोग्यपि। प्रयोजनैकामेकस्मिन्युक्तं कर्मेण्यतः श्रयः ॥ १४ ॥ मन्त्रेण देवसंस्कारः प्रश्लेपाह्न्यसंस्कृतिः। त्यागादपूर्वमृत्यनं प्रधानापूर्वगं च तत् ॥ १५ ॥

यो ऽयं स्विष्टनृद्यागः सो ऽयमुपयुक्तहिवःसंस्कार इत्यविवादम्। तत्र संस्कारस्य दृष्टप्रयोजनत्वेनावश्यंभावे सित तावतेवोपश्चीणः स्विष्टनृद्यागो नापूर्वस्योप्पति। न ह्येकस्मिन्कर्मणि प्रयोजनद्ययं युक्तमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ कर्मण एकते ऽष्यंशभेदात्रयोजनभेदो न विरुथ्यते। मन्त्रपाठो द्रव्यप्रश्लेपो देवतोहेशत्यागश्चेति वयो ऽशाः। तत्र त्यागे परमापूर्वोपयुक्तमवान्तरापूर्वमृत्यद्यते। तस्मानिस्वष्टनृदुभयार्थः॥ एवमन्यप्रयाजपश्चपुरोडाशावष्युदाहार्यो ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

शेषतमुपरियन्थे चिन्तनीयमुतेतरत् । शेषो भानाच तस्याच प्रयुक्त्याख्यफलेरणात् ॥ १६ ॥

वस्यमागोष्वधिकरणेषु शेषलमेव चिन्ताविषयः। यथातीतेष्वधिकरणेषु क्रतु-शेषो ऽयं पुरुषशेषो ऽयमिति चिन्तितम्। तहत्। ऋत उपरितनयन्थे तच तच पर्णतादीनां शेषलविचारस्य भासमानलादिति चेत्॥ मैवम्। शेषलस्य यत्रयु-क्तिरूपं फलं तदेव प्राधान्येन विचार्यते। शेषलं तु तदुपयोगिलेनेति न तहिचारः प्रधानभूतः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

श्रामिश्रा वाजिनं च स्याह्ध्यानीतेः प्रयोजकम् । उनामिश्रेव सामध्ये इयोस्तुत्यं ततो ऽियमः ॥ १९ ॥ श्रामिश्रा पय एवाच तच्छन्दान्मन्त्रतो स्सात् । प्रयोजिकेका प्राधान्यादनुनिष्पादि वाजिनम् ॥ १८ ॥ इदमास्रायते । तप्रे पयसि द्ध्यानयति । सा वैश्वदेव्यामिश्रा वाजिभ्यो वाजि- निमिति। तत्र पयित दिधप्रक्षेपादानिक्षाद्रव्यं यथा निष्पद्यते। तथा वाजिनद्रव्य-मपीति दध्यानयनस्य जनकावसामध्येमुभयद्रव्यविषयं तुल्यमेव। तसादुभयमिप प्रयोजकिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ न द्रव्यान्तरमामिक्षा। किंतु पय एवेति तन्छव्दादि-भिरवगम्यते। यिस्मिन्पयित दिधप्रक्षेपः सामिक्षेति तन्छव्देन पयः परामृश्यते। श्रामिक्षायागस्य पुरोःनुवाक्यायामेवमास्नातम्। जुषन्तां युज्यं पय इति। पयो-रसस्य मधुर श्रामिक्षायामनुवर्तते। न तु वाजिने। ततः प्राधान्येन पयसी धनी-भावावस्थां जनियतुं दध्यानीतिमित्यामिक्षेव प्रयोजिका। श्रनुनिष्पाद्येव वाजि-नम्। न तु प्रयोजकम्॥

### दशमाधिकरणमारचयति॥

सोमक्रयएयानयने पदकर्म प्रयोजकम् । न वाद्यो ऽश्चाज्जनस्यापि क्रयवत्संनिकर्षतः ॥ १९॥ तृतीयया क्रयार्था गौस्तद्द्यागनयनस्य च । ताद्थ्यात्तप्रयुक्तं तन्न प्रयोजकता पदे ॥ २०॥

ज्योतिष्टोमे सोमक्रय आक्षायते। एकहायन्या क्रीणातीति। सेयमेकहायनी
गौर्यदा सोमं केतुमानीयते। तदाध्येप्रसस्याः पृष्ठतो ऽनुगन्छति। तदणाम्नातम्।
षट्पदान्यनुनिष्कामतीति। ततः सप्तमे पदे हिरएयं निधाय हुला तत्पद्गतं रजो
गृह्णीयात्। तदिप श्रूयते। सप्तमं पदमध्येप्रज्ञिलना गृह्णाति तदेतद्रजः संगृह्य
हविधानयोः शक्टयोरक्षे तेन रजसा युक्तमज्ञनं प्रक्षिपत्। तदिप श्रुतम्। यज्ञं
वा एतत्संभरित्त यत्सोमक्रयएये पदिमिति प्रस्तुत्य यिहे हविधाने प्राची प्रवर्तयेयुक्तिहे तेनाक्षमुपाञ्चादिति। तच यथा क्रयः संनिकृष्टः। तथेव पदक्रमीप्यक्षाज्ञनं संनिकृष्टम्। अथोच्येत। दध्यानयनमामिक्षया यथा संयुक्तम्। न तथाश्राज्ञनं सोमक्रयएयानयनेन संयुक्तमिति। तच्च। क्रये ऽपि तद्संयोगस्य तुल्यलात्। अथासंयुक्तो ऽपि क्रयो गवानयनेन निष्पद्येत। तद्येक्षाज्ञनमिति तन्न
ष्याद्यमिति समानलात्क्रयवत्पद्कमापि सोमक्रयएयानयनस्य प्रयोजकिमिति प्राप्ते
ब्रूमः॥ एकहायन्या क्रीणातीति तृतीयाश्रुत्या गोः क्रयार्थता गम्यते। गोहारा

तदानयनमि क्रयार्थमेवेति क्रय एवानयने प्रयोजकः। न च पदकर्मार्थनं गोवी तदानयनस्य वा क्रचिच्छुतम्। तस्मात्तदप्रयोजकम् ॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

श्रपणं तुषवापश्च कपालस्य प्रयोजको । उत श्रपणमेवाद्यो वापार्थलातृतीयया ॥ २१ ॥ पुरोडाशकपालेति नाम्बा स्याच्छ्रपणार्थता । प्रयुक्तस्य प्रयुक्तिनी तस्य वापे प्रसन्जनम् ॥ २२ ॥

कपालेषु श्रपयंतीति श्रपणं पुरोडाशस्य श्रुतम्। तथा पुरोडाशकपालेन तुषानुपवपंतीति कपाले तुषधारणं श्रुतम्। ते च तुषाः सकपाला रक्षसां भागो ऽसीनित मन्त्रेण नैर्श्वत्यां दिश्यवस्थापनीयाः। तच श्रपणं यथा कपालसंपादनस्य प्रयोजकम्। तथा तुषवापो ऽपि प्रयोजकः। एकहायन्येति तृतीयया यथा कयार्थेत्म। तथा कपालेनेति तृतीयया कपालस्य तुषवापार्थेत्वावगमादिति चेत्॥ मैवम्। नाच कपालमाचस्य तुषोपवापसाधनतं श्रुतम्। किं तिहै यत्कपालं पुरोडाशकपालेनेति विशेषनामा तिहधानादवगम्यते। तथा सित प्रथमं श्रपणेन कपालं प्रयुक्तिति विशेषनामा तिहधानादवगम्यते। तथा सित प्रथमं श्रपणेन कपालं प्रयुक्तिते । न च प्रयुक्तस्य पुनस्तुषवापेन प्रयुक्तिः संभवति। तस्माच्छ्रपणेनैव प्रयुक्तं कपालं तुषोपवापे ऽपि प्रसङ्गात्सिध्यति। ईहशमेवाङ्गलं तृतीयाश्रुत्या वोध्यते॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

हृदादिः शकृदादिश्व पश्वालम्भप्रयोजकः। हृदादिये वाद्यो ऽस्तु प्रकृतत्वेन साम्यतः ॥ २३॥ हृविषो यागशेषत्वाङ्गृदादेईविरात्मनः। प्रयोजकतं तस्यैव नेतरस्यातथात्वतः ॥ २४॥

अग्रीषोमीयपशी श्रूयते। हृदयस्याये ऽवद्यत्यथ जिङ्काया अथ वश्चस इति। तथान्यदिप श्रुतम्। शकृत्संप्रविध्यति। लोहितं निरस्यतीति। तच हृदयादीनां शकृदादीनां च प्रकरणपाठसाम्यात्पश्रुसाध्यत्यसाम्याच हृदयादिवळ्कृदादिकम-पि पश्चालम्भस्य प्रयोजकमिति चेत् ॥ मैवम् । पश्चयागो हि हविःसाध्यः । हिविद्वं चात्तुं योग्यत्वाज्ञृदयादीनामेव । न त्वयोग्ययोः शकृङ्गोहितयोः । तस्मा-ज्ञृदयादिरेव प्रयोजकः । शकृत्संप्रवेधो लोहितनिरसनं चेत्येतदुभयं शेषप्रतिपत्ति-माचम् ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रयोजकः स्विष्टकृतिं पुरोडाशोत्तरार्धयोः।
यद्या प्रकृतोपजीवी स्यादाद्यः स्वस्य सिद्धये ॥२५॥
उत्तरार्धित शन्दस्य प्रकृताकाङ्कशो सित।
अग्न्याद्यर्थे पुरोडाशमुपजीव्येव वर्तताम् ॥२६॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । उत्तराधीत्स्वष्टकृते समवद्यतीति । सो ऽयं स्विष्ट-कृद्यागः कस्यचिनूतनस्य पुरोडाशस्य तदुत्तराधस्य च प्रयोजकः । तदुभयाभावे स्वसिद्धभावादिति चेत् ॥ मेवम् । उत्तरशब्दो ऽधेशब्दश्च सर्वनामत्वाद्वागवाचि-ताच प्रकृतं कंचिद्वागिनमाकाङ्कृते । अग्न्यादिदेवतार्थः पुरोडाशः प्रकृतो भाग-वांश्व । तस्मात्तमेवोपजीव्य स्विष्टकृद्यागः प्रवर्तते । न तन्यस्य प्रयोजकः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

स्निभ्यां प्रयाजानां शेषेण हिवरच किम्। शेषधारणतत्पाचे कार्ये नो वाभिधारणम् ॥२७॥ नान्यथा तेन ते कार्ये न कार्ये प्रतिपत्तितः। प्राजापत्यवपायाश्व न को ऽपर्थो ऽभिधारणात्॥२५॥

प्रकृती श्रुतम्। प्रयाजशेषेण हवींष्यभिघारयतीति। तदेति बकृतावितिष्टम्। विकृतयश्च वाजपेयगताः पशवः। ते च बिविधाः। क्रतुपशवः प्राजापत्यपश्वश्चेति। श्राग्रेयं पश्रुमालभत इत्यादिना विहिताः क्रतुपशवः। इतरे तु सप्तदश्म प्राजापत्यात्पश्रूनालभत इति विहिताः। एते चोभयविधाः पशवः प्रातःसवने सहैवोपक्रम्यन्ते। ततः सर्वेषामर्थे सकृदेव प्रयाजा श्रनुष्टीयन्ते। तव क्रतुपश्रूनां

प्रातः सवन एवालब्यव्यता त्रदीयह विषां प्रयाजशेषेणा भिघारणं निर्विद्यमेव सि-ध्यति । प्राजापत्यपर्शृनां तु पर्ययिकरणपर्यन्तमेव तदानीमनुष्ठानम्। श्रालम्भस्तु माध्यन्दिने सवने। तत्कालविशेषस्य ब्रह्मसाम्यालभत इति विधानात्। तेषां च प्राजापत्यानां हविषामभिघारणार्थे प्रातःकालीनः प्रयाजशेषी धारियतव्यः। न चाच जुद्धां तडारणं संभवति। क्रतुपश्चनुष्ठाने जुद्धा व्यापृतलात्। ऋतः पाचान्तरं संपाद्य तस्मिन्यं शेषो धारियतव्यः। अन्यथा प्राजापत्यहिवषां प्रयाजशेषेगाभि-घारणासिडेः। तस्मान्छेषधारणतत्पाचे संपादनीये इति प्राप्ते ब्रुमः॥ ते उभे न कर्तव्ये। कुतः। अभिघारणस्य शेषप्रतिपत्तिरूपनेन हविःसंस्कारताभावात्। न हि दृष्टे प्रतिपादने सत्यदृष्टार्थः संस्कारो युक्तः। दृष्टं च जुह्या रिक्तीकरणम्। अन्यथा प्रयाजशेषोपेतायां जुद्धामाज्यभागार्थतया गृह्यमाणं संनीर्यत । ततो रिक्तीनरण-रूपप्रतिपत्त्यर्थमेव प्रकृती शेषेणाभिघारणम्। अस्तु वा तच हविःसंस्कारी ऽिष । तथापि प्राजापत्यवपायामभिघारणं व्यर्थम्। रूख्यत्वनिवारणाय ह्यभिघार्यते। न च प्राजापत्यवपायां रूक्षतास्ति । ब्रह्मसाम्बेव तद्रूक्षताया निवारितलात्। अत एव श्रूयते। शम्या वा एतर्हि वपा यर्द्धनभिघृता ब्रह्म वै ब्रह्मसाम यह्मसाम्या-लभते तेनाशम्यास्तेनाभिषृता इति। अशम्या अहसा इत्यर्थः। तसान्छेषधारण-तत्पाचे न कर्तथे॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्थस्य प्रयाजस्य होमायौपभृतं घृतम्। जुद्धामानयतीत्यौपभृतं नेषा प्रयोजयेत् ॥ २९॥ प्रयोजयेदुतानीतिः प्रयाजाद्यखिलार्थता। श्रुतौपभृत आज्ये ऽतो जीहवेन विकल्पनात् ॥ ३०॥ न प्रयोजकता मैवं चितयार्थं तु जीहवम्। अतिहायेड इत्युक्तेश्चतुर्थं सा प्रयोजयेत् ॥ ३९॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। अतिहायेडो बहिः प्रति समानयति जुद्धामीपभृत-मिति। अस्यायमर्थः। पञ्चानां प्रयाजानां मध्ये तृतीयः प्रयाज इद्शब्देन बहु-वचनानोनाभिधीयते । तं तृतीयं प्रयाजमितकम्य बहिनीमकं चतुर्थे प्रयाजं होतुमुपभृत्संज्ञकायां सुचि स्थितं घृतं जुङ्गामानेतव्यमिति । तदेतदानयनमुपभृ-त्याज्ययहणस्य न प्रयोजनम्। तथा हि जुहूपभृड्ववासु तिसृषु सुक्ष्वाज्ययहणप्र-कारस्तविनियोगश्चेवमास्तायते । चतुर्जुद्धां गृह्णात्यष्टावुपभृति चतुर्धुवायां यच जुद्धां गृह्णाति प्रयाजेभ्यस्तद्यदुपभृति प्रयाजानुयाजेभ्यस्तत्तर्वसी वा एतद्यज्ञाय गृद्यते यड्नवायामाज्यमिति । तच जीहवं केवलप्रयाजार्थम्। श्रीपभृतं प्रयाजानु-याजार्थिमिति प्रयाजेषु जीहवमीपभृतं चीभयं विकल्पते। तथा सित यदा जीह-वेन प्रयाजा इज्यन्ते। तदानीमीपभृतस्यानयनमेव नास्ति। कुतः प्रयोजकलम्। यदा लीपभृतेन प्रयाजहोमः। तदानीमीपभृतस्यार्धं प्रज्वप्रयाजार्थम्। इतरदनु-याजार्थम्। तयोः प्रयाजसाधनमधे प्रथमप्रयाजकाल एव जुह्रामानीतमिति न तस्य चतुर्थप्रयाजं प्रति समानयनं विधीयते। यत्त्रनुयाजार्थमितरद्धमुपभृत्यव-शिष्टं तन्मध्ये किंचिचतुर्थप्रयाजं प्रति समानेतव्यम्। तस्त्रनुयाजैरेव प्रयुक्तमिति प्राप्ते बूमः ॥ यज्जीहवं तत्रयाजवितयार्थम्। यत्त्रीपभृतं तदविशष्टप्रयाजवयार्थ-मनुयाजार्थे चेत्येवं वाक्यइयस्य व्यवस्थायां संभवन्यामष्टदोषयस्तो विकल्यो ना-श्रयितुं शक्यः । यदा जीहवस्वीकारः । तदानीमीपभृतवाक्यस्य प्राप्तं प्रामाएयं परित्यज्येत । अप्राप्तमप्रामारायं स्वीकियेत । पुनरिप कदाचिदीपभृतस्वीकारे त्यक्तं प्रामाएयं स्वीक्रियेत । स्वीकृतमप्रामाएयं त्यज्येतेत्यौपभृतवाक्ये चलारो दोषाः । जीहववाक्ये ऽप्येवं चलार इत्यष्टी दोषाः। यथोक्तव्यवस्था चातिहायेड इति वा-च्याद्ध्यवसीयते । तथा सत्यौपभृतस्यानुयाजा यथा प्रयोजकाः । तथेव चतुर्थ-पञ्चमप्रयाजनिष्पादकमानयनमपि प्रयोजकमेव ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

जुहूपभृड्वुवास्वाज्यं सर्वाधं वा व्यवस्थितिः। सर्वाधंमविशेषात्स्यात्रयाजांधं तु जीहवम् ॥ ३२ ॥ प्रयाजानुयाजहेतुः स्यादीपभृतमाज्यकम्। भ्रीवमन्यार्थमित्येषा व्यवस्था वचनैर्मता ॥ ३३ ॥

चतुर्जुद्धां गृह्दातीत्यादिषु ग्रहणवाक्येष्वेतद्थेमिति विशेषनियामकस्याश्रव-

णात्पाचचयगतमाज्यं सर्वार्थमिति चेत्॥ सेवम्। यज्जुहां गृह्णाति प्रयाजेभ्यस्त-दित्यादिभिवीकीर्थवस्थावगमात्॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

श्रष्टावुपभृतीत्यच किमष्टेकग्रहे विधिः। चतुर्वेयग्रहे वाद्यः स्यादष्टश्रुतिमुख्यतः ॥ ३४ ॥ चतुर्गृहीतं होमाङ्गं फलवन्त्राच वाध्यते। चतुर्वितं लक्ष्यते ऽतः सहानीत्यर्थमष्टता ॥ ३५ ॥

यहणवाको चतुर्जुहां गृह्णातीत्यच यथा चतुःसंख्याविशिष्टमेकं हविर्यहणं विहितम्। तथैवाष्टावुपभृतीत्यचाष्यष्टसंख्याविशिष्टमेकं हविर्यहणं विधातव्यम्। न तु चतुर्गृहीतद्वयम्। तथा सत्यष्टश्रुतेर्मुख्यत्वावगमात्। अष्टसंख्यावयवभूतयोई-योश्वतुःसंख्ययोविधाने सत्यष्टशन्दस्यावयवलक्ष्यणा प्रसज्येतेति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रस-ज्यतां नाम लक्ष्णा। मुख्यार्थस्वीकारे होमवाक्यविरोधापत्तेः। चतुर्गृहीतं जुहो-तीत्यनारभ्यश्रुतं वाक्यं होममाचोद्देशेन चतुर्गृहीतं विद्धाति । यद्ययेतत्सर्वहो-मविषयतया सामान्यरूपम्। ऋौपभृतं तु प्रयाजानुयाजविषयतया विशेषरूपम्। तथापि होमस्य फलवस्नेन प्राधान्याद्रहणस्य होमार्थलेनोपसर्जनलात्रधानानु-सारेण चतुर्गृहीतमेव युक्तम्। न तूपसर्जनानुसारेणाष्टगृहीतम्। तसादुपभृति चतुर्गृहीतइयं विधीयते । तचैकं चतुर्गृहीतं हविश्वतुर्थपञ्चमप्रयाजार्थम् । अपरं त्वनुयाजार्थम् ॥ नन्वेवं तर्हि चतुर्गृहीतस्यैव हिविष्ट्वाचतुरुपभृतीत्येव विधातव्यम्। न लष्टावुपभृतीति विधिर्युक्त इति चेत्। मेवम्। तथा सत्यनुयाजार्थे चतुर्गृहीतं न सिध्येत्। अय तदिप वाक्यान्तरेण विधीयेत । तदानीमुपभृतः प्रथमेन चतुर्गृ-हीतेनावरुडालाहितीयसै पाचान्तरमन्विचेत। यद्युपभृतीत्येव डितीयमपि चतुर्गृ-हीतं विधीयेत । तदा चतुर्गृहीतइयस्य पृथगेवानुष्ठानादुपभृत्येकप्रयत्नेनानयनं न सिध्येत्। ञ्चत उभयस्य समीपभूतस्यानयनार्थमष्टावुपभृतीत्युच्यते। तस्मात्सामी-पार्थमष्टशन्द्रपयोगे ऽपि हिवष्ट्वसिडये हे चतुर्गृहीते अच विधीयेते ॥ ॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
स्वरं कुरुत इत्यच स्वरुपूपात्पृथिक्छदाम् ।
प्रयोजयेन वाद्यो ऽस्तु विशिष्टस्य विधानतः ॥ १ ॥
श्राद्यस्य यूपलग्रदस्य स्वरुताख्यविशेषणे ।
विहिते लाघवं तस्माद्थिनिष्यन एव सः ॥ २ ॥

अप्रीषोमीयपणो श्रूयते। यूपस्य स्वरं करोतीति। तच यूपो यथा छेदनस्य प्रयोजकः। तथा स्वरुपि छोदनं प्रयोजयित। कुतः। करोतीत्यनेन विणिष्टविध्यतीतेः। करोतिधातोहिं भावना मुख्यो ऽर्थः। तच यूपणच्दोपलक्षितः खिद्रिति । करणं छेदनादिरिति कर्तव्यता। छिन्नेन वृक्षेण स्वरुत्पादनीय इति विणिष्टविधः। उत्पन्नस्य स्वरोविनयोग एवमाम्नातः। स्वरुणा पणुमनक्तीति। तसात्स्वरुष्ठेदनस्य प्रयोजक इति प्राप्ते बूमः ॥ छिद्यमानयूपस्य यः प्रथमं पिततः शकलः स स्वरुरिति स्वरुत्वनाममाचिवधौ लाधवाद्यूपवत्स्वरुने छोदनस्य प्रयोजकः। किंतु यूपप्रयुक्ते छेदने स्वयमनुनिष्पद्यते ॥

### हितीयाधिकरणमारचयति॥

प्राचीमाहरतीत्यच दिक्शाखा वास्तु दिक्खुतेः। आहार्यत्वं दिशो नास्ति शाखा तेनोपलस्थते ॥३॥

दर्शपूर्णमासयोर्थत्पलाशशाखया वत्सानपाकरोतीति पलाशशाखां प्रकृत्य श्रू-यते । यत्प्राचीमाहरेहेवलोकमभिजयेदिति । तच प्राचीशब्दस्य दिग्वाचित्वाहि-गाहरणं डितीयया विधीयत इति चेत्॥ मैवम्। श्रशकात्वात्। ततो वृक्षस्य प्राची शाखाचोपलक्ष्यते। तथा सित प्रकृतानुयहो भवति ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

शाखां छिस्वोपवेषं च मूले कुर्वीत शाखया। नुदेहत्सान्कपालानि स्थापयेदुपवेषतः ॥४॥ इयं प्रयोजकं छित्तेर्वत्सापाकृतिरेव वा। आद्यो ऽयमूलयोरच विभज्य विनियोगतः ॥ ॥॥ उपवेषं करोतीति साकाङ्को ऽन्यार्थमूलतः। पूर्यते ऽतो \*मूलभागः प्रादेशपरिमाणकः। उपवेषो\* ऽनुनिष्पादी स तसाद्युज्यते ऽन्तिमः ॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । मूलतः शाखां परिवास्योपवेषं करोतीति । येयं पलाशशाखा छिल्ला वृक्षादाहता तां पुनिष्ठिल्ला मूलभागः प्रादेशपरिमित उपवेषः कार्यः। तयोरयमूलयोः शाखाभागयोः पृथग्विनयोग आस्रातः। शा-खया वन्सानपाकरोतीति । उपवेषेण कपालान्युपद्धातीति । तदिदं कार्येडयं वृक्ष छेदेन समाहतया शाखया निष्पद्यते। तसादुभयमि छेदनाहरणादेः प्रयो-जकमिति चेत्॥ मैवम्। उपवेषं करोतीत्युक्ते केन द्रथेगेत्याकाङ्कायां मूलत इति वक्तव्यम्। पुनरिप कस्य मूलमित्याकाङ्कायां वत्सापाकरणार्थे छिन्नायाः पलाश-शाखाया मूलमित्याकाङ्का पूरणीया। तस्माच्छेदने वत्सापाकरणमेव प्रयोजकम्। उपवेषस्वनुनिष्पादी ॥ नन्वाद्यछेदने तथास्तु । हितीयछेदनस्योपवेषः प्रयो-जकः । परिवासनसंपन्नेन मूलेनोपवेषकर्तव्यताविधानात्। ऋत्यथा परिवास्यो-पवेषं करोतीति समानकर्तृत्वपूर्वकालत्ववाचिनो स्यप्प्रत्ययस्यानुपपत्नेरिति चेत्। मैवम्। परिवासनस्योपवेषसंबन्धो वाक्येन प्रतीयते। शाखासंबन्धस्तु शाखामिति हितीयाश्रुत्या। पूर्वेच्छिचाया अपि शाखायाः पुनर्मूलापादानक<sup>®</sup>छेदो ऽपेक्षितः। अन्यथा समूलां शाखां हस्तेनोद्यम्य वत्सापाकरणं दुःशकं स्यात्। अत एव मूलत इत्यपादाने पन्त्रमी श्रुता। तथा सति प्रथमच्छेदनापादानभूतो वृक्षो ऽसंस्कृतत्वा-द्यथा लौकिकः। तथा डितीयखेदनापादानभूतं मूलमपि लौकिककाष्टम्। अव-श्यमङ्गारेषु कपालोपधाने कस्यचित्काष्ठस्योपदानमधात्राप्तम्। तदेवाचोपवेषं क-रोतीत्यनूद्यते। शाखां परिवास्य त्यक्ते मूले संनिहिते सति कपालोपधानांथै काष्टा-न्तरान्वेषणप्रयासो न कर्तव्य इति वाक्यार्थः। एवं च सित दोहनरिहतायां पौर्ण-मास्यां वत्तापाकरणाथायाः शाखाया अभावादुपवेषाय शाखाह्यदो न कर्तव्यः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्रस्तरं शाखया साधि प्रहरेत्रप्रहृतिस्वियम् ।

शाखाया अर्थकर्मलं प्रतिपत्तिरुतोचिता ॥ ९ ॥

विहितः प्रस्तरे यागः शाखायाः साहचर्यतः।
तथात्वादर्थेकर्मते हृतिः शाखां प्रयोजयेत् ॥ ६ ॥
हरितर्थागवाची नो प्रतिपत्तिस्ततो भवेत्।
पौर्णमास्यां ततो नेव हृतिः शाखां प्रयोजयेत् ॥ ९ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। सह शाखया प्रस्तरं प्रहरतीति। तच शाखाहरणमर्थकर्म। कृतः। प्रहृतिश्रच्देन यागस्याभिधानात्। एतच सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीत्येतद्वाक्यमुदाहृत्य विचारितम्। प्रस्तरप्रहरणस्य यागत्वे तत्साहचर्याच्छाखाप्रहरणमिष याग एवेत्यर्थकर्म स्यात्। श्रूर्थाय कृत्माकस्यप्रयोजनाय क्रियमाणमर्थकर्म। ततः प्रहरणे पौर्णमास्यामिष पलाशशाखा प्रयुज्यत इति प्राप्ते बूमः॥ सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीत्यच हरितधातोर्यागवाचित्वं नोक्तम्। किंतु मान्ववर्णिकदेवतामुपलभ्य द्रव्यदेवताभ्यां यागः कित्यतः। शाखाप्रहरणे तु नास्ति देवता।
ततो यागस्य कल्पयितुमशक्यतया हरितधातुरच परित्यागमेवाचष्टे। तथा सित
वत्सापाकरण उपयुक्तायाः पलाशशाखाया उपयोगान्तराभावाद्यागदेशे ऽवकाशलाभाय यच काप्यवश्यं परित्यागे प्राप्ते शास्त्रेणाहवनीय एव त्यागो नियम्यते।
तेन च शास्त्रीयत्यागेन शाखायाः प्रतिपित्तर्भवित । प्रतिपित्तिनीम संस्कारक्ष्पो
हष्टो ऽर्थः। यथा राज्ञा चिवैतस्य तासूलस्य सीवर्णे पतदृहे प्रक्षेपः। तद्वतः।
ततः प्रहरणं प्रतिपित्तिकर्मे। तेन तद्भावे ऽिष क्रतृवैकल्याभावात्यीर्णमास्यां
स्वसिद्विहेतुभूतां शाखां न प्रयोजयित ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्रणीताभिस्तु संयोति वेद्यां निनयतीति किम्। अपां हे प्रापके किंवा हिवःसंयवनं तथा ॥ १०॥ अपः प्रणयतीत्युक्तेः समलादुभयार्थता। स्रुत्या संयवनार्थास्ता निनीतेः प्रतिपत्तिता ॥ ११॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। अपः प्रणयतीति। चमसेन पात्रेण प्रणीतानां ता-सामपां प्रयोजनमेवं श्रूयते। प्रणीताभिईवींषि संयौतीति। अन्तर्वेदि प्रणीता निनयतीति च। हवींषि पुरोडाशार्थानि पिष्टानि। तत्र हविःसंयवनं वेद्यां नि- नयनं चेत्येतदुभयमपां प्रणयनस्य प्रयोजकम्। कृतः। ऋपः प्रणयतीत्यस्य प्रण-यनोत्पित्तवाक्यस्योभयत्र समानलात्। न ह्यस्मिन्वाक्ये संयवनस्य क्वचिडिशेषसं-वन्धः प्रतीयत इति चेत्॥ मैवम्। विनियोगवाक्ये प्रणीताभिरिति तृतोयाश्चत्या संयवनसाधनत्वावगमात्संयवनमेव प्रयोजकम्। निनयनवाक्ये तु प्रणीता इत्य-नया हितीयया संस्कार्यत्वावगमान्निनयनं प्रतिपत्तिरूपः संस्कार इति न प्रण-यनस्य प्रयोजकम्॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

मैचावरुणके द्राइदानस्य प्रतिपित्तता।
उतार्थकर्मताद्यो ऽस्तु धारणे कृतकृत्यतः ॥ १२ ॥
युक्तोपयुक्तसंस्कारादुपयोक्तव्यसंस्क्रिया।
स्थिता प्रैषानुवचने द्राडोपेक्षो ऽर्थकर्म तत् ॥ १३ ॥

ज्योतिशेमे श्रूयते। क्रीते सोमे मैचावरुणाय दग्डं प्रयक्कतीति। तदेतहग्डदानं प्रतिपित्तिकर्म। कृतः। दग्डस्य यजमानधारणेन कृतकृत्यलात्। यजमानो ह्यध्यंशा दीक्षासिद्धार्थं दत्तं दग्डमा सोमक्रयाद्वारयित। अत एवाम्नातम्। दग्डेन दीक्षयनीति। यहीिक्ष्तिते दग्डं प्रयक्कतीति च। तसादुपयुक्तस्य दग्डस्य दानं प्रतिपित्ति-रिति चेत्॥ मैवम्। दग्डे भविष्यदुपयोगस्यापि सद्भावात्। यदा मैचावरुणः स्थिता प्रैषाननुवदित। तदानीमवलम्बनाय दग्डोपेक्षितः। अतः एवाम्नातम्। दग्डी प्रैषानन्वाहेति। तथा सित प्रतिपित्तिकर्मकृपादुपयुक्तसंस्कारादर्थकर्मकृप उपयोद्धमाणसंस्कार प्रशस्तः। उपयोजयितुमेव हि सर्वेच संस्कारस्य प्रवृत्तिः। उपयोजयितुमेव हि सर्वेच संस्कारस्य प्रवृत्तिः। उपयोक्त तु प्रतिपत्तिकृपसंस्कारस्य संस्कारमाचपर्यवसायित्तेन कार्यपर्यवसानाभावादप्रशस्त्तवम्। तस्मान्मैचावरुणसंस्काराय तद्दानमर्थकर्म। तथा सित निरूढप्रश्चित्तव्यित्ते दग्रदसंपादनस्थैतद्दानं प्रयोजकम्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चात्वाले कृष्णभृङ्गस्य प्रासो यः सो ऽर्थकर्म वा। प्रतिपत्तिः सार्थकत्वादाद्यो उन्यो उस्तूपयोगतः ॥ १४॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते। नीतासु दिक्षणासु चालाले कृष्णविषाणां प्रास्यतीति। यजमानेन दत्ता दिक्षणा ज्युत्तिग्भियदा नीताः। तदा यजमानः स्वहस्ते धृतं कृष्णमृगस्य शृङ्गं चालालनामकगर्ते पित्यजेत्। सो ऽयं पित्यागो ऽर्थकर्म। कृतः। सप्रयोजनलात्। प्रतिपत्तितायामपूर्वाभावे निर्थकः स्यात्। ञ्रतो ऽपूर्वलाभायार्थकर्मलिमिति चेत्॥ मैवम्। कृष्णविषाणया कगडूयतीति तृतीयाश्रुत्या यजमानिष्ररःकगडूतावुपयुक्तस्य विषाणस्य प्रतिपत्त्यपेक्षलात्। न च प्रतिपत्त्रावत्यन्तमपूर्वाभावः। चालाल एव प्रासनिमत्येवंविधस्य नियमस्य वैधलेन प्रासनिक्रयाप्रयुक्तापूर्वाभावे ऽपि नियमापूर्वसङ्गावात्। तस्मात्रासनं प्रतिपत्तिकर्म॥

ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पाचस्यावभृषे सोमिलिप्रस्य नयनं तु किम्। साधनं प्रतिपत्तिवा यन्ति तेनेत्यतः श्रुतेः ॥ १५॥ प्राप्ता साधनता मैवं पुरोडाशहविष्ट्वतः। पाचस्य तदसंबन्धात्रक्षेपः प्रतिपत्तये ॥ १६॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। चतुर्गृहीतं वा एतद्यञ्जस्य यहजीषं यद्गावाणो यदौडुम्बरी यद्धिषवणफलके तस्माद्यत्किंचित्सोमलिप्तं द्रव्यं तेनावभृषं यन्तीति। निष्पीित्तस्य सीमस्य नीरसो भाग ऋजीषम्। तदेतहजीषपावादि सोमाभिषवादौ सोमेन लिप्पते। तस्य सोमलिप्तस्य सर्वस्य द्रव्यस्यावभृष्यसाधनत्मभ्युपेयम्। कृतः। तेनावभृषं यन्तीत्यनया श्रुत्यावभृष्यसाधनत्वावगमात्। तस्मात्सोमलिप्तं द्रव्यमवभृषे हविष्ट्वेन नीयत इति चेत्॥ मैवम्। वारुणेनैककपालेनावभृष्यमवयनीत्यनेनोत्पत्तिवाक्यिष्रपुरोडाशहविषावरु ऽवभृषे सोमलिप्तपाचस्य हविष्ट्वेन संबन्धाभावात्। तथा सत्यवभृष्यभ्वदेन तदीयं देशं लक्ष्यित्वा तस्मिन्देशे सोमिलिप्तपाचस्य नयनमच विधीयते। तच्च नयनं प्रतिपत्तये भवति। पाचस्य पूर्वमुपयुक्तत्वात्। तस्मादेतस्रितिपत्तिकर्म॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

समे यजेत देशादेरनुवादो ऽथवा विधिः। प्रयोगानुपपत्येव प्राप्तलादनुवादता ॥ १९ ॥ समे वा विषमे वेति पाह्मिकलिनवृत्तये। अप्राप्तांशानुपातेन नियमो ऽच विधीयते ॥ १৮ ॥

इदमास्नायते। समे दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत। प्राचीनप्रवणे विश्वदेवेन यजेत। पौर्णमास्यां पौर्णमास्या यजेत। स्रमावास्यायाममावास्यया यजेत। पश्रुवन्धस्य यज्ञकतोः षडृत्विजः। दर्शपूर्णमासयोयंज्ञक्रतोश्वतार स्रुत्विजः। चातुर्मास्यानां यज्ञकतृनां पन्वतिजः। स्रिप्रहोत्रस्य यज्ञकतोरेक स्रुत्विकः। सौम्यस्याध्यस्य यज्ञकतोः सप्रदर्शतिजः। सोमेन यजेतेति। क्रतुशन्दो मानस उपासने ऽपि वर्तते। सक्तं कुर्वित मनोमयः प्राणश्रीर इत्यत्र क्रतुशन्देन ध्यानविधानात्। तद्यावृत्तये यज्ञकतोरिति विशेषते। तत्र देशकालकर्तृद्रव्याणि न विधीयन्ते। किंत्वनृद्यन्ते। कुतः। प्राप्ततात्। न हि देशदिभिर्विना प्रयोगः संभवति। स्रतो ऽर्थापन्या तत्रा-प्रिरिति चेत्॥ मेवम्। स्र्यापन्या पास्तिकी समदेशादिप्राप्तिः। विषमदेशादीना-मपि संभवात्। ततो यस्मित्यस्त्रे प्राप्तिनीस्ति तस्मित्यस्त्रे समदेशाद्यो विधीयन्ते॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्वेतालम्भो ऽनुवादो वा श्वेत्यस्य विधिरियमः। द्रव्यडारेण तमाप्तेः पूर्ववत्तनियम्यते ॥ १९ ॥

इदमास्रायते । वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इति । तत्र श्वेत्यगुणस्य द्रव्य-निरपेश्चस्य क्रियान्वयाभावाद्र्व्यसिहतस्य तद्न्वये द्रव्यविधिनेवावर्जनीयतया त-त्राप्नेरनुवादः श्वेत्यस्येति चेत्॥ मैवम्। पूर्वन्यायेन पाश्चिकत्वनिवृत्तये नियमवि-धित्वाङ्गीकारात्॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

अवघाते ऽपि नियमो देशादाविव तेन सः। प्रधानेन प्रयुक्तः स्यात्संबन्धः प्रक्रियोक्तितः ॥ २०॥ यथा देशकालकर्तृद्रव्याणां पक्षे ऽप्राप्ती नियमी विहितः। एवमवधाती ऽपि तग्डुलिनिष्पत्यंथं लोकतः प्राप्तो ऽपि पाक्षिकनस्वविदलनादिव्यावृत्तये नियम्यते। सित चावधातस्य विधी प्रधानेनायेयादियागेनासी प्रयुज्यते। न चाच संवन्धा-भावादप्रयुक्तिरिति वाच्यम्। प्रधानयागप्रकरण्पितत्तेन संवन्धिसिद्धेः। तस्मादवधातादयो विधीयन्ते प्रधानेन प्रयुज्यन्ते च ॥

## बादशाधिकरणमारचयति ॥

श्चितिरूपा निरूपा वा यागहोमद्दातयः। त्यागादाद्यो यजिस्त्यागः प्रक्षेपो होम इषते ॥ २१॥ श्चाकाङ्का यागश्चरस्य त्यागेनैव निवर्तते। यागस्योपरि होमस्य विधेः स्रेपावसानता ॥ २२॥ स्वीयं द्रव्यं परित्यज्य परकीयं यथा भवेत्। तथा संपादनं दानं त्यागे ऽषेषामियं भिदा ॥ २३॥

इदमासायते। सोमेन यजेत। ऋगिहोचं जुहोति। हिराएयमाचेयाय ददातीति। तच यागहोमदानशन्द्रानामथा निरूपियतुं न शक्यन्ते। चिष्वपि द्रव्यत्यागस्य सङ्गावात्। ततो विधेयानामथानां प्रधानभूतानामनिर्णयादितरच विध्यनुवादिव-वेकः पूर्वोक्तो व्यर्थ इति चेत्॥ मैवम्। देवतामुद्दिश्य द्रव्यत्यागो यागः। त्यक्तस्य वह्रौ प्रक्षेपो होमः। स्वकीयद्रव्यस्य स्वत्निवृित्तपूर्वकं परस्वत्वापादनं दानिति सुनिरूपा एते पदार्थाः। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतिति विहितस्य यागस्योपिर चतुरवत्तं जुहोतीति होमस्य विधानास्यागमाचात्मको यागः। प्रक्षेपाधिको होम इत्यवगम्यते। यच तु यजत्यादिपदं न श्रुतम्। किंत्वायेयो ऽष्टाकपाल इत्येतावच्छूतम्। तचापुद्देश्याया देवतायास्त्यजनीयद्रव्यस्य च श्रुतत्वादुदेशत्यागरूपो यागो ऽर्थसिडः। तस्मात्रधानविधेयानां यागादीनां सुनिरूपत्वाद्विधिविवेको न व्यर्थः॥

वयोदशाधिकरणमारचयति । यदातिथ्यावहिरेतदुपसत्स्वतिदेशनम् । साधारएयविधिवीद्यस्तदीयस्योपसंगतेः ॥ २४ ॥ वर्हिःश्रुत्येकताभासाचातिदेशस्य लक्षणा । ञ्जातिथ्ययोपसङ्किश्च वर्हिरेतस्रयुज्यते ॥ २५ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यदातिष्यायां विहेस्तदुपसदां तद्ग्रीषोमीयस्य चेति। क्रीतं सोमं शक्टे ऽवस्थाय प्राचीनवंशं प्रत्यानयने ऽभिमुखो यामिष्टिं निवेपित सेय-मातिथ्या। तत कर्ष्ये विषु दिनेष्वनुष्टीयमाना उपसदः। श्रीपवसथ्ये दिने ऽनुष्टी-यमानो ऽग्रीषोमीयः। तचातिथ्येष्टो विहितं यहिंस्तद्यदि तस्या इष्टेरान्छिद्योप-सत्सु विधीयते। तदानीमातिथ्यायां विधानमनर्थकं स्यात्। यदि तचोपयुक्तमितरच विधीयत। तदा विनियुक्तविनियोग्छ्पो विरोधः स्यात्। तस्मादातिथ्याविष्टिषो य धमा श्रश्यवालवादयस्ते धमा उपसत्सूपसंहियन्त इत्यतिदेशपरं वाक्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ विहःशन्दस्य धमातिदेशवे लक्षणा प्रसज्येत। श्रुत्या तु विहेष श्रातिथ्योपसद्गीषोमीयेष्वेकत्तं प्रतिभाति। स्रतः साधारण्यमच विधेयम्। श्रातिथ्यार्थं यहिष्टिपादीयते तच केवलमातिथ्यार्थम्। किंतूपसद्यमगीषोमीयार्थं चोपादेयमिति विधिवाक्यस्यार्थः। तस्मादातिथ्योपसद्गीषोमीयास्त्रयो ऽपस्य विहेषः प्रयोजकाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ जुद्धाः पर्णमयीत्वेन न पापश्रुतिरञ्जनात्। वैरिदृग्वृञ्जनं वर्मे प्रयाजैः पुरुषाय किम् ॥ १॥ कृतवे वायिमो भानात्मलस्य न हि साध्यता। विभाति कृतवे तस्मादर्थवादः फलं भवेत्॥ २॥

इदमासायते। यस्य पर्णमयी जुहूर्भवति न स पापं छोकं शृणोति। यदाङ्के चक्षुरेव भातृव्यस्य वृङ्के। यत्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद्यज्ञस्य क्रियते वर्म यजमानाय भ्रानृत्याभिभूत्या इति । तत्र यज्जुहाः प्रकृतिभूतं पर्णेद्रव्यं यद्या-ज्ञतेन चक्षुषः संस्कारो यद्य प्रयाजानुयाजरूपं वर्म तिन्तत्रयं पुरुषार्थत्वेन विधी-यते । कुतः । पापश्चोकश्रवणराहित्यादेः पुरुषसंविध्यक्रस्य प्रतिभानादिति चेत् ॥ मैवम् । फलं हि साध्यं भवति । न चात्र साध्यता प्रतिभासते । न शृणोति । वृङ्के । वर्म क्रियत इति वर्तमानलिर्दिशात् । छतः क्रत्वर्था एते विधयः । तत्र पर्णमयीतस्यानारभ्याधीतस्यापि वाक्येन क्रतुसंवन्धः ।' संस्कारकर्मणोस्तु प्रकर-णेन । क्रत्वर्थानां तु निष्पादनव्यतिरेकेण फलाकाङ्काया छभावाङ्यतेमाननिर्देशस्य विपरिणामं कृत्वापि फलं कल्पयितुं न शक्यम् । तस्मात्मलवन्त्रभमहेतुः पाप-श्चोकश्रवणराहित्यादिरर्थवादः ॥

डितीयाधिकरणमारचयति ॥

मृग्मये प्रण्येत्कामी नित्ये ऽपोतदुतेतरत् आकाङ्कासंनिधिश्वास्ति तस्मान्तित्ये ऽपि मृग्मयम् ॥ ३॥ कामार्थेत्वादयोग्यत्वं सामान्यविहितेन च। आकाङ्काया निवृत्तत्वान्तित्यार्थमितरङ्गवेत् ॥ ४॥

श्रपः प्रणयतीति प्रकृत्य श्रूयते। मृग्मयेन प्रतिष्ठाकामस्य प्रणयेदिति। तचा-पां प्रणयनस्य नित्यप्रयोगे ऽपि मृग्मयमेव साधनम्। कुतः। नित्ये ऽपि पाच-स्याकाङ्कितलात्। न च लोकसिइं किंचित्पाचमुपादीयत इति वाच्यम्। श्रोते कर्मग्यत्यन्तमश्रुताच्छुतस्य संनिहितलादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ कामार्थे मृग्मयमा-स्नातम्। तच्च सित कामे योग्यम्। न हि पाश्चिकं कामं निमित्तीकृत्य प्रवृत्तं नि-त्यस्य योग्यं भवति। पाचाकाङ्का तु सामान्यतो विहितेन निवर्तते। श्रपः प्रणय-तीति हि पाचविशेषमनुपत्यस्य विहितम्। तच्चान्यथानुपपद्यं सत्पाचं किंचित्सा-मान्येन कल्पयति। तसाद्वित्यप्रयोगे तत्काम्यं मृग्मयं नान्वेति। किंतिनग्र्याचं यिकंचिदुपादेयम्। चमसेनापः प्रण्येदिति नित्ये पाचं विधीयत इति चेत्। तर्हि कृत्वाचिनास्तु॥ तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

द्धा लिन्द्रियकामस्य नित्ये ऽत्यदुत तद्द्धि। अन्यत्स्यात्पूर्ववन्मेवं संयोगस्य पृथक्कतः ॥ ५॥

ऋिंगि श्रेयते । दक्षेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति । तत्र दक्षः काम्यलाबि-त्ये ऽग्निहोत्रे पूर्वत्यायेन न तह्धि प्रयोक्तव्यम् । किंत्वत्यदेव किंचिह्व्यमिति चेत् ॥ मैवम् । दक्षा जुहोतीत्यस्मिन्वाक्यान्तरे कामसंयोगमनुपन्यस्य नित्यहोमसंयोगेन दिधिविधानात् । तस्मादेकस्यापि दक्षो वाक्यडयेन नित्यतं काम्यतं चाविरुडम् ॥ एवमग्रीषोमीयपशे खादिरे बक्षाति । खादिरं वीर्यकामस्य यूपं कुर्वितित्याद्युदा-हरस्मीयम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पयोत्रतं ब्राह्मणस्य पुंसे तत्क्रतवे ऽथवा। पुंयोगादियमो मैवं नैष्फल्यात्क्रतुशेषता ॥ ६॥

ज्योतिष्टोमे दीक्षितस्यानभोजनाभावे वतमासायते। पयोवतं बाह्यणस्य य-वागू राजन्यस्यामिक्षा वैश्यस्येति। तत्र बाह्यणादिपुरुषयोगादेतव्वतं पुरुषार्थमि-ति चेत्॥ मैवम्। इन्द्रियवीयीदिवत्मलस्यात्रानुक्तत्वात्। क्रतुशेषत्वं तु प्रकरणाद-वगम्यते। बाह्यणादिपुरुषा द्रव्यविशेषव्यवस्थाये निमित्तत्वेनोपन्यस्यन्ते॥

पन्तमाधिकरणमारचयति ॥

नेवास्ति विश्वजिद्यागे फलमस्युत नाश्वतेः। भाष्यापेक्षाडिधेः कल्यं फलं पुंसः प्रवृत्तये ॥ ७ ॥

इदमास्रायते। विश्वजिता यजेतेति। तच फलस्याश्रुतत्वाचास्ति विश्वजिद्यागे फलमिति चेत्॥ मैवम्। फलस्य कल्पनीयतात्। विश्वजिद्यासा यागेन कुर्यादिन्युक्ता भावना भाव्यमपेक्षते। किं कुर्यादित्याकाङ्क्षाया अनिवृत्तेः। अतो भाव्या-काङ्कापूरणाय किंचित्फलमवश्यमध्याहत्व्यम्। अध्याहते च तत्कामिनः पुरुष-स्याच प्रवृत्त्या यागानुष्ठानं सिध्यति। अन्यथा निरिधकारिवादननुष्ठाने विधिनिर्थेकः स्यात्। तस्मात्मलं कल्पनीयम्॥

षष्टाधिकरणमारचयति॥

सर्व फलमुतेकं स्यात्मवैमस्विविशेषतः। एकेन तिक्राकाङ्कमतो ऽनेकं न कल्पते ॥ ৮॥

तस्मिन्विश्वजिति पश्रुपुचवीर्येन्द्रियादिकं सर्वं फलवेन कल्पनीयम्। कुतः। एतदेवास्य फलिमत्यच विशेषहेतोरभावादिति चेत्॥ मैवम्। लाघवस्यैव विशेषहेतुलात्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

एकं यन्तिंचिद्यवा नियतं न नियामकम्।

तसादाद्यः सर्वपुंसामिष्टलात्स्वर्गे एव तत् ॥ ९॥

विश्वजिति कल्पमानं यदेकं फलं तिद्दमेवेति नियामकं नास्ति । तसादि-द्धया केनिक्तिसिंश्वित्फले कल्पमाने ऽधात्मविफलने गौरवमेव स्यादिति चेत्॥ मैवम् । स्वर्गस्य पश्चादिफलवदुःखिमिश्रितनाभावािक्तरितश्यमुखनाच सर्वपुरूष्णािमष्टनात्स्वर्गे एव विश्वजितः फलम् ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

स्वर्गाय वा प्रतिष्ठाये राचिसन्त्रमिहायिमः।
पूर्ववत्स्यात्रतिष्ठाच श्रुता तेनाश्रुताइरम्॥ १०॥

सन्तवारि श्रूयते। प्रतितिष्ठिनि ह वा एते य एता राचीरूपयनीति। ब्रह्म-वर्चस्विनो ऽचादा भवनीति च। हाद्शाहादूर्ध्वभाविनस्त्रयोद्शराचवतुर्द्शराचादयः सर्वे सन्तविशेषाः। चयोदशसंख्याका राचयो यस्मिन्सन्तविशेषे सो ऽयं चयोदशराच इति समुदायप्राधान्येनैकवचनान्ततया प्रायेण निर्देशो भवति। क्वचित्रु समुदायिनां राचिविशेषाणां प्रत्येकं प्राधान्यमभ्युपेत्येक एव सन्तविशेषो बहुवचनान्तेन राचिश्रच्देनाम्वायते। तद्यथा। त एता विश्वतिराचीरपश्यिनित। ताहशे राचिसन्त्रे विश्वजिन्त्यायेन स्वर्गः फललेन कल्पनीय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ अस्य राचिसन्त्रविधेः स्तावके ऽर्थवादे प्रतिष्ठा श्रुता। सा चास्मिन्वाक्ये ऽत्यन्त-

मश्रुतात्स्वर्गात्रत्यासचा । तसात्रितिष्ठाकामो राचिसच्तं कुर्यादित्येवं प्रतिष्ठेव फलनेन कल्पनीया ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

श्रुताश्रुते श्रुतं वैकं सीर्यसन्त्रप्रवृत्तये। आद्यो मैवं श्रुतेनैव फलाकाङ्कानिवर्तनात् ॥ १९॥

सीर्यं चहं निर्वेपेद्वसवर्चसकाम इत्यव ब्रह्मवर्चसं श्रुतं फलम्। स्वर्गो ऽश्रुतं फलम्। तदुभयमप्भ्युपेयम्। तथा सित स्वर्गस्य सर्वेरपेस्थमाणत्वात्सर्वेषां तच प्रवृत्तिर्लभ्येतेति चेत्॥ मैवम्। श्रुतेन ब्रह्मवर्चसफलेनेव निराकाङ्के विधिवाक्ये विश्वजिक्यायेन स्वर्गफलकल्पनाया असंभवात्। तस्माच्छुतमेव फलम्॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

दशादिः सर्वकामेभ्यो ऽनुवादो वा फले विधिः। अङ्गोपाङ्गोदितः कामो विध्यभावादनूद्यते ॥ १२ ॥ उत्पत्तिचोदनासिडे आश्रित्य विधिभावने। फलसंयोगवोधेन भवेदेव फले विधिः॥ १३॥

इदमासायते। एकसी वा अन्या इष्टयः कामायाहियन्ते सर्वेभ्यो दर्शपूर्णमासाविति। एकसी वा अन्ये यझकतवः कामायाहियन्ते सर्वेभ्यो ज्योतिष्टोम
इति। तच सर्वेभ्य इत्यनेन वाक्येन दर्शपूर्णमासयोनं फले विधिः। विधायकस्य
लिङ्कादेभीवनावाचिन आख्यातस्य चामावात्। अनुवादस्तु भविष्यति। सर्वेकामानां प्राप्तवात्। न च दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति विधानात्स्वर्गे एव
प्राप्तः। न तु कामान्तरमिति वाच्यम्। अङ्गोपाङ्गकामानामिप प्राप्तवात्। सामिथेन्यो दर्शपूर्णमासयोरङ्गम्। तच कामा श्रूयन्ते। एकविंशतिमनुब्रूयात्रप्तिष्टाकामस्य। चतुर्विशतिमनुब्रूयाद्वसवर्वसकामस्येति। तथा सान्नाव्ययागस्य दोहनमङ्गम्। तत्साधनं वत्सापाकरणमुपाङ्गम्। तच पलाशशाखाहरणे काम आस्ताः।
यं कामयेत पश्रुमान्स्यादिति। बहुपर्णां तस्मै बहुशाखामाहरेपश्रुमन्तमेवैनं करोतीति। त एते सर्वकामा अनुद्यन्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥ मा भूतामस्मिन्वाक्ये वि-

धिभावने। तथापुत्पत्तिवाक्यसिंडे ते समाश्रित्य ताद्र्य्यवाचिन्या चतुर्थ्या फल-संयोगो बोध्यते। तस्मादेष फले विधिः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिष्टोमश्च सर्वार्थः सर्वे सकृत्नुष्टिते। दद्यात्पृथकप्रयोगाडा सकृत्तस्याविशेषतः॥ १४॥ एकेकस्यानपेक्षस्य फलस्यैव हि साधनम्। चोदितं तेन कामास्ते पर्यायेण भवन्यमी॥ १५॥

यथा दर्शपूर्णमासी सर्वकामार्थी। तथा ज्योतिष्टोमश्च सर्वकामार्थ इति पूर्वा-धिकरणेनैव सिडम्। तचीभयच कामा नैमित्रिकाः। ज्योतिष्टोमादिस्वरूपं नि-मित्रम्। तच्च सर्वेषु कामेष्वविशिष्टम्। न हि निमित्रसाधाराये सित नैमित्रि-कानां पर्यायो भवति। वहिसामीये सति टाहप्रकाशयोः पर्यायादर्शनात्। तस्मा-ज्योतिष्टोमे सक्दनुष्टिते सत्येकं फलं यथा निष्पद्यते । तथा फलान्तराणामपि वारियतुमशक्यत्वाद्युगपत्सर्वेफलसिडिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न ज्योतिष्टोमं निमित्ती-कृत्य कामा विधीयनो । कामानामननुष्ठेयलात् । किं तर्हि पुरुषस्य स्वतः प्राप्ता-न्वामानुद्दिश्य तत्साधनतेनेव ज्योतिष्टोमो विधीयते। यद्यपि सर्वेभ्य इति स्वर्ग-पश्चादिफलानामेकेनेव शब्देनोहिश्यमानलात्साहित्यं प्रतिभाति तथापि न तद-स्ति। उद्देश्यगतलेन साहित्यस्याविविद्यतलात्। न च शब्दतः साहित्यनियमा-भावे ऽ येक्कममफललादर्थतः साहित्यमिति वाच्यम्। स्वर्गपश्वादीनां परस्परिन-रपेश्चाणामेव फललात्। तसादेकैकस्य साधनलेन कर्म चोद्यते। अत एव सर्वेभ्य इति निर्देशोपपत्तिः । अन्यया साहित्यनियमान्मिलितमिदमेकमेव फलं संपन्न-मिति सर्वशन्दो नोपपद्यते। तसाद्यदा यत्फलम्। तदा तत्सिडये ज्योतिष्टोमः प्रयोक्तव्यः। एकमपि वृष्ट्यादिफलं यदा काम्यते। तदा कारीरीष्टिः पुनः पुनः प्रयुज्यते । किमु वक्तव्यम् । फलभेदे प्रयोगभेद इति । तस्मात्रति फलं पृथक्प्र-योगः ॥

# बादशाधिकरणमारचयति॥

चित्रया पश्वो ऽमुष्मिन्नेव स्युर्नियता न वा। स्राद्यः स्वर्गेण तुल्यवाद्देहस्योत्पादकवतः ॥ १६ ॥ चित्रोत्पत्तौ तु नियमो न स्रुतो नापि कल्पनम्। पुंप्रवृत्यादिनापेते प्रतिबन्धे भवेत्फलम् ॥ १९ ॥

काम्यक्रमाख्येवं श्रूयनो । चित्रया यजेत पश्रुकामः । ऐन्द्रायमेकादशक्षपालं निर्वपेत्रजाकाम इति । तत्र यथा स्वर्गफलस्यामुष्मिक्तवं नियतम् । एवं पश्चादि-फलस्यापि । यदि स्वर्गहेतुज्योतिष्टोमो देहान्तरस्योत्पादकः । तिहे चित्रादिरिप तथिति चेत् ॥ मैवम् । वैषम्यात् । श्रमिन्देहे स्वर्गस्य भोक्तुमशक्यत्वादश्रुताप्यन्यदेहोत्पत्तिरथापत्या कल्पते । चित्रया तन्यदेहो ऽवश्यमुत्पाद्यत इति नियमो न श्रुतः । नापि किंचित्रस्य कल्पकमितः । श्रनेनापि देहेन पश्चादिफलस्य भोक्तं शक्यतात् । श्रमिन्देहे प्रतियहादिदृष्टोपायमन्तरेश पश्चाद्यलाभाद्वैधं चित्रादि-फलमामुष्मिकमेवेति चेत्। न। प्रतियहादेः प्रतिवन्धनिवृत्तावुपयुक्तत्वात्। तस्मा-दसति प्रतिवन्धे फलमेहिकम्। सित नामुष्मिकम् ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

द्रष्ट्वा तु वाजपेयेन वृहस्पितसवं यजेत्। कालं वा बोधयेद्वाक्यमुताङ्गलस्य बोधकम् ॥ १८॥ क्काश्रुत्या भाति कालो ऽच मैवमङ्गलबोधनम्। श्रुतेर्मुख्यं प्रक्रिया च तथा सत्यनुगृह्यते ॥ १९॥

इदमास्रायते। वाजपेयेनेष्ट्वा बृहस्पतिसवेन यजेत। अगि चिला सौनामएया यजेति। तनेष्ट्वेति क्काप्रत्ययो वाजपेयस्य पूर्वकालीनतां ब्रूते। तस्पाडाक्यमिदं बृहस्पतिसवस्य वाजपेयोत्तरकालीनतां बोधयतीति प्राप्ते ब्रूमः॥ बृहस्पतिसवस्य वाजपेयोत्तरकालीनतां बोधयतीति प्राप्ते ब्रूमः॥ बृहस्पतिसवस्य वाजपेयाङ्गलविधानमेव क्काश्वतेर्मुख्यो ऽर्थः। समानकर्तृकयोः पूर्वकाल इति सूचेण क्रियाडयस्येककर्तृकतायां तिडधानात्। यद्यपि सूचे पूर्वकाल इत्युक्तं तथा-पि तन्न नियतम्। मुखं व्यादाय स्विपतीत्यत्र कालेक्ये ऽपि प्रयोगात्। वाजपेय-प्रकरणं व्याप्त्रस्यो अन्यथा व्यक्तिते बृहस्पतिसवे कालविधानात्रकरणं

वाध्येत। अङ्गले कमीन्तरलेन प्रसिडवृहस्पतिसवलाभावात्त्र अद्यो ऽनुपपन इति चेत्। न। मासाप्तिहोत्रन्यायेन तडमीतिदेशार्थलात्। तसाडाक्यमिद्मङ्गलवी-धकम्॥ अप्रिं चिलेत्यत्रायेवं योजनीयम्॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

संस्थाप पौर्णमासीं तामनु वैमृध ईरितः। हयोरङ्गमुतेकस्य हयोः स्थात्रक्रियावशात्॥ २०॥ उत्पत्तिवाक्यतः पूर्णमासयोगप्रभासनात्। तस्येवाङ्गं न दर्शस्य प्रक्रिया वाक्यवाधिता॥ २०॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । संस्थाय पौर्णमासीं वैमृधमनु विर्वपतीति । तचेयं वैमृधिष्टः प्रकरणवलात्रयाजादिवहर्शपूर्णमासयोरभयोरपङ्गमिति चेत् ॥ न । वाक्यस्य प्रवलतात् । न च संस्थायेति पौर्णमास्याः समाध्रमिधानात्त- दङ्गतमयुक्तमिति वाच्यम् । दर्शसाधारणाङ्गसमाध्रमिप्रायेण तदुपपत्तेः । तस्मा- दुत्पत्तिवाक्यादेककर्तृकतवाचिक्काप्रत्ययाच पूर्णमासस्येवाङ्गम् ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

किमाग्रिमारुतादूर्ध्वमनुयाजैश्वरेदिति। अङ्गं कालो ऽघवाङ्गं स्यादितपारार्ध्यमन्यया॥ २२॥ प्रागाग्रिमारुतस्यास्य ज्ञाता सोमार्थता तथा। अनुयाजाश्व पश्चर्याः संयोगः कालसिडये॥ २३॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। श्रामिमास्ताद्र्ध्वेमनुयाजैश्वरत्तीति। श्रामिमास्तं नाम विंचिक्कस्त्रम्। श्रनुयाजा देवं विद्दिरित्यादिभिः पाशुकहीचकाराडपिठतेरेकादश-भिर्मन्तैः साध्या होमाः। तचापिमास्तशस्त्रस्त्रयानुयाजा अङ्गमित्येवमङ्गाङ्गिभा-विवोधनायायं संयोगः। यद्यनुयाजानामयं कालोपदेशः स्यात्। तदानीमापिमास्नित्यासस्य स्वार्थो न कश्चिदित्यत्यन्तपारार्थ्ये स्यात्। तसाद्वृहस्पतिसववद्वमृध-वच्चानुयाजा अङ्गमिति प्राप्ते त्रूमः॥ इत्तरस्त्रोचशस्त्रवदापिमास्तशस्त्रस्य सो-माङ्गनं पूर्वमेवावगतम्। अग्नीषोमीयविकृतौ सवनीयपशावितदेशतः प्राप्ताना-

मेकादशानुयाजानामपि प्रयाजवत्पश्चङ्गत्वमवगतम्। ततः परस्परमङ्गाङ्गिभावा-संभवात्कालोपदेशार्थो ऽयं संयोगः॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

किं दर्शपूर्णमासाभ्यामिष्ट्वा सोमेन यागकः। अङ्गाङ्गिभावः कालो वा ह्यपारार्थ्याय चाङ्गता ॥ २४ ॥ दर्शादिलक्षणे काले सोमयागो विधीयते। स्वतन्त्रफलवन्त्रेन न युक्ताङ्गाङ्गिता तयोः ॥ २५ ॥

इदमास्नायते। दर्शपूर्णमासाभ्यामिष्ट्वा सोमेन यजेतेति। तचोभयोरागिमारुनानुयाजवद्न्याधीनत्वाभावाह्र्र्शपूर्णमासोक्तः पारार्थ्यपिहाराय सोमस्य दर्शपूर्णमासाङ्गत्ववोधको ऽयं संयोग इति चेत्॥ मैवम्। स्वतन्त्र्व्यलवतः सोमस्याङ्गत्वाभावात्। फलवत्संनिधावफलं तदङ्गं भवतीति न्यायात्। न चाच वृहस्पतिसवन्यायेन सोमधर्मकमफलं कमान्तां विधीयत इति शक्यं वक्तुम्। सोमशन्दस्य वृहस्पतिसवशन्द्रव्यन्नामत्वाभावेन धर्मातिदेशकत्वाभावात्। क्लाप्रत्ययस्वसत्यपङ्गाङ्गिभावे कर्वेक्यमाचेणोपपद्यते। तस्माद्दर्शपूर्णमासशन्दस्य पारार्थ्यमभ्यपेत्यापि तदुपलक्षित उत्तरकाले सोमविधिरयम्। एतदेवाभिप्रत्य रथनक्ष्पमस्यास्नायते। एव वे देवरथो यह्र्शपूर्णमासौ यो दर्शपूर्णमासाविष्ट्वा सोमेन यजते रथस्पष्ट एवावसाने वरे देवानामवस्यतीति। अवसाने निश्चिते। वरे मार्गे। यथा रथेन स्रुषे मार्गे गन्तुः क्रयटकपाषाणादिवाधराहित्येन सुखं भवति। तथा प्रथमं दर्श-पूर्णमासाविष्टवत उत्तरकाले तदिष्टिविकृतिषु सोमाङ्गभूतदीक्ष्रणीयाप्रायणीया-दिषु धर्मानुष्टानं सुकरं भवतीत्यथैः। तस्मात्कालार्थः संयोगः॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

वैश्वानरेष्ट्या पूतलं पितुः पुत्रस्य वायिमः। कर्तृरेव फलं युक्तं कर्तृत्वं पितुरेव हि ॥ २६ ॥ जाते यस्मिनिष्टिमेतां निर्वपेत्तस्य पूतता। तचेप्सितं पितुस्तेन पिता तत्र प्रवर्तते ॥ २९ ॥ काम्येष्टिकार्रे वैश्वानरं हाद्शकपालं निर्वेषेत्युचे जात इति प्रकृत्य श्रूयते। यिस्मिज्ञात एतासिष्टिं निर्वेपित स पूत एव तेजस्व्यज्ञाद इन्द्रियावी पश्रुमान्भवन्तीति। तच पितुः प्रबुद्धस्य कर्तृत्वम्। न तु सुग्धस्य पुचस्य। ततो ऽनुष्टानफल्योवेंयधिकरर्ययपरिहाराय पितुरेव पूत्तवादिफलिमिति चेत्॥ मैवम्। यिस्मिज्ञाते निर्वेप्पति स पूत इति वाक्येन फलस्य पुचसंबन्धावगमात्। न चाच निष्फलस्य पितुरप्रवृत्तिरिति वाच्यम्। पुचनिष्ठपूत्तवादेरीिप्तत्त्वेन स्वफलबुद्धा प्रवृत्तिसंभवात्। तस्मात्युचस्य पूत्रवादि॥

## अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

जन्मानन्तरमेवेष्टिजीतकर्मणि वा कृते। निमित्तानन्तरं कांये नैमित्तिकमतो ऽियमः ॥ २६॥ जातकर्मणि निर्वृत्ते स्तनप्रायनदर्यनात्। प्रागेवेष्टी कुमारस्य विपत्तेरूध्वेमस्तु सा ॥ २०॥

पुनजन्मनो वैश्वानरेष्टिनिमिन्नलान्नेमित्तिकस्य कालविलम्बायोगाज्जन्मानन्तरमेवेष्टिरिति चेत्॥ मैवम्। स्तनप्राश्ननं तावज्जातकमीनन्तरं विहितम्। यदि जातकर्मणः प्रागेव वैश्वानरेष्टिनिरुपेत। तदा स्तनप्राश्नस्यात्यन्तविलम्बात्पुनो विपद्येत। तथा सित पूतलादिकिमिष्टिफलं कस्य स्यात्। तस्मान्न जन्मानन्तरं किंतु जातकर्मण कर्ष्वे मेष्टिः॥

## एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

जातकमीनन्तरं स्यादाशीचापगते ऽथवा। निमित्तसंनिधेराद्यः कर्तृश्रुद्यर्थमुत्तरः ॥ ३०॥

यद्यपि जातकमीनन्तरमेव तद्नुष्टाने निमित्तभूतं जन्म संनिहितं भवति तथायश्रुचिना पिचानुष्टीयमानमङ्गविकलं भवेत्। जातकमीणि तु विपित्तपिरिहाराय तान्कालिकी शुद्धिः शास्त्रेणेव दर्शिता। ततो मुख्यसंनिधेरवश्यं वाधित- वाच्छुिष्ठस्यणाङ्गवेकल्यं वारियतुमाशीचाद्ध्वीमिष्टं कुर्यात्॥

विशाधिकरणमारचयति ॥

अपिं चित्वा यजेत्सीचामएयेत्यङ्गेष्टिरीदृशी। अङ्गिकाले खकाले वा स्यादाद्यी ऽन्याङ्गवन्मतः ॥ ३१ ॥ निर्वृत्ते चयनादौ तु कमीन्तरविधानतः। स्वकाले चोदकप्राप्ते तदनुष्ठानमास्थितम् ॥ ३२ ॥

अपिं चिला सीनामएया यजेत । वाजपेयेनेष्ट्वा वृहस्पतिसवेन यजेतेत्यन सी-वामणीवृहस्पतिसवयोरङ्गलं पूर्वमुक्तम्। तचाङ्गमङ्गिकाले ऽङ्गिना सह प्रयोक्त-व्यम्। इतरेषामङ्गानां तथा प्रयुज्यमानलादिति चेत्॥ मैवम्। क्काप्रत्ययेन पूर्व-कालवाचिना साङ्गे चयनादी निर्वृत्ते सित पश्चाकर्मानारवेन सीचामख्यादेवि-हितन्वात्। यदाङ्गिना सहैकप्रयोगः स्यात्। तदा क्वाप्रत्ययप्रापितः पूर्वोत्तरकाल-विभागो बाध्येत । न ह्यक्तिना सह प्रयोक्तव्यानामुखासंभरणादीनां चयने निर्वृत्ते पश्चाडिधानं श्रुतम्। ततः पृथक्प्रयोगे ऽवश्यंभाविनि सति स्वस्वचोदकप्रापिते काले तदनुष्टानं युक्तम्। सीचामस्या इष्टिप्रकृतिकलात्पर्वकालश्वीदकप्राप्तः। चयनेन सहैकप्रयोगे तु पर्वेष्युखासंभरणादिविधानादन्यस्मिन्दिने सीचामणी प्र-सज्येत । तथा बृहस्पतिसवस्य ज्योतिष्टोमविकृतित्वाडसन्तकालश्वोदकप्राप्तः । वा-जपेयेन सह प्रयोगेको शरिद वाजपेयस्य विहितला इहस्यतिसवी ऽपि शरिद प्र-सज्येत। तसादितदिष्टे पर्वेणि वसन्ते च तदनुष्टानम्॥ ननु सर्वेचाङ्गापूर्वैः प्रधा-नापूर्व जनयितव्यम्। इह तु पूर्वेकालीनेन साङ्गप्रधानानुष्ठानेन फलापूर्वेस्य नि-ष्पन्नतादुत्तरकालीनमङ्गं निर्थकमिति चेत्। न। तस्यैवापूर्वस्यानेनाङ्गेन प्राव-स्यद्शायाः कस्पनीयनात्। तसान्नाङ्गिनः काले ऽनुष्ठानम्। किंतु स्वकाल इति स्थितम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्घस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
राजसूये ऽनुमत्यादि देवनादि च ते उभे।
मुख्ये उत्तेकमुख्यलं स्यादाद्यः प्रक्रियेक्यतः ॥ १॥
यागानां राजसूयलादिङ्गलं फलवस्ततः।
देवनाद्यफलं यत्तदङ्गं फलवतो यजेः ॥ २॥

राजसूयप्रकरणे यागरूपा अनुमत्यादयो बहवः श्रुताः। अनुमत्ये पुरोडाशम-ष्टाकपालं निर्वपति। नैर्श्वतमेककपालम्। श्रादित्यं चरं निर्वपति। श्रायावैष्ण-वमेकाद्शकपालमित्याद्यः। यथैता इष्टयः। तथा पश्वो ऽपि श्रुताः। स्रादि-त्यां मल्हां गर्भिणीमालभते । मारुतीं पृश्निम् । प्रष्टौहीमश्विभ्यामिति । मल्हा मिणला गलस्तनयुक्तेत्यर्थः। तस्या ऋदितिर्देवता। पृश्निरस्पतनुः। तस्या महतो देवता। यावता वयसा वर्षचयरूपेण पृष्ठे भारं वोढुं शक्तिभैवति तावडयस्का प्रशिही। तस्या अश्विनौ देवता। एवमभिषेचनीयदशपेयादयः सोमयागाः श्रु-ताः। तथा वल्मीकवपायां होम इत्यादयो दर्विहोमाः श्रुताः। यथैत इष्टिपशु-सोमद्विहोमाश्चतुर्विधा यागह्पाः। एवमयागह्पा अपि द्यूताद्यः श्रुताः। प्रश्वीहीर्दीव्यति । श्रुष्टीर्दियति । राजन्यं जिनाति । श्रीनःश्रेपमाख्यापयत इत्यादयः। तच यागा यथा मुख्याः। तथा देवनादीनामि मुख्यतं युक्तम्। प्रकरणपाठस्यो-भयत्र समानलादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ राजा स्वाराज्यकामो राजसूयेन यजेतेत्याख्या-तवाच्यायां भावनायां धातुबोध्यो यागः करणम्। राजसूयशब्दश्वाप्रसिडार्थन्वा-द्यागसामानाधिकरायेन तन्नामधेयं भवति । तथा राजसूयेन यागेन स्वाराज्यं भावयेदिति वाक्यार्थपर्यवसानादनुमत्यादीनां यागानामेव फलवल्लादङ्गिलम्। तत्संनिधी श्रूयमाणमफलं देवनादिकं यागाङ्गम्॥

डितीयाधिकरणमारचयति॥

एकस्यैवाभिषेच्यस्य तदङ्गं निखिलस्य वा। राजसूयस्यापकषीदाद्यः प्रक्रिययोत्तरः ॥३॥

यदेतद्देवनादिकमङ्गमित्युक्तं तदेतदिभषेचनीयसोमयागस्यैकस्यैवाङ्गम्। कुतः। अपकर्षात्। यद्यप्रभिषेचनीयविधेरूर्धे तत्संनिधौ देवनादय आस्नातास्त्रणाप्रभि-

षेचनीयमध्ये ते ऽपकृष्यने। माहेन्द्रस्य स्तोचं प्रत्यभिषिच्यत इति वाक्येन राज्ञो यजमानस्याभिषेको माध्यन्दिनसवने स्तोचकाले ऽपकृष्यते। तस्मिन्नपकृष्टे सित ततः पूर्वमाम्नातानां देवनादीनामर्थिसिज्ञो ऽपक्षः। ततो माहेन्द्रस्तोचादिवद्मिषेचनीयप्रयोगान्तःपातिलाहेवनादिकमभिषेचनीयस्यैवाङ्गमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ किं तदङ्गले संनिधिः प्रमाणं किंवा प्रयोगपरिकल्पितमवान्तरप्रकरणम्। उभय्यापि प्रत्यक्षस्य महाप्रकरणस्य प्रवललाहेवनादिकं राजसूयस्याङ्गम्। राजसूय-शब्दश्वानुमत्यादीन्सर्वान्यागानभिधत्ते। तस्मात्सर्वेषामेतदङ्गम्। अनुष्ठानं तु राजसूयमध्ये क्वचिद्पेक्षितमिति वचनवलादिभषेचनीयगतमाहेन्द्रस्तोचकाले तदन्तुष्ठीयते॥

नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

किं पुरस्तादुपसदां सौम्येन प्रचरेदिति। श्रङ्गाङ्गिभावः कालो वा वाक्यादाद्यः प्रतीयते ॥ ४ ॥ पुरस्तादिति कालो ऽच भाति कालविधिस्ततः। नाङ्गं कस्यापि सौम्यादि प्रधानमितरेष्टिवत् ॥ ५ ॥

राजसूये संसृद्धन्दवाच्यान्यायेयाष्टकपालादीनि दशहवीं धाम्नातानि । तेष्वष्ट-मनवमदशमानि सीम्यलाष्ट्रवेष्णवानि । तिष्ठवयिमदं वाक्यमाम्नायते । पुरस्तादु-पसदां सीम्येन प्रचरन्यन्तरा लाष्ट्रेणोपरिष्टां वैष्णवेनेति । यो ऽयं राजसूये सोम-यागस्तिस्नितिदिष्टानामुपसदामादिमध्यावसानेषु सीम्यादीनां चयाणामनुष्टान-मनेन वाक्येन चोद्यते । ततो वाक्यात्सीम्यादीन्युपसदामङ्गानीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ उपसदामिति षष्ट्याः कालवाचिना पुरस्तादिति शन्देनान्वयात्सीम्यादीनां का-लविषयसंबन्धपरिमदं वाक्यम्। न लङ्गाङ्गिभावपरम्। ततो न कस्यापङ्गं सी-म्यादिकम्। किंत्वनुमत्यादिवत्रधानम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

मुख्यतामनहोमस्य साङ्ग्रहायङ्गताथवा। मुख्यतमविरुद्धतात्मलाय स्यात्तदङ्गता ॥ ६॥ काम्येष्टिकार्षेड श्रूयते। वैश्वदेवीं साङ्ग्रह्णीं निर्वपेद्गामकाम इति। तचामन् होमाः श्रुताः। श्रामनमस्यामनस्य देवा इति तिस्र श्राहुतीर्जुहोतीति। त एत श्रामनहोमाः साङ्ग्रहर्णेष्ट्या सह समप्रधानभूताः। न हि तेषां मुख्यत्वे कश्चि-विरोधो ऽस्ति। दृष्टं द्याग्रेयादिष्वनुमत्यादिषु च बहूनां मुख्यत्वमिति चेत्॥ मै-वम्। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकाम इति वाक्येन स्वाराज्यकामो राजसूयेनेति वा-क्येन च यथा बहूनां फलसंबन्धावगमः। तथामनहोमानाम्। फलसंबन्धाभावे सित प्राधान्यायोगात्। साङ्ग्रह्णीं निर्वपेद्गामकाम इति वाक्यं तु साङ्ग्रह्ण्या एव फलसंबन्धं वोधयति। न त्यामनहोमानाम्। तस्मात्फलवत्याः साङ्ग्रह्ण्याः संनिधावाद्याता श्रुफला श्रामनहोमास्तदङ्गम्॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

नित्यनेमित्तिकाले वा नित्यतेव द्धियहे। देवान्तरायाञ्ज्येष्ठ्याच स्यादस्योभयरूपता ॥ ९ ॥ निमित्तलद्योतिनो ऽच यदिशन्दादयो न हि। अतो ऽस्य न निमित्तलं केवला नित्यतोचिता ॥ ৮ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यां वै कांचिद्ध्यर्थेयजमानश्च देवतामन्तरितस्तस्या आवृश्चोते यत्राजापत्यं द्धियहं गृह्स्ताति शमयत्येवैनामिति। सो ऽयं द्धियहो नित्यो
नैमित्तिकश्चेत्युभयात्मकः। कुतः। आकारह्वयसाधकसङ्गावात्। देवतान्तरायेण
तहेवताश्चोभमुपत्यस्य यहेण शमनाभिधानादन्तरायो निमित्तम्। यहो नैमित्तिक
इति प्रतिभाति। तथा ज्येष्ठलमाम्नातम्। ज्येष्ठो वा एष यहाणामिति। ज्येष्ठलं
नाम प्रशस्तत्वम्। तम्च नित्यत्वे सत्युपपद्यते। नैमित्तिकस्य पाश्चिकत्वाद्प्रशस्तत्वम्।
तस्माडेतुद्वयवलादुभयात्मकत्वमिति चेत्॥ मैवम्। देवतान्तरायस्य निमित्तत्वाभावात्। निमित्तत्वे यदिशब्द उपबध्येत। सप्नमी वा श्रूयेत। यद्धब्दो वान्तरायक्तर्वोरध्यर्थयजमानयोः सामानाधिकरण्येन प्रयुज्येत। यदि रथंतरसामा सोमः
स्यादैन्द्रवायवायान्यहान्गृह्स्तीयात्। भिन्ने जुहोति। यो वै संवत्सरमुख्यमभृत्वाियं
चिनुत इत्यादिषु संप्रतिपन्ननिमित्तेषु तहर्शनात्। तस्मान्तेवलनित्यत्वमेव दिधयहस्योचितम्। देवताश्चोभततसमाधानोपन्यासो विधेयद्धियहस्तुतये ऽर्थवादः॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

नित्यो नैमितिको वा स्याद्यागो वैश्वानरिश्वती। नित्यः पुरेव यद्धन्दादिवरोधाच्च पश्चिमः ॥ ९ ॥

अपिचयने श्रूयते। यो वै संवत्सरमुख्यमभृलाियं चिनुते यथा सामिगर्भो वि-पद्यते ताहगेव तदाित्तंमार्छेडिश्वानरं हादशकपालं पुरस्तािन्विपेदिति। उखा पि-दरः। तामुखां युज्जानः प्रथमं मन इत्यादिप्रपाठकाम्बातेमेन्त्वैः संपाद्य तस्यामुखा-यामियं निधाय षडुद्यामे हादशोद्यामे वा शिक्ये तामुखामवस्थाप्य तिन्छक्यं स्वकारे बङ्घा तमुख्यमियं संवत्सरं भृला पश्चादिष्टकाािभरिप्रश्चेतव्यः। ग्रुभर्गो त्वपूर्णगर्भपातविहनाशः स्यात्। ततो वैश्वानरेष्टिं चयनात्प्रागेव कुर्यादित्यर्थः। ग्रुज्ञाप्यन्तरायवाक्यवद्भरणवाक्यस्यार्थवादत्वािन्त्या विश्वानरेष्टिरित चेत्॥ मै-वम्। यः पुमानभृत्वाियं चिनुते स निवेपेदिति कर्तृसमानािधकृतयञ्जञ्चललाद-भरगोध्योिनिमिन्ननेमिन्निकभावावभासात्। विं च। दिधयहस्य नित्यस्य पािह्य-कत्वरूपं नैमिन्निकत्वं विरुद्धम्। इह तु नित्यत्वे प्रमागाभावादेकमेव नैमिन्निकत्व-मित्यविरोधः॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

नित्या षष्टी चितिनीं वा पञ्चापेक्षत्वतो ऽियमः। अपवृक्तावप्रतिष्ठानिमित्तीकृतितो ऽन्तिमः॥ १०॥

अभी श्रूयते। संवत्सरो वा एनं प्रतिष्ठाये नुदते। यो ऽिमं चित्वा न प्रतितिष्ठित पञ्च पूर्वाश्वितयो भवन्यथ षष्ठीं चितिं चिनुत इति। लाङ्गलेन कृष्टे व्याममाने भूप्रदेशे नानाविधाभिरिष्ठकाभिः पष्ट्याकारेण स्थानं निष्पाद्यते। सेयं चितिः। तादृश्यः पञ्च चितयः पूर्वाः क्रियन्ते। ततः षष्ठी चितिः। तत्र षष्णां
पूर्णी षष्ठीति ब्युत्पत्तौ पूर्वाः पञ्च चितीरपेक्षते। अन्यथा षर्टसंख्यापूरकत्वासंभवात्। तस्मादेकप्रयोगनियमादितरचितिविच्नत्येति चेत्॥ मैवम्। अपिं चित्वेति
पूर्वाभिरेव पञ्चभिष्ठितिभिर्नित्यस्यापिचयनस्य समाप्तौ सत्यां पश्चाद्यो ऽच न
प्रतितिष्ठत्यसौ षष्ठीं चिनुत इति कर्तृसमानाधिकृतेन यक्कव्देनाप्रतिष्ठां निमित्रीकृत्य विधानात्षष्ठी नैमित्तिकी। ततः पञ्चचितिको नित्यो ऽपिः। नैमित्ति-

कस्तेकचितिक इति न प्रयोगैक्यम्। पूरणप्रत्ययस्त्वभिधानापेश्चयोपपद्यते। पूर्वाः पच चितयो ऽभिहिताः। अयाभिधास्यमानां षष्ठीं चितिं चिनुत इति वचन्यक्तिः॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

क्रवङ्गं स्थान वा पिग्डिपतृयज्ञः क्रती हि सः। अमावास्थोक्तितो मैवं तत्कालोक्तेः पुमर्थता ॥ १९॥

एवमासायते। अमावास्यायामपराहेन पिग्डिपतृयज्ञेन चरन्तीति। तवामा-वास्याग्रन्थवाच्ये कर्मेणि विधीयमानलाद्यं पिग्डिपतृयज्ञः ऋलङ्गमिति चेत्॥ मैवम्। अमावास्याग्रन्थस्य कालवाचित्वात्। कर्मेणि त्वयं ग्रन्थो लाख्यणिकः। न च वाक्येन ऋलङ्गलाभावे ऽपि प्रकर्णेन तज्जवेदिति वाच्यम्। तस्यानारभ्या-धीतत्वात्। तस्माद्यं पुरुषार्थः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

रज्जुर्डितीया पश्वशे यूपाशे वान्वयात्पशे। पश्वशे चिवृता यूपं परिवीयेति यूपगा ॥ १२ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। श्राश्विनं यहं गृहीला चिवृता यूपं परिवीयाग्रेयं सवनीयं पश्रुमुपाकरोतीति। तच सवनीयपशेरग्रीषोमीयविकृतिलाचोदकप्राप्तं यूपपरि-व्याणं कालोपलक्षणार्थमनूद्य परिव्याणोत्तरकाले चिवृद्रश्नोपलक्षितपशोरूपा-करणं विधीयते। ततो रश्नायाः पश्रुन्वयात्पश्रुवन्धनेन पशोरितस्ततोः पक्षमणिनवारक्ष्यदृष्टार्थलाभाच्च पश्र्यशे रश्नेति चेत्॥ मैवम्। चिवृतेति तृतीयया यूप-मिति डितीयया श्रेषशेषिभावावगमाद्व्यविहतान्वयलाभाच रश्ना यूपार्था। कालश्चाश्विनं यहं गृहीत्वेत्यनेनेवोपलक्षितः। पश्चनपक्षमणवद्यपदार्द्यमपि दृष्टमेव प्रयोजनम्। न च परिव्याणेन दार्द्यमितिदेशादेव सिडमिति वाच्यम्। तिस्मिति पुनर्विधानादेव डितीयया रश्नया परिव्याणान्तराङ्गीकारात्। तस्मादियं डितीया रश्ना यूपार्था॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

स्वर्ह्यूपे पशौ वाङ्गं यूपस्येत्युक्तितो ऽियमः।

स्वरुणा पश्चमञ्चादित्युक्तेः पश्चङ्गता स्फूटम् ॥ १३ ॥

अयीषोमीयपशौ श्रूयते। यूपस्य स्वरं करोति। स्वरुणा पश्रुमनक्तीति। तच स्वरोर्थूपसंबन्धाभिधानाद्यूपाङ्गत्वमिति चेत्॥ मैवम्। स्वरुणा पश्रुमिति तृतीयया द्वितीयया चाङ्गाङ्गिभावावगतौ संबन्धसामान्यवाचिन्याः षष्ट्या यूपाङ्गच्छेदन-जन्यवाभिप्रायेणापि नेतुं शक्यतात्। तस्मात्स्वरुः पश्चङ्गम् ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

आघारादेश्व मुख्यतं न वायेयादिवतु तत्।

षरमुख्या नामतः सिद्धाः शेषा ऋत्ये ऽङ्गसंस्तुतेः ॥ १४ ॥

दर्शपूर्णमासयोराघाराज्यभागप्रयाजानुयाजादयः कालसंयोगमन्तरेणास्नाताः। आयेयादयः षड्यागाः कालसंयोगेन चोदिताः। तचाग्रेयादीनां यथा प्राधान्य-मङ्गीकृतम्। तथैवाघारादीनामणङ्गीकर्तव्यम्। यथा राजसूये परस्परविलक्षणा-नामिष्टिपशुसोमानां वहूनां समप्राधान्यम्। तद्वत्। एकप्रकरणपाठश्चोभयचापि समानः। तसादाघारादीनामायेयादीनां च समप्राधान्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ राजा स्वाराज्यकामो राजसूयेन यजेतेत्यच राजसूयशब्दो राजसंबन्धात्प्रवर्तमानो राज-कर्तृकाणामेकप्रकरणपिठतानां सर्वेषां यागानां नामधेयं भवति । दर्शपूर्णमास-शब्दी तु कालवाचिनी सन्ती कालसंयोगेन विहितानामाग्रेयादीनां षर्षां या-गानां नामधेयतां प्रतिपद्येते । ततो दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति वा-क्येन तनामधेयवशादाग्रेयादयः षडेव यागाः फलसंवन्धित्वेन प्रतीयमाना म्-ख्याः । अन्ये नाज्यभागाघारादयस्तवामरहिता निष्फला आग्रेयादीनां शेषाः । एवं सत्यङ्गत्वेन स्तुतिरुपपद्यते। चक्षुषी वा एते यज्ञस्य यदाज्यभागावित्याज्य-भागी यज्ञशरीरस्याङ्गिनो ऽङ्गलेन स्तूयेते। यत्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद्यज्ञाय क्रियत इति यज्ञशरीरोपकारकवर्मत्वेन प्रयाजानुयाजाः स्तूयन्ते। एव-माघारादिषूदाहार्यम्। एतच सति सादृश्ये संभवति । तसादाघारादीनां नास्ति मुख्यतम् ॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

मुख्या न वा दीश्वणीया मुख्या स्यात्सोमसाम्यतः। ज्योतींषि यस्य स्तोमाः स्युरिति सोमैकमुख्यता ॥ १५॥

ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्यस्य प्रकरण ऐन्द्रवायवयहादयः सोमयागा दीक्षणीयादीष्टयो ऽग्रीषोमीयादिपश्रवश्वामाताः। तचाग्रेयादिपश्रपातिदर्शपूर्णमासनामवज्ज्योतिष्टोमनाम् सोमपश्रपातिलाभावेन राजसूयनामवस्रकृतसर्व-यागसाधारणलात्सोमसमानानां दीश्वणीयादीनामप्यस्ति मुख्यत्वमिति चेत्॥ मेवम्॥ सोमयागपश्रपाते हेतुसज्ञावात्। ज्योतींषि स्तोमा यस्य यञ्चस्य सो ऽयं ज्योतिष्टोम इति हि तद्युत्पित्तः। श्रत एव ब्राह्मणम्। चिवृत्यच्दशः सप्तदश्र एकविंशः। एतानि वाव तानि ज्योतींषि य एतस्य स्तोमा इति। स्तोमानां ज्योतिष्टे यञ्चप्रकाशकत्वम्। न चेष्टयः पश्चो वा चिवृदादिस्तोमयुक्ताः प्रतिभानसन्ते। तस्माज्ज्योतिष्टोमनाम् सोमयागानामेव प्रत्यस्य ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयत्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च चतुर्थो ऽध्यायः॥

## श्रीगणेशाय नमः

हितीयादिचये प्रोक्तं भेदशेषप्रयुक्तिभिः। अनुष्टेयमनुष्टानकमः पञ्चम ईर्यते ॥ ०॥

श्रमेन चतुर्थपत्रमयोरध्याययोः पौर्वापर्यं निरूपितम्॥ दितीयाध्याये कर्मभे-दिन्द्रिपणात्पृथगनुष्टेयत्मवगतम् । तृतीयाध्याये शेषशेषित्वनिरूपणान्निवेशनः संगमन इति मन्त्रेण वहेरुपस्थानमनुष्टेयम्। न तिन्द्रोपस्थानमित्याद्यनुष्टेयव्यव-स्थावगता। चतुर्थाध्याये प्रयुक्तिनिरूपणादनुष्टेयमेव निश्चीयते। पलाशशाखाङे-दमस्य वत्सापाकरणमेव प्रयोजकम्। न तु प्रस्तरेण सह प्रहृतिः प्रयोजिका। तथा सित पौर्णमास्यां वत्सापाकरणाभावे सत्यप्रयोजकप्रहृत्यर्थे शाखाङेदनं न कर्तव्यमिति। एवं चिभिरध्यायरनुष्टेयस्वरूपे निश्चिते सत्यनुष्टानकमस्याकाङ्कित-त्वात्यन्त्रमाध्याये सो ऽभिधीयते॥

पत्रमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥
पदार्थानां क्रमो नैव नियतो ऽथ नियम्यते।
अमानलादनियतिर्नियतिर्वेदमानतः ॥ १॥

य एते ऽनुष्ठेयाः पदार्था गृहपतित्रसोत्रातृहोतृदीस्थादयस्तेषां पदार्थानां ना-स्ति क्रमनिर्णयः। क्रमबोधकस्य प्रमाणस्याभावादिति चेत्॥ मैवम्। पदार्थेषु तदनुष्ठाने च यथा वेदः प्रमाणम्। तथैव क्रमे ऽपि वेदः प्रमाणम्। तस्मान्क-मस्य नियतत्वान्क्रमनिरूपकः पञ्चमाध्याय आरम्भणीयः॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

न विधेयो विधेयो वा कमो नैवाकियालतः। कियाविशेषणलेन द्रव्यवद्युज्यते विधिः॥२॥ यद्यपि क्रमस्य क्रियाताभावात्स्वरूपेण न विधियोग्यता तथापि यथा द्रशा जुहोतीत्यादाविक्रयारूपं दिधिद्रव्यं क्रियाविशेषणं सिंडधीयते। दिधसाधनकं होमं कुर्यादिति। एवमनेन क्रमेण कर्तव्यमिति क्रियाविशेषणतया क्रमो विधीयताम्॥ तृतीयवर्णकमारचयति॥

दीक्षियता गृहपतिं ब्रह्माणं दीक्ष्येदिति।
कमः पाठाहिधेयो वा पाठादीक्षाविधिः श्रुतेः ॥३॥
हादशाहस्य सत्त्रतात्तर्वेषां याजमान्यतः।
चोदकेनैव दीक्षायाः प्राप्तेः क्रमविधिर्मतः॥४॥

हादशहे श्रूयते। श्रध्यंश्रृंहपतिं दीश्र्यिता ब्रह्माणं दीश्र्यित तत उद्गातारं ततो होतारिमिति। तत्र गृहपत्यादिदीश्राणामनुक्रमः पाठाद्वगम्यते। विधेयतं तु गृहपत्यादिदीश्राणामेव। कृतः। दीश्र्यदिति श्रुत्या तिष्ठिथ्यवगमात्। न हि श्रीतस्य विधेयस्य संभवे सित वाक्यार्थः क्रमो विधातुमुचितः। तस्माच विधेय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ हादशाहे सत्त्रे य श्रुत्विजस्ते यजमाना इति ब्रह्मादीनां सर्वे- षामृत्विजां .यजमानते सित चोदकप्राप्ता दीश्रा न विधातया। ततो दीश्रामनू- ह्याख्यातेन क्रमो विधीयते। यद्यपत्र क्रमस्य वाचकः शब्दो नास्ति तथापि वाक्येन प्रतीयते। स च प्रतीयमानः क्रमो मानान्तरेणं कर्तव्यतया प्राप्त्रभावादिह विधीयते। नन्वेकस्य कर्तुर्युगपदनेकपदार्थानुष्ठानान्ययानुपपत्या क्रमस्य कर्तव्यनापि प्राप्तेति चेत्। न। विशेषस्याप्राप्तवाद्युत्क्रमेणाप्यनुष्ठातुं शक्यत्वात्। तस्मा- ह्याक्यावगतं क्रमविशेषं नियन्तुमयं विधिः॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

श्रियहोचं जुहोतीति यवागूं पचतीति च। क्रमः पाठादर्थतो वा पाठात्सर्वच दर्शनात् ॥५॥ होमद्रव्यसमुत्पत्त्यै पूर्वं पाको ऽवगम्यते। यवाग्वेति श्रुता होमद्रव्यतातो ऽर्थतः क्रमः ॥६॥

गृहपत्यादिदीक्षासु पाठप्राप्तस्यैव कमस्याहतत्वादिहापि होमपाकयोः पाठा-स्राप्तः कम आदरणीय इति चेत्॥ मैवम्। द्रव्यमन्तरेण होमासंभवाद्व्यनिष्यस्यै पाकस्येव प्राथमिकलावश्यंभावात्। होमद्रव्यलं च यवाग्वापिहोचं जुहोतीति तृतीययावगम्यते । तसात्पारकमं वाधिवार्थतः कमो ऽचाभ्युपगन्तव्यः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

स्याइसन्तादिमन्त्राणां क्रमो नो वान्यवद्भवेत। शाखानारे व्यत्ययेन न क्रमो नियतो ऽच हि ॥ ७॥

दर्शपूर्णमासयोयाजमाने कार्यं प्रयाजानुयाजानुमन्त्रणमन्त्रा आसाताः। व-सन्तमृतूनां प्रीणामि। यीषामृतूणां प्रीणामीत्यादयः। तेषां नियतः क्रमो ऽभ्यु-पगनायः। कुतः। अन्येष्वायेयोपांशुयाजाद्यनुमन्त्रणमन्त्रेषु नियतक्रमदर्शनेना-त्रापि कमनियमस्य बुडिस्थलादिति चेत्॥ मैवम्। अत्र नियामकाभावाच तावदत्र पाठो नियामकः। वसन्तग्रीध्मवर्षाशरह्वेमन्तमन्त्राणामनेन क्रमेण तैति-रीयशाखायां पिटतानां शाखान्तरे व्यत्ययेन पाटदर्शनात्। नाषव यवागूपाकव-दर्थो नियामकः । वसन्तमन्त्रे समिद्यागैकविषययागस्य कस्यचित्रयाजस्यान्-मला ऽपनुपपत्यभावात्। नापच लिङ्गं नियामकम्। वसन्तमन्त्रे समिद्यागैक-विषयस्य विशेषसामर्थ्यस्यादर्शनात्। तस्मादच नास्ति नियतः क्रमः ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाजेषु कमी नास्ति विद्यते वा न विद्यते। श्रुत्यथीभावतो मैवं कमः पाठान्नियम्यताम् ॥ ७॥

सिमधी यजित । तनूनपातं यजतीत्यादिषु प्रयाजेषु नियतः कमी नास्ति । कुतः । क्रमप्रापकप्रमाणाभावात् । यथा गृहपत्यादिदीस्रानुवादेनाख्यातश्रुत्या क्रमो विविश्वतः। तथाच क्रमविधायिका श्रुतिनीस्ति। यजतीत्याख्यातेन सिम-द्यागादिपदार्थानामन्यतो ऽप्राप्तानां विधानात्। यथा च दीख्रियिलेति क्काप्र्युतिः। तत उज्ञातारमिति पञ्चमीश्रुतिवा । तादृश्यपि नाच श्रुतिरूपलभ्यते । न च पा-कहोमयोरिवार्थतः क्रमो वक्तुं शक्यः। सिमद्यागमन्तरेणापि तनूनपाद्यागस्य कर्तु शकालात्। तस्मान्नास्त्यच क्रमनियम इति चेत्॥ मैवम्। वाकापाठेन प्रती-तस्य क्रमस्य वाधाभावेनाभ्युपेयत्वात्। तस्मादिस्त क्रमनियमः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

उपाकृतानां किं सप्तद्शानां यूपवन्धने। क्रमो नास्त्यस्ति वा नास्ति नियामकविवर्जनात्॥०॥ आद्यसंस्कृत्यनुष्ठानं यत्क्रमेण स एव हि। क्रमो ऽन्यच प्रवृत्तिस्तु क्रमस्याच नियामिका॥१०॥

वाजपेये सप्तद्श प्राजापत्यान्यभूनालभत इति विहितानां पणूनामुपाकरणनियोजनाद्यः संस्काराः कर्तव्याः। तचेहशे पशावुपक्रम ईहशे च समाप्तिरिति
नियमकारिणः शास्त्रस्याभावादेि किकेन क्रमेणोपाकरण्हपः प्रथमः संस्कारो ऽनुष्ठितः। उपाकृतानां यूपे नियोजनं संस्कारान्तरं कर्तव्यम्। तदानीमीहशः पणुः
प्रथमं नियोक्तव्य इति क्रमनियमकारिणां श्रुत्यर्थपाठानामभावान्नास्ति क्रम इति
चेत्॥ मैवम्। उपाकरणे यः क्रमः स्वीकृतस्त्रयेव नियोजनादिसंस्कारेषु स्वीकर्तव्यत्वात्। श्रुत्यर्थपाठा इव प्रथमप्रवृत्तिरिप क्रमं नियन्तुमहैति। प्रवृत्त्या बुिहस्थस्य क्रमस्य त्यागे कारणाभावात्। प्रावृत्तिकक्रमस्वीकारे प्रथमपशावुपाकरणनियोजनयोः प्रथमितियसंस्कारयोमध्ये पश्चन्तरेष्वनुष्ठितैः षोडशिनरेव पदार्थेव्यवधानं भवति। तच सप्तद्शिति विधिवलादभ्यनुज्ञातम्। प्रावृत्तिकं क्रमं परित्यज्य पश्चन्तराणां पूर्वे नियोजनं कृत्वा पश्चात्रथमपशोर्थदि नियोजनं कियेत।
तदा हाचिंशत्पदार्थेव्यवधानं स्यात्। तत्तु नाभ्यनुज्ञातम्। तस्मात्रवृत्त्या क्रमो
नियम्यते॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

प्राथम्यमग्रीषोमीये साद्यस्काख्यकतावृत । सवनीये ऽग्रिमो यसात्रकृतौ तदपेश्चितम् ॥ ११ ॥ श्चाश्विनयहसामीणं सवनीयपशोः स्थितिः । नियते तन्क्रमे स्थानान्किष्टयोः प्राकृतो नयः ॥ १२ ॥

साद्यस्क्रनामकः किष्वासोमयागः। तत्र श्रूयते। सह पश्रूनालभत इति। प्रकृतावग्रीषोमीयपश्रुरीपवसथ्ये पूर्वदिन श्रालभ्यते। सवनीयपश्रः सुत्यादिने प्रातःसवन श्राश्विनयहादूर्ध्वमालभ्यते। श्रनुबन्ध्यो ऽवभृषादूर्ध्वमालभ्यते। इह तु चयो ऽपि पशवः सहालक्षव्याः । सो ऽयं सहालमः सुत्यादिन आश्विनयहादूर्धं सवनीयस्थाने भवतीत्येतदवश्यमभ्युपेतव्यम् । तथा सित प्रधानसोमप्रत्यासिति-लाभात्तेषु चिषु पश्रुष्वयीषोमीयस्य प्रथमसुपाकरणम् । कुतः । प्रकृतौ तत्प्राथम्यस्यापेश्चितत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । सवनीयो हि स्वस्थान एव वर्तते । आश्विनयहसामीयस्य सवनीयस्थानत्वात् । आश्विने गृहीते सित सवनीय एव बुिडस्थो भवित । प्रकृतौ तदानन्तर्यस्य क्षृप्ततात् । ततः सवनीयस्य प्राथम्ये स्थानान्तिश्विते सित स्थानभ्रष्टयोरपीषोमीयानुबन्ध्ययोः प्रकृताविव पूर्वोत्तरभावो दृष्टथः ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्त्रीपुंसदेवकी सारस्वती तड्मिंगः क्रमः। नास्त्यस्ति वाच नास्त्येष तिन्यामकवर्जनात्॥ १३॥ याज्यानुवाक्यापाठेन स्त्रीपाथम्यं हि मुख्ययोः। मुख्याधेलेन धर्माणां स्यान्मुख्यक्रमतः क्रमः॥ १४॥

चित्रायांगे सप्तानां हिवधां मध्ये चतुर्थपञ्चमे इत्थमासायेते। सारस्वती भ-वतः। एतद्वै दैश्यं मिथुनमिति। सरस्वती च सरस्वांश्वेति विगृह्यसमासे कृते पुमान्स्त्रियेति सूत्रेणेकशेषात्तारस्वताविति भवति। तौ देवते ययोयागयोत्त्री सारस्वती यागी। एतच्च मिथुनमिति वाक्यशेषादवगम्यते। तयोयागयोर्निवापादयो धमाश्वोदकतः प्राप्ताः। तत्र स्वेच्छया स्त्रीयागस्य पुंयागस्य वा प्रथमं निर्वापः कार्यः। कुतः। श्रुत्यर्थपाठप्रवृत्तिस्थानानामन्यतमस्य नियामकस्याभावादिति प्राप्ते बूमः॥ हीत्रकार्येऽ स्त्रीदेवतायाः पूर्वे याज्यानुवाक्ये श्रासाते। प्रयो देवी सरस्वतीति। पश्चात्युंदेवतायाः। पीपिवांसं सरस्वत इति। श्चनेन याज्यानुवाक्याक्रमेण मुख्ययोर्वयोयागयोर्भध्ये स्त्रीयागस्य प्राथम्यमवगम्यते। ततो धमाणां मुख्ययागार्थनान्मुख्यक्रमेणेव क्रमे नियते सित स्त्रीयागस्येव प्रथमं निर्वापः कार्यः॥

अष्टमाधिकरणमारचयित ॥ उपांशुयाजे पूर्वत्वमगीषोमीयके ऽथवा। धर्मानुष्टान आद्यो ऽस्तु मुख्ययोस्तादृशकमात् ॥ १५॥ युक्तमीषधधर्माणां प्राथम्यं पूर्वपारतः। पारकमस्याविलखादाज्यधर्मास्तु पश्चिमाः ॥ १६॥

दर्शपूर्णमासयोरुपांश्रुयाजो ऽग्रीषोमीयश्रेत्येतदुभयं पौर्णमास्यामासातम्। तवोपांश्रुयाजस्याज्यं द्रव्यम्। आज्यस्य धमी जत्यवनचतुर्गृहीतत्वादयः। अग्रीषोमीयस्य पुरोडाशो द्रव्यम्। तस्य धमी निर्वापावधातादयः। तच मुख्यो यागावुपांश्रुयाजागीषोमीयो पूर्वोत्तरभाविनो। तथा सित पूर्वेन्यायेन धमेकमस्य मुख्यकमाधीनत्वादाज्यधमीरणामनुष्ठाने प्रायम्यमिति प्राप्ते बूमः॥ औषधधमी निर्वापादयः पूर्वमास्नाताः। पश्चादाज्यधमीः। तच मुख्यक्रमप्रयुक्तमाज्यधमीरणां प्रायम्यं वाधित्वा पाठकमानुसारेणीषधधमी एव प्रथममनुष्ठेयाः। पाठकमो हि
वैदिकः शन्देः सहसा प्रतीयते। मुख्यक्रमानुसारी तु क्रम उपपत्या कल्पनीयः।
तस्मादगीषोमीयपुरोडाशार्थेभ्य औषधधर्मेभ्य ऊर्ध्वमाज्यधमी अनुष्ठेयाः॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

अग्रीषोमीय आग्रेयात्पूर्वी नो वास्तु पूर्वता। ब्राह्मणक्रमतो मैवं मन्त्रक्रमविल्ततः ॥ १७ ॥ स्मृतिक्रमादनुष्ठानं मन्त्राणां स्मारकत्ताः। प्रावस्यं ब्राह्मणस्यास्ति विधिनापि कृतार्थता ॥ १৮॥

अग्रीषोमीययागस्तेतिरीयबाह्यणे पन्चमप्रपाठके वितीयानुवाके समाम्रातः। ताभ्यामेतमग्रीषोमीयमेकाद्शकपालं पूर्णमासे प्रायच्छदिति। आग्रेययागस्तु षष्ठप्रपाठके तृतीयानुवाक आम्रातः। यदाग्रेयो ऽष्टाकपालो ऽमावास्यायां पौर्णमास्यां चाच्युतो भवतीति। तचानुष्ठानस्य ब्राह्मणोक्तविध्यधीनत्वादगीषोमीयस्य प्रथममनुष्ठानमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ मन्त्रकाग्रेडे पूर्व पठिता आग्रेयमन्ताः। तथा हि होचकाग्रेड आज्यभागमन्त्रानुवाकादुत्तरिमचनुवाके प्रथममित्रभूर्थेत्यादिके आग्रेययो याज्यानुवाको आम्राते। ततः प्रजापते न त्वदेतानीत्यादिके प्राज्ञापत्ये। ततो ऽग्रीषोमा सवेदसेत्यादिके अग्रीषोमीये। आध्यर्यवकाग्रेडे ऽप्यग्रेय जुष्टं निर्वपाम्यग्रीषोमाभ्यामित्याग्रेयः पूर्वमाम्रातः। याजमानकाग्रेडे ऽप्यग्रेरहं

देवयज्ययाचादो भूयासिमत्याग्रेयस्य पश्चादगीषोमयोरहं देवयज्यया वृष्वहा भूया-सिमत्याद्वायते । मन्त्रक्रमञ्चः प्रवलः । मन्त्रेः स्मृता पञ्चादनुष्ठेयत्वात् । ब्राह्मणं त्याप्तपदार्थे विधिनापि चितार्थम् । ञ्चतो ऽनुष्ठानस्मरणायेवोत्पन्नान्मन्त्रान्वा-धितुं नालिमिति मन्त्रक्रमेणाग्रेयस्येव प्रथममनुष्ठानम् ॥

#### दशमाधिकरणमारचयति ॥

सारस्वताज्ये पूर्वतं वार्हस्पत्यचरावृत । धर्माणामाज्यनिष्ठानां प्राथम्यमुपदेशतः ॥ १९ ॥ सक्रमाणां पदार्थानां चोदकप्रापितत्वतः । प्राथम्यमन्तरङ्गत्वादायेयविकृतौ चरौ ॥ २० ॥

अध्यक्तस्पाभिधायामिष्टी हिवस्तयं श्रूयते। आमाविष्णवमेकादशकपालं निर्व-पेदिभिचरन्सरस्वत्याज्यभागा स्याह्याहेस्पत्यश्वहिरित। तच सारस्वतस्य ये धर्मास्त एव पूर्वमनुष्ठेयाः। कुतः। सारस्वतयागस्य बाहेस्पत्यात्पूर्वमुपिदिष्टलात्। मुख्य-क्रमेण हि धर्माणां क्रमो युक्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥ न तावदचाज्यधर्मा श्रीषधधर्मा वोपिदश्यन्ते। किंतु चोदकेन प्राप्यन्ते। चोदकश्च सक्रमानेव पदार्थानितिदिशित। प्रकृतौ चौषधधर्माणां प्रथममनुष्ठेयत्वादिहापि बाहेस्पत्यचरुधमा एव प्रथममनु-ष्ठेयाः। किं च। आग्रेयस्य प्रथमभाविनो विकृतिबाहेस्पत्यश्वरुः। उपांश्रुयाजस्य पश्चाद्वाविनो विकृतिः सारस्वतमाज्यम्। अतो ऽन्तरङ्गलाचरुधमा एव पूर्व-भाविनः॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

साकमेधेष्टयस्तिस्रो द्वाहे स्युः सद्य एव वा। प्रातरादेईयोरहोः सत्त्वात्रकृतिवद्घ्यहे ॥ २१ ॥ साङ्गमुख्यानुरोधेन प्रातरादेविधानतः। श्रीतं सद्यस्वमन्यतु चोदकात्तेन दुर्वलम् ॥ २२ ॥

चातुर्मास्येषु साकमेधनामके तृतीये पर्वणि श्रूयते। अयये ऽनीकवते प्रातर-ष्टाकपालं निर्वपेन्मरुद्धाः सान्तपनेभ्यो मध्यंदिने चरुं मरुद्धी गृहमेधिभ्यः सर्वा- सां दुग्धे सायमोदनिमिति। ता एतास्तिस इष्ट्यो ब्रह्कालीनाः। यथा प्रकृती पर्वण्यन्वाधानादिकं प्रतिपदीष्टिरिति ब्रह्कालीनतम्। तहत्। ननु प्रातमध्यंदिनसायंश्रच्देरेकस्मिनेवाहि चयः कालास्तिमृणामिष्टीनां विहिताः। तन् । हयो-रण्होः प्रातरादिकालसङ्कावात्। पूर्वेद्युः प्रातरादिकालेषु स्वकीयेषु तासामुपक्रमः। परेद्युः प्रातरादिषु ताः समापनीयाः। ततो ब्रह्कालीनतमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अवायये ऽनीकवते प्रातरष्टाकपालं निर्वपेदिति साङ्गं प्रधानं प्रातःकालीनतया विधीयते। प्रातःश्रच्य स्वत एकमेव प्रातःकालमिभधाय पर्यवस्यति। प्रातरिमहोचिनत्यादौ तह्र्शनात्। तस्मासाङ्गस्य प्रधानस्यैकस्मिनेव प्रातःकाले विधानासद्यस्कालीनतं श्रीतम्। चोदकेन वन्वाधानाद्यङ्गं पूर्वेद्युः प्रातः प्रधानं परेद्युः प्रातरिति कल्यते। उपदेशश्रोदकाहलीयान्। तस्मादेकाहकालीना इष्टयः॥

ह्वादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाजेष्वपकर्षो ऽनुयाजेषूकर्षे इत्यमू । श्रुतमाचे तदन्तेषु तदाद्येषु च वायिमः ॥ २३ ॥ श्रन्येषां मुख्यकाललानीवं चुन्क्रमसिक्ततः । प्रयाजान्ते सनुयाजादिके चैती समूहके ॥ २४ ॥

अयीषोमीयपशे प्रयाजानामपक्षः श्रूयते। तिष्ठनां पशुं प्रयजनीति। प्रकृती हिवधासादिते पश्चास्रयाजा इज्यन्ते। इहापि पश्चसंज्ञपनादृश्चे हिवधासादिते पश्चादेव प्रयाजाश्चोदकेन प्राप्ताः। ते चाच वचनाज्जीवत्येव पशावपकृष्यने। तथा सवनीयपशावनुयाजानामुक्षषः श्रूयते। आग्रिमारुतादृश्चेमनुयाजेश्वरनीनि। तच प्रयाजमाचस्यापकषः श्रुतः। अनुयाजमाचस्योक्षषः। तावुभी श्रुत्यनुसारेण तथेवाङ्गीकर्तव्यो। यदि प्रयाजान्तस्याङ्गकलापस्यापकषः स्यात्। तदा प्रयाजेभ्यः पूर्वभाविनामाघारसामिधेन्यादीनां ततो ऽप्यपक्षीदत्यन्तव्यवहितानां प्रधानकालीनतं न स्यात्। प्रयाजमाचे त्यकृष्टे सत्याघारादीनां मुख्यकालीनतं न लुप्यते। एवमनुयाजमाच उत्कृष्टे तत अर्धभाविनां सूक्तवाकशंयुवाकादीनामनुक्षीत्रधानसंनिधिने विनश्यति। तस्यात्रयाजमाचस्यापकर्षे ऽनुयाजमाचस्योक्षे इति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रकृतौ पदार्थानुष्टानक्रमस्य क्षुप्तवात्सक्रमाणामेव

पदार्थानां चोदकेनातिदेशाद्युन्क्रमे सति पूर्वेण पदार्थेनोत्तरस्य पदार्थस्य बुडा-वनुपस्थापितत्वादनुष्टानमेव लुप्येत । तस्मात्रयाजान्तस्याङ्गसमूहस्यापकर्षः । अनुयाजादेरङ्गसमूहस्योत्कर्षः ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ।

सावनेष्वेष्टिकानां किं सौमिकेभ्यो न पूर्वता। पूर्वता वाच नियमो नास्ति तडेतुवर्जनात् ॥ २ं॥॥ प्रतिप्रस्थातृनिवापे ह्यध्यर्यीरिप कर्तृता। प्रोक्षणद्याः पुरा पश्चात्सीमिकाः स्युः प्रवृत्तितः ॥ २६ ॥

सोमे प्रातरनुष्टेयो ऽनुवाकः पठितः। ततः प्रचरणीहोमादयः पठिताः। ततः सवनीयादयः। ते च चीदकागतनिर्वापादियुक्ताः। ततो वहिष्पवमानस्तोचं पठितम्। तवाध्वर्युर्हीचे प्रातरनुवाकप्रैषं दला तदानीमेव प्रतिप्रस्थातारमेवं प्रेष्य-ति । प्रतिप्रस्थातः सवनीयानिवेपस्वेति । ततः प्रचरणीहोमादिभ्य ऊर्ध्वे प्रा-न्नो ऽपि सवनीयपुरोडाश्रनिर्वापः पूर्वस्मिनेव प्रातरनुवाककाले प्रैषवशादपकृष्टः। सवनीयपूरोडाशानामलंकारप्रेषोत्कर्ष एवमास्नातः । वहिष्यवमाने स्तृत आहा-मीदमीन्विहर विहै: स्नृणीहि पुरोडाशानलंकुर्विति। एवं स्थिते सति प्रकृती निर्वापोत्रस्माविनो ऽलंकरणपूर्वभाविनः प्रोक्षणादयो ये पदार्थास्ते ऽच चोदक-प्राप्ताः। तेषां निर्वापवदपक्षेस्यालंकरणवदुन्कषेस्यानुक्तत्वादुभयोर्मध्यकाल एवा-नुष्टानं प्राप्तम्। तथा सित प्रचरणीहोमादिभिर्वहिष्यवमानानौः सीमिकपदार्थैः सह प्रोक्ष्णादिपदार्थानामैष्टिकानामेककालनेनानुष्टानात्पौर्वापर्यकलहे सति नि-यामकाभावादैच्छिकः क्रम इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रातरनुवाकप्रचरणीहोमयोः सौ-मिकयोः पाठप्राप्तमनुकमं विच्छिद्य प्रैषविधिवलादैष्टिको निर्वापः प्रवृत्तः । तेन च निर्वापेण तदनन्तस्भावि प्रोक्षणादिकं बुडावुपस्थापते। न तु सौमिकं प्रच-रणीहोमादिकं तदा केनचिदुपस्थायते ॥ ननु निर्वापः प्रतिप्रस्थातृकर्तृकः। प्रो-श्चणादिकमध्यर्युकर्तृकमिति न निवापः प्रोश्चणादिकमुपस्थापयतीति चेत्। मै-वम्। निर्वापे ऽध्वर्योरिप कर्तृत्वमिस्तः। प्रयोजकत्वात्। ऋतो ऽसौ प्रोक्ष्यणादीना-मुपस्थापकः । ऋतस्ते पूर्वमनुष्टेयाः । पश्चात्सीमिकाः प्रचरणीहोमादयः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

यूपच्छेदापकर्षः किं तदनो श्रुत एव वा।
प्रयाजवत्तदन्तावाचयनं चापकृष्यताम् ॥ २९॥
श्रयीषोमप्रणयनं सौमिकं पाशुकी छिदा।
प्रयाजाधारवैषम्याच्छ्रुतमाचापकर्षणम् ॥ २५॥

ज्योतिष्टोमे वैसर्जनहोमाद्र्यं प्राचीनवंशगतो विह्राग्रीधीये प्रणेतव्यः। सोमश्च प्राचीनवंशे पूर्वमवस्थापित इदानीं हिवधीने प्रणेतव्यः। तयोरुभयोः प्रणयनाद्र्यं यूपछेद श्राम्नातः। तदेतत्संवं सुत्यादिनात्माचीन श्रीपवसथ्ये दिने प्राप्रम्। तच यूपछेदो दिनचयात्पूर्विसिन्दीश्चाकाले ऽपकृष्टः। दीश्चासु यूपं छिनत्रीति तिष्ठिधानात्। तिसिन्नपकृष्टे प्रयाजन्यायेन तदन्ताङ्गसमूहस्यापकर्षात्मणयनमप्यपकृष्यतामिति प्राप्ते बूमः॥ प्रयाजाधारादीनामेव प्रधानं प्रत्यङ्गलेनेकप्रयोगान्तःपातिलादवश्यंभावी परस्यरकम इति प्रयाजापकर्षे तदन्ताङ्गसमूहस्यापकर्षो युक्तः। इह तु प्रणयनं सोमयागाङ्गम्। यूपछेदस्वपीषोमीयपशोरङ्गमिति
प्रणयनछेदनयोनीन्योन्यं क्रमो ऽपेक्षितः। तस्माच्छ्रतस्य यूपछेदमावस्यापक्षेः॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

सवनीये पिष्टलेपफलीकरणहोमकी।
उन्क्रष्टच्यो न वाद्यः स्यादनुयाजोत्तरत्वतः ॥ २९ ॥
पश्चर्याः स्युरनुयाजाः पुरोडाशगती तु ती।
उत्ती होमी प्रयोगस्य भेदाबोत्कर्षमर्हतः ॥ ३० ॥

सवनीयपुरोडाशे पिष्टलेपफलीकरणहोमी चोदकेन प्राप्ती। दृषदुपलाकपाला-दिष्वविश्विशे यः पिष्टलेपस्तमुङ्गत्य जुद्धां चतुर्गृहीत आज्ये प्रक्षिप्य दक्षिणायी जुहोति। फलीकरणशब्देन तर्ग्युलकणा उच्यन्ते। तानिप तथा जुहोति। ताविती होमी प्रकृतिविद्हाप्यनुयाजोत्तरकालीनी। ते चानुयाजा आग्रिमारुतादूर्श्वमुक्-ष्टा इति सूक्तवाकादिवदेती होमावुत्कष्टव्याविति चेत्॥ मैवम्। उत्कृष्यमाणा एते ऽनुयाजाः पश्चर्थाः। न तु पुरोडाशार्थाः। पुरोडाशप्रसङ्गसिडवेष्ट्यमाण्याता। उक्तहोमी तु पुरोडाशार्थीं। न च तयोः प्रसङ्गिसिडिः। पशी पिष्टाद्यभावेन तडी-मासंभवात्। एवं सत्युक्तप्रणयनवडीमयोः प्रयोगभेदानास्त्यनुयाजैः सहीत्कर्षः॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

पुरोडाशाभिवासान्तस्यापकर्षो ऽस्ति दर्शके। न वाद्यो ऽस्वपकृष्टाया वेदेवेंगुएयहानये॥ ३१॥ स्रभिवासात्परा वेदिरिति तन्क्रमबोधतः। प्रागेव विहिता दर्शे वेदिनीतो ऽपकर्षणम्॥ ३२॥

दर्शपूर्णमासयोः पुरोडाशस्य कपालेषु स्थापितस्यान्छादनमास्नातम्। भस्मनाभिवासयतीति। तत अर्थं वेदिरास्नाता। तेनैव क्रमेण पौर्णमासीयागे प्रतिपद्यनुष्ठानं कृतम्। दर्शयागे तु वेदेरपक्षं श्रास्नातः। पूर्वेद्युरमावास्यायां वेदिं करोतीति। तच वेदेः पूर्वभाविनो ऽभिवासनान्तस्याङ्गसमूहस्यापक्षंः कर्तव्यः।
श्रन्यथा वेदेवेंगुर्यप्रसङ्गादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ यदि दर्शः पौर्णमासीविकारः स्यात्।
तदा पौर्णमास्यां क्रुप्तः क्रमो ऽतिदिश्येत। न तसौ विकार इति कश्चित्कमो ऽच
स्वातन्त्येणोन्नेयः। क्रमोन्नयनं सर्वेषु पदार्थेष्वास्नातेषु पश्चात्पाठादिभिः संपद्यते।
वेदिपदार्थश्चाभिवासनादूर्धं दर्शपूर्णमाससाधारएयेनास्नातः। विशेषतस्तु दर्शयागे
पूर्वेद्युरेवास्नायते। तथा सत्यभिवासनवेद्योः क्रमबोधात्मागेव दार्शिकवेदेः पूर्वदिनसंबन्धावगमात्तदेव तस्याः स्थानमिति वेदेरिप तावन्नास्यपक्षः। तच कुतो ऽभिवासनान्तस्याङ्गसमूहस्यापक्षः॥

# सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

देवात्सान्तपनी सायं प्राप्ता चेदियहोचकम्। उन्कर्षति न वोन्कर्षे पौर्वापर्यस्य भावतः ॥ ३३॥ भिन्नप्रयोगप्राप्तनादियहोचं स्वकालके। इष्टिमध्ये ऽपि हुनाथ यागशेषः समाप्यते ॥ ३४॥

चातुर्मास्येषु साकमेधनामके पर्वणि सान्तपनीयेष्टिः श्रूयते। महद्याः सान्त-पनेभ्यो मध्यंदिने चहमिति। तां चेष्टिं समाप्य सायंकाले ऽग्निहोत्रं हूयते। यदि कदाचिद्दैविकानानुषाद्या प्रतिवन्धात्मेष्टिः सायमुपकान्ता। तदा सेष्टिरियहोच-स्योत्कर्षमापादयति। कुतः। इष्ट्यियहोचयोः पौर्वापर्यसङ्गावेनेष्टिं समाप्येवायि-होचस्यानुष्टेयतादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रयोगभेदान्नानयोः शास्त्रीयः कश्चित्क-मो ऽस्ति। सान्तपनीया तु स्वकालाङ्गृष्टा। ऋषिहोचस्यापि तङ्गृंशो मा भूदिती-ष्टिमध्ये ऽप्ययिहोचं स्वकाले ऽनुष्टाय पश्चादिष्टिशेषः समापनीयः॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

उक्थ्योत्कर्षे षोडशी नोत्कृष्येतोत्कृष्यते ऽषया। स्तोचकालाय नोत्कर्षः पूर्ववत्षोडश्यिहे ॥ ३५॥ न तं पराज्वमुक्थ्येभ्य इत्यङ्गाङ्गित्वभासनात्। सस्तोचे यह उत्कृष्टे स्तोचकालः प्रबाध्यताम् ॥ ३६॥

ज्योतिष्टोमे षोडिशियहं प्रकृत्य श्रूयते। तं पराज्यमुक्थ्येभ्यो निगृह्नातीति।
तृतीयसवने सूर्यास्तमयात्रागेवोक्थ्ययहास्त्रयो गृह्यन्ते। तेभ्यः परस्ताच्चायं षोडश्री विहितः। यदि कदाचिद्देवादुक्थ्ययहा अस्तमयादूर्श्वमुकृष्येरन्। तदा तत
कर्ष्य विहितस्यापि षोडिशियहस्य नास्युक्तषेः। कृतः। पूर्वन्यायेन कालस्यानुसरणीयत्वात्। कालो ह्येवमास्नातः। समयाध्युषिते सूर्ये षोडिशिनः स्तोचमुपाकरोतीति। समयो ऽस्तमयः। तं प्राप्ते सूर्ये स्तोचप्रारम्भकालः। सो ऽयमुक्तर्षे सित
वाध्येत। तचायुक्तम्। पूर्वचापिहोचस्य स्वकालमवाधितुमेविष्टमध्ये ऽनुष्टानाङ्गीकारादिति प्राप्ते बूमः॥ पराज्वमिति शब्देनोक्थ्येभ्य उत्तरकालः षोडिशियहाङ्गत्वेन विधीयते। ततो मुख्ययहस्य कालमवाधितुमुपसर्जनस्य स्तोचस्य कालं
वाधिता सस्तोचो यह उत्कष्टव्यः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पन्तमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ वाजपेये किमेकेकपशी सर्वसमापनम् । सर्वेषु वैकेकधर्मे आद्यः साहित्यसिङ्यये ॥ १ ॥ वचनात्पश्रुसाहित्यं प्रयोगोक्त्या तु कल्पते । धर्मसाहित्यमेतच्च सिङ्कान्ते ऽपि न हीयते ॥ २ ॥

वाजपेये सप्तद्शसु प्राजापत्येषु पशुष्वेकैकिस्मिन्पशावुपाकरणिनयोजनादिसंस्काराः सर्वे समापनीयाः। तथा सित साङ्गं प्रधानं कर्तव्यमिति प्रयोगवचनेनावगतं धर्माणां साहित्यं प्रसिध्यति। चोदको ऽपि धर्मसाहित्यं प्रापयति। प्रकृतावुपाकरणिनयोजनादीनां साहित्यदर्शनात्। तस्मादच काग्डानुसमयः। न तु पदार्थानुसमय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ सप्तदश प्राजापत्यान्पशृनालभत इति वचनात्पश्रसाहित्यमवगतम्। तच्च प्रवलम्। प्रत्यक्षेण पश्रमित्येतेनैकश्चेत्रेन प्रापितन्तात्। धर्मसाहित्यं तु न प्रत्यक्षश्चेत्र प्रापितम्। किंतु प्रयोगवचनेन परिकल्यन्ते। यद्येकसिन्त्रयोगे धर्मसाहित्यं न स्यात्। तदा कितपयधर्मवैकल्येन साङ्गप्रधानानुष्ठानिविधर्नोपपद्येतत्यर्थापितः। चोदकेनापि विकृतौ धर्मसाहित्यवचनमनुन्मीयते। तदुभयं प्रत्यक्षात्पश्रसाहित्यवचनाद्वुवेलम्। तस्माद्वैश्वदेवीं कृत्वा प्राजापत्यश्चर्यनीत्यनेन प्रत्यक्षवचनेनावगतं पश्रसाहित्यमवाधितुं सर्वेषु पश्रुष्वेकैक उपाकरणादिधर्मः कर्तव्य इत्येवं पदार्थानुसमयो ऽभ्युपेतव्यः। न तु काग्डानुसमयः। श्रस्मिचिप पक्षे प्रयोगवचनचोदकाभ्यामवगतं धर्मसाहित्यं न विरुध्यते। एकसिन्नवे प्रयोगे कृत्सधर्माणामनुष्ठितत्वात्॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

प्रतियहे तु बद्धश्वे पूर्वन्यायो ऽस्ति वा न वा। ऋस्ति तत्साम्यतो मैवं पुरोडाशस्य शोषतः ॥३॥

यावतो ऽश्वात्रतिगृह्णीयात्तावतो वारुणांश्वतुष्कपालान्निवेपेदित्यन शतसं-ख्यादियुक्तवहृत्वप्रतियहे बहुपुरोडाशेषूदाहृतप्रत्यक्षवचनेन साहित्यं प्राप्तम्। तच पूर्वन्यायेन सर्वेषु पुरोडाशेष्वेकेको ऽधिश्रयणादिधर्मो ऽनुष्ठेय इति चेत्॥ मैवम्। तप्तेषु कपालेषु क्रमेण पुरोडाशानिधिश्रत्य यावता कालेन प्रथमपुरोडाशे वितीय- संस्कारं कर्तुमागच्छति तावतासी शुष्को भसीभवति। तसादेकेकसिन्पुरोडाशे कृत्वधर्मसमापनिमत्येवं काराडानुसमयो ऽभ्युपेतव्यः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

निर्वापे तु िकमेकेकमुष्टेरस्यङ्गता न वा।
अस्येकेकप्रतिष्ठानात्कपालादिषु तत्समम्॥४॥
चतुरो निर्वपेन्मुष्टीनिति निर्वापसंश्रयात्।
एकेकमुष्टेरंश्रवात्पदार्थत्वं चतुष्टये॥५॥

दर्शपूर्णमासयोराययाग्रीषोमीयनिर्वापयोः श्रूयते। चतुरो मुष्टीन्निर्वपतीति। तनिकेनो मुष्टिर्मुष्ट्यन्तरनेरपेस्थेण प्रतितिष्ठतीत्येनेन्नस्य मुष्टेर्निर्वापाङ्गभूतपदार्थन्मस्ति। ततो इयोर्निर्वापयोः क्रमेणैनेन्नमुष्टिं निरुष्य ततो हितीयमुष्टिरित्येनंन्यः पदार्थानुसमयः कर्तव्यः। एवं न्नपालोपधानादिषु योजनीयम्। इयोः पुरोडाश्योर्थे क्रमेणैनेनं न्नपालमुपधाय पश्चाहितीयमुभयन क्रमेणोपधेयमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ यदि निर्वापपदार्थनं लौनिनं स्यात्। तर्ह्येनस्य मुष्टेस्तदस्तु । इह नेनिविधगम्य एकः पदार्थः। विधिश्च चतुःसंख्याविशिष्टानेव मुष्टीन्विद्धातीति मुष्टिचतुष्टयमेनः पदार्थः। एनमुष्टिस्तु तदंशः। न तु संपूर्णः पदार्थः। एवमान्येयपुरोडाशे न्नपालाष्टनोपधानमेनः पदार्थः। श्रुगीषोमीये नेनादशनपालोपधानम्। एवं सर्वनैन्नविधिविहितस्येव पदार्थनान्नांशानामनुसमयो ऽस्ति ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

Vol. I.

अवदाने ऽनुसमयो होमान्ते वावदानके। पदार्थतं विधेयत्वात्तेनानुसमयस्ततः ॥ ६॥ अवद्यतिः प्रदानान्तो ऽवदानस्य तद्र्थतः। अतो ऽनुसमयस्तव होमान्ताच तु केवलात्॥ ९॥

दर्शपूर्णमासयोर्डिहेविषो ऽवद्यतीत्येकेन विधिना विहितत्वाद्विसंख्याविशिष्ट-मवदानमेकः पदार्थः। ततस्तेनावदानमाचेणानुसमयः कर्तव्यः। आग्रेयस्य डि-रवदानं कृता तडोमास्रागेवाग्रीषोमीयस्य डिरवदानमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अवदानं होमपर्यन्तमेकः पदार्थः। होमस्यावदानमन्तरेणानुपपत्तेः। होमविधिनैवाश्चिप्तं होमार्थमवदानम्। अत एव चतुरवत्तं जुहोतीत्येकेन विधिना सावदानक एको होमपदार्थो विहितः। उपस्तरणाभिघारणाभ्यां सह यज्ञतुरवत्तं तस्मिन्हविर्विष-यमवदानिहनं विधातुं हिहैविषो ऽवद्यतीत्युच्यते । ततो होमान्तस्यावदानस्यैक-पदार्थलादाग्रेयमवदाय हुता पश्चादगीषोमीयावदानमित्यनुसमयः ॥

## पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

यूपाज्जनादिरेकेकः संघो वानुसमीयते। एकेकः पूर्ववन्मेवं वचनात्काग्रहसंगतेः ॥ ७॥

ज्योतिष्टोमे ऽग्रीषोमीयपशौ यूपस्य घृतेनाज्जनमुच्छ्रयणमवटस्य पर्यूहणं यूप-मूलस्य परिवृंहगं मध्ये रशनया परिव्यागिमत्येते पदार्था आस्राताः। ते चैकयूप-पश्चे तथैव कर्तव्याः। एकयूपस्य च विकल्पः श्रूयते। एकयूपो वैकादिशानी वा अन्येषां यज्ञानां यूपा भवन्ति । एकविंशत्यश्वमेधस्येति । तच बहुयूपेष्वज्जनादिरे-कैकः पदार्थः प्राजापत्यपश्रूपाकरणादिवदनुसमेतव्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ अज्जनादि-परिव्याणानां यजमानी यूपं नावसृजतीति वचनेन यजमानस्य यूपत्यागनिषेधा-जनादि काराइस्यानुसमय उपपद्यते । तसाचात्र पदार्थानुसमयः ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

किं दैवाद्यवदानेषु कागडानुसमयो ऽथवा। एकानुसमयो ऽस्वाद्यः प्रकृतौ तस्य दर्शनात् ॥ ९ ॥ पश्चेन्यात्रकृतावस्तु विकृतौ तह्रहुत्ततः। सजातीयपदार्थानुसमयो ऽनन्तरत्वतः ॥ १०॥

अयीषोमीयपशी श्रूयते। दैवतान्यवदाय न तावत्येव होतव्यम्। सीविष्टकृता-न्यवद्यति । सौविष्टकृतान्यवदाय न तावत्येव होतव्यम् । ऐडान्यवद्यतीति । अव प्रधानदेवताथानि स्विष्टकृद्थानीडाभक्षणाथानि चेति चिविधान्यवदानानि । तानि च तेनैव क्रमेणानुष्टीयनो । प्राजापत्येषु सप्तदशसु पशुषु तानि चोदकप्रा-प्रानि । तच तेषां चिविधानामवदानानां काग्रुमेकैकिसन्प्रशावनुसमेतव्यम्।

तथा सित प्रकृतिसादृश्यलाभादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृती पश्चेकत्वेन पदार्थानुस-मयप्रसत्त्र्यभावादस्तु काण्डानुष्ठानम्। इह तु पदार्थानुसमयो युज्यते। दैवावदा-नरूपमेकं पदार्थं सर्वेषु पश्रुषु संपाद्य पश्चात्सीविष्टकृतावदानम्। तद्य सर्वेषु कृता पश्चादेडावदानम्। एवं च सत्युपाकरणादिष्टिवव पश्रूनां साहित्यमवाधितं भवति। ततः पश्चाननाथाय सजातीयो देवावदानरूपो यः पदार्थः स एव सर्वेषु पश्रुष्वनुसमेतयः॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

नानावीजेषु नानात्ममुलूखल उतेकता।
अजिनास्तरणादीनां भिन्नतात्स्यादनेकता॥ ११॥
स्तरणादी तगुडुलानो पदार्थेक्यादनुक्रमात्।
उलूखलेक्यं नीवारश्यामाकादाववस्थितम्॥ १२॥

राजसूये नानावीजेष्टिरास्नाता। अग्रये गृहपतये पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपति कृष्णानां वीहीणाम्। सोमाय वनस्पतये श्यामाकं चरुमित्यादि। तच तेषां वी-जानामवधाताजिनास्तरणाद्यश्चोदकेनातिदिष्टाः। कृष्णाजिनास्तरणमुपर्युलूखल-स्थापनम्। तच वीजावापो ऽवधातः शूर्पेण परावपणं कणेभ्यस्तर्गुलानां विवेचनं च। ते चैते कृष्णाजिनास्तरणाद्यः पृथिग्विधिभिविहितत्वाद्भिन्नाः पदार्थाः। ततो नानावीजेषु कृष्णाजिनास्तरणमनुसमवेतव्यम्। तथा सित यावत्यो वीजजात्यस्ताविना कृष्णाजिनास्तरणमनुसमवेतव्यम्। तथा सित यावत्यो वीजजात्यस्ताविना कृष्णाजिनानि। तद्वदुलूखलस्याप्यनेकत्विमित प्राप्ते ब्रूमः॥ वीहिनवहन्तीति विहितो ऽवधात एकः पदार्थः। स च कृष्णाजिनास्तरणादितरादुललिष्यस्यवसानः। तं च पदार्थं कृष्णवीहिष्वनुष्ठाय श्यामाकेषु स एव पदार्थं उनुष्ठेयः। तथा सत्यनुक्रमेणैकमेवोलूखलं सर्वेषु वीजेष्वन्वेतुं शक्नोति। तत उलूखलकृष्णाजिनादीनां नास्त्यनेकत्वम्॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाजानुयाजसिद्धी पानैकामृत भिन्नता। एकोपभृहूयोर्षे दृष्टातो विकृती तथा ॥ १३॥ विकृतौ पाचभेदो ऽस्तु पुडाज्यपृषदाज्ययोः। एकपाचे यहायोगाह् येक्यं प्रकृती इयोः ॥ १४ ॥

अग्रीषोमीयपशौ प्रयाजानुयाजसाधनद्रव्यं धारियतुमेकमेव पाचं कर्तव्यम्। कुतः। प्रकृतावुभयार्थस्याज्यस्यैकयैवोपभृता धृतलेन विकृताविप तदितिदेशादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृतिवलेवलेनाज्येन प्रयाजा इज्यन्ते । अनुयाजास्तु पृषदाज्येन यष्टव्याः । पृषदाज्येनानुयाजान्यजतीति तिवधानात्। पृषदाज्यं नाम दिधिमिश्र-माज्यम्। न हि शुडमिश्रयोरिकेन पाचेण धारणं भवति। तस्मादच पृथक्पाचम्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

नक्षचेष्ठ्यपहोमाः विं नारिष्टेभ्यः पुरा न वा। प्रत्यक्षपाठान्मुख्यस्य सामीषायास्तु पूर्वता ॥ १५ ॥ प्राकृते प्रथमी बीधी वैकृते चरमस्ततः। नारिष्टहोमाः पूर्वाः स्युरुपहोमास्तु पृष्ठतः ॥ १६ ॥

अग्न्यादिदेवतायुक्तानां कृत्तिकादिनस्व नाणामिष्टयः काम्या विहिताः। अपये कृत्तिकाभ्यः पुरोडाश्मष्टाकपालमित्याद्यः । तत्र प्रधानहोमा अग्निर्नः पातु कृत्रिका इत्यादियाज्यानुवाक्यापुरःसरं श्रूयन्ते । तत्रोपहोमा एवमास्नाताः । सो ऽच जुहोति। अपये स्वाहा। कृतिकाभ्यः स्वाहा। अश्वायै स्वाहा। दुलायै स्वाहेत्यादयः। नारिष्टहोमाश्च चोदकेन प्राप्ताः। दश ते तनुवो यज्ञ यज्ञिया इत्या-दिभिर्मन्त्रेराज्याहुतयो नारिष्टहोमाः। एतेभ्यो नारिष्टहोमेभ्यः पूर्वमुपहोमाः कर्त-थाः। कुतः। ऋष्टाकपालं निर्वेपेत्सो ऽच जुहोतीति प्रत्यक्षपाठेन मुख्यसामी-पमुपहोमानां प्रतीयते। तत्वितिदिष्टैर्नारिष्टहोमैर्थ्वधाने बाध्येत। तसादुपहो-मानां पूर्वतिमिति प्राप्ते बूमः ॥ नक्ष्त्रेष्टिरूपा विकृतिर्विधीयमाना स्वीपकारक-मङ्गजातमपेक्षते। तदा चोदकः प्राकृतनारिष्टहोमादिकं बोधयति। प्रत्यक्षवाक्यं तु वैकृतमुपहोमादिकम्। तयोर्मध्ये क्रुप्तोपकारितया नारिष्टहोमाद्यक्तत्वं सहसा बुध्यते। उपहोमाद्यङ्गता तूपकारे कल्पिते पश्चाबुध्यते। ततः प्रधानप्रत्यासत्त्या नारिष्टहोमाः पूर्वमनुष्टेयाः । उपहोमाः पश्चादनुष्टेयाः ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्रभिषेच्यप्राकृताङ्गसमाप्ती देवनादयः।
मध्ये वा पूर्ववत्सर्वसमाप्ती देवनादयः॥ १९॥
श्रभिषेको ऽपकृष्टो ऽस्मात्पूर्व प्रत्यक्षपाठतः।
देवनाद्यास्ततो मध्ये माहेन्द्रस्तोचतः पुरा॥ १५॥

राजसूये सोमयागस्याभिषेचनीयस्य संनिधी विदेवनशीनःशेपाख्यानाभिषेकाः क्रमेणास्ताताः। तचाभिषेचनीये चोदकप्राप्तमङ्गजातं नारिष्टन्यायेन प्रथमं समाप्य पश्चाि दिवनादयः कार्या इति प्राप्ते ब्रूमः। माहेन्द्रस्तीचं प्रत्यभिषिच्यत इति वाक्येन तस्य सोमयागस्य मध्ये ऽभिषेको ऽपकृष्टः। अभिषेकात्पूर्वभावित्वं विदेवनादीनां प्रत्यक्षपाठप्राप्तम्। ततो माहेन्द्रस्तीचादिप पूर्वस्मिन्काले प्रयाजाघारविवदिवनादीनामपक्षेः कर्तव्यः॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

चयने दीक्षणीयादि साविनाद्ययवा पुरा।

प्राकृतत्वादिहाद्यः स्यादन्यः प्रत्यक्षपाठतः ॥ १९ ॥

अपिचयने साविचाणि जुहोतीति साविचहोम आसातः। ततो महता प्रवन्धेनोखासंभरणादिकमासाय पश्चादायावैष्णवमेकादशकपालं निर्वपेदीक्षिण्यमाण इत्यादिना दीश्रणीयादिकमासातम्। तच दीश्रणीयादिकं प्रकृती क्रुप्तोपकारतया शीग्रं बुध्यमानलात्साविचहोमादिभ्यः पूर्वमनुष्ठेयमिति चेत्॥ मेवम्। प्रत्यक्ष-पाठेन क्रमावगमात्। चोदकप्राप्तस्यापि दीश्रणीयादेरियकाराडे साविचादिभ्य ऊर्ध्व पुनःपाठात्साविचादिष्वनुष्ठितेषु पश्चादनुष्ठानं कार्यम्॥

## ह्वादशाधिकरणमारचयति ॥

चयने हकाभृत्यादिः पुरोत स्वामिसंस्कृतिः।

पाठादाद्यो ऽन्तिमः क्रुप्तक्रमात्पाठस्य न स्र्तिः ॥ २०॥

अग्निचयने दीक्षणीयादेह्ध्वं रुक्पधारणमास्नातम्। कर्ग्हे धृतः सनुरसि लस-मानः सौवर्ण आभरणविशेषो रुक्पशब्दार्थः। उखास्थितो ऽग्निः शिक्पे ऽवस्था- पितः कार्षे धार्यमाण उरःप्रदेशं यथा न दहित। तथा व्यवधायकालेन तडारणम्। स्रात एव ब्राह्मणम्। हक्तमन्तरं प्रतिमुच्चते ऽमृतमेव मृत्योरन्तर्धेत्त इति। यजमानसंस्काराश्च वपनादयः प्रकृतो दीक्षणीयानन्तरभाविन इह चोदकेन प्राप्ताः। तेभ्यः पूर्वमेव हक्तप्रतिमोकः पदार्थः। तस्य प्रत्यक्षेण पाठात्। साविचादिषु तस्याद्दतत्वादिति चेत्॥ मेवम्। यजमानसंस्काराणां दीक्षणीयानन्तर्ये प्रकृतो क्षुप्तम्। हक्तस्य तु पाठेन तत्कल्पनीयम्। तस्मात्संस्काराः पूर्वभाविनः। न च साविचदृष्टान्तो युक्तः। दीक्षणीयाया इव संस्काराणां हक्तप्रतिमोकादृर्ध्व पुनःपाठाभावात्। न च दीक्षणीयानन्तर्ये वाधिते हक्तप्रतिमोकपाठवेयर्थ्यम्। स्वरूप-वोधनेन चितार्थवात्। ततो हक्तप्रतिमोकः प्रश्वात्कार्यः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पञ्चमस्याध्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

एकादश प्रयाजाः किं प्रत्येकं स्यादुतान्यथा। संख्यावृह्विरिहाद्यो ऽस्तु प्रति मुख्यं गुणो यतः ॥ १॥ प्रत्येकं समुदाये वा स्वरूपेण न सिध्यति। संख्यावृद्धिः प्रयोगस्य सावृत्या संभविष्यति ॥ २॥

अयीषोमीयपशो श्रूयते। एकादश प्रयाजान्यजतीति। तच चोदकप्राप्तेषु पञ्चसु प्रयाजेष्वेकेकस्य प्रयाजस्येयमेकादशलसंख्या युक्ता। कुतः। प्रयाजानुद्दिश्य संख्यागुणे विहिते सित प्रति प्रधानं गुणस्याभ्युपेयलादिति प्राप्ते श्रूमः॥ न ह्येकेकस्य प्रयाजस्य स्वरूपमाचमुपजीव्येयमेकादशलसंख्या संपादियतुं शक्या। नापि पञ्चप्रयाजसमुदायस्य स्वरूपे सास्ति। तस्मात्रयोगद्वारा सा संपादनीया। प्रयोगस्य चावर्तियतुं शक्यत्वात्पञ्च प्रयाजान्द्वरावर्त्य पुनरिप चरमप्रयाजे सकृदा-वर्तिते सत्येकादशलसंख्या संपद्यते॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

ञ्चावृत्तिरुपसत्स्वेषा संघस्यैकेकगाथवा। चिरध्यायं पठेत्यादाविव स्यात्समुदायगा ॥ ३॥ प्रथमा मध्यमान्येति प्राकृतक्रमसिङ्चये। एकेकस्या डिरभ्यासे षट्संख्यापि प्रसिध्यति ॥ ४॥

अभी श्रूयते। षडुपसद इति। तत्र चोदकप्राप्तानां तिसृणामुपसदां पूर्वन्यायेनावृत्त्या षदसंख्या संपादनीया। सा चावृत्तिर्रेण्डकिलतवसमुदायस्य युक्ता। यथा दर्णेडन भूप्रदेशं संमिमानः पुरुष आमूलायं कृत्वं दर्णंड पुनः पातयति। न तु दर्णेडस्य प्रत्यवयवं पृथगावृत्तिं करोति। यथा विवारं रुद्राध्यायं जपतीत्यत्र कृत्वः एवाध्याय आवर्त्यते। न त्रध्यायेकदेश एको ऽनुवाकः पृथगेव विः पठ्यते। तथा तिसृणामुपसदां समुदाय आवर्तनीय इति चेत्॥ मेवम्। प्राकृतकमवाधप्रसङ्गात। एवं हि। प्रकृतौ दीक्षानन्तरभाविनि दिने होतव्या प्रथमोपसत्। तत कर्ध्वदिने वित्तीया। ततो ऽपूर्ध्वदिने तृतीया। ता एताः सकृदनुष्टाय पुनरुपरितन्तिने ऽनुष्टीयमानायाः प्रथमायाः प्रथमात्मपति। चतुर्थीवमायाति। तस्पान्त्रक्रमसिङ्चये प्रथमां दिन्डचे ऽभ्यस्य ततो वित्तीयां विर्श्यस्येदित्येवं स्वस्थानविवृद्धा तासामावृत्तिः कार्या। न चाध्यायदृष्टान्तो युक्तः। अनुवाकसमुदायस्येवाध्यायत्वात्। अध्यायस्य चावृत्तिविधानात्। न तिह समुदायस्योपसत्त्वमस्ति। तस्मात्रत्येकमुपसदावर्तनीया॥ अनेन न्यायेन प्रयाजानामेकाद्श्वसिङ्चये स्वस्थानविवृद्धोत्तमः प्रयाजस्त्रिरभ्यसनीयः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेन्येकविंशत्यामागन्तोर्भध्यतः स्थितिः। अने वा मध्यतो धाय्याशन्दितानां तथेक्षणात्॥५॥ इध्यमानेडवत्योस्ता मध्ये धाय्याविधानतः। आगन्तूनामधाय्यानां निवेशो ऽनो हि युज्यते॥६॥

दर्शपूर्णमासयोः सामिधेनीषु श्रूयते। एकविंशतिमनुब्रूयात्रतिष्ठाकामस्येति। तत्र पठिताः सामिधेन्य ऋच एकादशेव। चिः प्रथमामन्वाह चिरुत्रमामिति

विधानादावृत्या पञ्चदश संपद्यने। अवशिष्टानां षसामृचां दशतयीपितानामागमेन संख्यापूरणं वस्यते। तस्य चागनोर्मन्तस्य सामिधेनीनां श्रूयमाणानां
मध्ये निवेशो युक्तः। कुतः। धाय्याशन्दोदितानामागन्तृनां मन्त्राणां मध्ये निवेश्येनादिति चेत्॥ मैवम्। धाय्यानां मध्यदेशस्य विहितलात्। इयं वे सिमध्यमानवती। असौ सिमङ्वती। यदनारा तडाय्या इति श्रूयते। पितास्वेकादशमु
सामिधेनीषु सिमध्यमानो अध्यर इत्यसावृगष्टमी। सिमङ्घी अय आहुतेत्यसौ
नवमी। तयोर्मध्ये धाय्यानां स्थानम्। धाय्यातं च न सर्वेषामागन्तुमन्त्राणाम्।
किंतु केषांचिदेव। पृथुयाजवत्यौ धाय्ये इत्यादिविशेषविधानात्। पृथुयाजा अमत्ये
इत्याद्युग्डयमित्यर्थः। न च धाय्यानामिवेतरेषामागन्तूनां मन्त्राणां पितिसामिधेनीक्रमविद्धेदेन मध्ये निवेशनाय किंचित्रमाणमित्तः। तस्मादागन्तूनामन्ते
निवेशः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

स्तोमवृडी किमागनोर्मध्ये ८ नो वास्तु मध्यतः। हाद्शाहवद्यच मध्यानुक्तेर्न मध्यतः॥ ७॥

इदमास्रायते। एकविंशेनातिराचेण प्रजाकामं याजयेत्। चिण्वेनीजस्कामम्। चयित्वंशेन प्रतिष्ठाकाममिति। तच प्रकृती विहष्यवमानस्तोचे चयस्तृचा भवन्ता। उपासी गायता नर इत्यादिरेकः। दिवद्युतत्या रुचेत्यादिर्डितीयः। पवमानस्योत्यादिस्तृतीयः। तेषु चिषु तृचेषूर्ध्येगानेन चिवृत्स्तोमो भवति। न तच पञ्च-दशसप्रदशस्तोमादीनामिवावृत्तगानमिस्तः। स च विहष्यवमानविकृतावितराचे चोदकेन प्राप्तः। तच चिवृत्स्तोमं वाधितुमेकविंशादिस्तोमा विहिताः। विहष्यवमान आवृत्तगानाभावाचिषु तृचेष्ववस्थिताभिनेविनर्भृगिभरेकविंशस्तोमपूर्णाभावात्तत्रूरणाय चलारस्तृचा आगमयितव्याः। चिण्वस्तोमपूरणाय घटतृचाः। चयस्त्रिंशस्तोमपूरणायाष्टी तृचाः। च्युगागमनं चोपरिष्टाद्यस्थते। तेषां चागन्तृनां मन्त्राणां प्राकृतविहष्यवमानमध्ये निवेशः कार्यः। कृतः। द्वादशहे तद्दर्शनादिति प्राप्ते वृत्तः। द्वादशहे हि वचनमेवमास्रायते। स्तोचीयानुरूपौ तृचौ भवतः। वृष्ठस्तनस्तृचा भवितः। तत उत्तमः पर्यास इति। अयमर्थः। प्राकृतानां विह-

ष्यवमानगतानां चयाणां तृचानां स्तोचीयो ऽनुरूपः पर्यासश्चेति चीणि नामा-नि । तच चोदकागतयोरनुरूपपर्यासयोस्नृचयोर्मध्ये वृषञ्छन्द्रयुक्तास्नृचाः कर्तव्या इति । न चैवमतिराचे मध्ये निवेशनाय वचनमस्ति । तस्मात्क्रुप्तक्रममवाधितु-मागन्तूनामन्ते निवेशः ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

आर्भवे साम आगनोरने मध्ये ऽथवायिमः। पूर्ववन्त्रीणि यज्ञस्येत्युक्त्या मध्ये निवेशनम् ॥ ৮॥

पूर्वोदाहते ऽतिराचे माध्यन्दिनाभैवपवमानयोश्चोदकप्राप्ती पञ्चदशसप्तदशस्तीमौ वाधितुमेकविंशादिविवृहस्तोमो वचनादनुष्ठीयते। तच वहिष्पवमानवहगागमनं न भवति। किंतु सामागमेन स्तोमपूरणिमिति दशमे वस्यते। तस्य चागन्तोः सास्यः पूर्वोक्तानामृचामिवानो निवेशनात्पिठतानां तृचानां मध्ये तत्साम
चरमतृचे गातव्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ चीणि ह वै यञ्चस्योदराणि गायची वृहत्यनुष्टुश्चाच ह्येवावपन्यत एवोडपन्तीति हि विशेष श्राम्नायते। श्रयमर्थः। स्तोमस्य विवृह्यये साम्नामावापः क्रियते। हासाय चोडापः। तावुभावावापोडापौ
गायचादिष्वेव। नान्यचेति। उच्चा ते जातमन्थस इत्येष माध्यन्दिनपवमानस्याह्यस्त्वः। स्वादिष्ठयेत्येष श्राभैवपवमानस्य। तावुभौ गायचीछन्दस्कौ। तयोरावापः। न तु चिष्टुच्नगतीछन्दस्कयोरन्ययोस्तृचयोः सामावपनीयम्॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

अदाभ्ययहिचिचिएयावङ्गे किं सवने चिती। यागे ऽसी वाच दृष्टलादाद्य आवर्त्यतां ततः ॥ ९॥ यागाग्योः फलवस्त्रेनानारभ्योक्तेस्तदङ्गता। सवने सवने तस्मान्नेवावृह्मिश्वती चिती॥ १०॥

अनारभ्य श्रूयते। यो ऽदाभ्यं गृहीला सोमाय यजत इति। चिचिणीरुपद्धा-तीति च। तच यहाणां सवननिष्पाद्कलं प्रत्यक्षेण दृष्टम्। अदाभ्ययहस्यापि सवननिष्पादकतया सवनाङ्गले सित प्रति सवनमदाभ्य आवर्तनीयः। तथेष्टका- भिश्चितिनिष्पत्तिदर्शनाचित्रिणीनामिष्टकानां चित्यङ्गले सित प्रति चयनं चित्रि-णीनामावृत्तिरिति प्राप्ते बूमः ॥ सोमयागः फलवान्। न तु सवनम्। तथैवाग्निः फलोपेतः। न तु चितिः। तत्रानारभ्याधीतस्य वाक्यात्संबन्धः फलवस्त्रेन युक्त इति सवनचयने प्रत्यनङ्गलानास्ति तयोरावृत्तिः ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चिचिर्यादेरुत्रमायामुपधानं पुरायवा। अव्यवायादुत्रमायां मध्यमायां तु वाक्यतः ॥ ११ ॥

उत्तमायां पञ्चम्यां चितौ चिचिष्यादेरनारभ्याधीताया इष्टकाया उपधानं युक्तम्। तथा सित प्रकरणाधीतानां कृष्तक्रमाणामिष्टकानां परस्परव्यवधानं न प्रसज्येतेति चेत्॥ मैवम्। यां कांचिज्ञासणवतीिमष्टकामिभजानीयात्रां मध्यमायां चिताविति वाक्येनानारभ्याधीतेन ब्राह्मणेन विहितानािमष्टकानां मध्यमचितौ निवेषः॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

लोकंपृणात जर्धे स्याचित्रित्युत ततः पुरा। बादरायणदृष्ट्योर्धे पूरणोक्तेस्ततः पुरा॥ १२॥

चित्रिणीरुपद्धाति। विज्ञणीरुपद्धाति। भूतेष्ठका उपद्धातीति विहितं चिविण्यादिकं मध्यमायां चितौ लोकंपृणाभिधाया इष्टकाया ऊर्ध्वमुपधेयम्। कृतः।
वादरायणेन तथा दृष्टलात्। अन्ते तु वादरायण इति सूत्रेण वादरायणस्य मतमुपन्यस्तम्। स चागन्तृनामन्ते निवेशमाह। लोकंपृणा च प्रकरणपिटतानामनित्तमेष्ठका। ततस्तस्या ऊर्धे चित्रिण्यादिकिमिति प्राप्ते बूमः॥ लोकं पृण छिद्रं
पृणेत्यनेन मन्त्रेणोपधीयमानेष्ठका लोकंपृणा। तस्याः कर्मण्यूनलादिदोषपिरहारेण संपूर्तिहेतुलं मन्त्रलिङ्गादवगम्यते। ब्राह्मणे ऽप्येवमाद्मातम्। यदेवास्योनं
यिखद्रं तदेतया परिपूर्यित लोकं पृण छिद्रं पृणेति। यद्येतस्या इष्टकाया ऊर्धे
चित्रिण्याद्य उपधीयेरन्। तदा चित्रिण्यादिगते जनलिखद्रेन न पूर्येयाताम्।
तसाञ्चोकंपृणातः पूर्वे चित्रिण्याद्यप्रधानम्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जाहिते पवमानेष्टिसंस्कृते वाग्निहोत्रकम् । ञ्जाधानेनाग्निनिष्पत्तेस्तन्माचे कर्म संभवेत् ॥ १३ ॥ ञ्जाधानस्यानपेष्ठस्य नाग्न्युत्पादकता मता । समुचितस्य हेतुत्वात्कर्म स्यादिष्टिसंस्कृते ॥ १४ ॥

अग्याधानादृर्धे विलम्य पवमानेष्टयः क्रियनो । डाद्शमु राचीष्वनु निर्विपे-दितीष्टिकालविधानात्ताभ्यः पुरा डाद्शमु दिनेष्विपिहोचमनुष्टेयम्। आधानमा-चेणाहवनीयाद्यपेनिष्पचलादिति प्राप्ते बूमः ॥ आधानेन पवमानेष्टिनिरपेक्षेणा-हवनीयाद्यपिनीत्पद्यते । अन्यथा पवमानेष्टिवेयर्थ्यप्रसङ्गात् । न च विकल्पः । आधानमुपजीव्य तस्मादुत्तरकाले विधानात् । तत इष्टिभिः समुचित्येवाधान-मग्नुत्पादकिमतीष्टिभिः संस्कृते वह्नौ पश्चादिपहोचानुष्टानम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

न धावेडषेतीत्यादि चितौ सत्यां क्रतावृत । आद्यश्वितेनिमित्रत्वाच क्रतावियिच्चतः ॥ १५ ॥

इदमास्रायते। अग्निचिड्ठषेति न धावेन्न स्त्रियमुपेयादिति। तान्येतान्यग्निचिद्व-तानि चितौ निष्पन्नायां सत्यां ततः प्रभृति प्रवर्तन्ते। न तु चिते ऽग्नौ कलनु-ष्ठानं प्रतीक्षन्ते। कुतः। अग्निचित्यदेन चयनस्य निमिन्नलेनोपन्यासात्। न हि सति निमिन्ने नैमिन्निकस्य विलच्चो युक्त इति प्राप्ते बूमः॥ कतावुपयोक्तुमग्नि-श्वयनेन संस्क्रियते। न चानिष्पन्ने कतौ चयनसंस्कारः फलभाग्भवति। तसात्क-तौ निष्पन्ने सति पश्चाचयनसाफल्यादयं पुरुषो ऽग्निं चितवानित्यमुमर्थमहैतीति कलन्ते तानि वतानि॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

इष्टिद्राडादिभिदीं क्षा किंवेष्ठ्येवोक्तितो ऽग्निमः। युक्तः संस्कार इष्ट्येव द्राडादेर्व्यञ्जकत्वतः ॥ १६ ॥ ज्योतिष्टोमे स्त्रूयते । आग्नावेष्णवमेकादशक्षपालं निर्वपेदीक्षिष्यमाण इति । श्चन्यदिप श्रुतम्। द्राडेन दीक्ष्यितः। मेखलया दीक्षयितः। कृष्णाजिनेन दीक्षय-तीति। तत्रेष्टिवहराडादीनामिप साधनवाभिधानास्तर्वेरियं दीक्षेति चेत्॥ मैवम्। इष्टेः क्रियारूपवासंस्कारहेतुतं युक्तम्। द्राडादयस्तु द्रव्यरूपा न पुरुषं संस्कृतं प्रभ-वित्तः। न चेतावता द्राडादिवयर्थ्यम्। दीक्षितो ऽयमित्यभिव्यक्तिरूपस्य दृष्पप्र-योजनस्य सङ्गावात्। तस्मादिष्ट्यैव दीक्षा सिध्यति॥

## हादशाधिकरणमारचयति॥

काम्यनिमित्तिकाः कार्या यथापाठं न वायिमः। पाठस्य क्रमहेतुनाच प्रयोगपृथक्कतः॥ १९॥

काम्ययागाः श्रूयन्ते । ऐन्द्रायमेकादशकपालं निर्वेषेत्रजाकाम इत्यादयः । तथा नैमित्तिकयागाश्च तिस्मन्काग्र आस्वाताः । अयये पिषकृते पुरोडाशमष्टा-कपालं निर्वेषेद्यो दर्शपूर्णमासयाजी सन्नमावास्यां वा पौर्णमासीं वातिपातये-दित्यादयः । तन पाठः कमहेतुरिति प्रयाजीदाहरणेन वर्णितत्वाद्यथापाठमेते या-गाः क्रमेण कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम् । एकप्रयोगाभावेन परस्परक्रमाकाङ्खाया अभावात् । तस्मान्कामो वा निमित्तं वा यदोत्पद्यते । तदा तन्नोचितो यागः कर्तव्यः ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

एतेनानिष्ट्वेति सर्वसंस्थो ऽग्निष्टोम एव वा। अविशेषात्सर्वसंस्थो ज्योतिष्टोमो ऽच वर्ण्यताम् ॥ १८॥ अग्निष्टोमप्रक्रियालात्तस्य प्रथमयज्ञतः। तेनेष्ट्वान्येन यष्टव्यं संस्था आगन्तवो ऽपराः॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। एष वाव प्रथमो यज्ञो यज्ञानां यज्ज्योतिष्टोमो य एतेना-निष्ट्राथान्येन यजेत गर्तपतितमेव हि तज्जीर्यते प्रमीयत इति। यथा गर्तपतित-मुख्छिष्टं पन्नावस्यादिकं पुनर्ने क्वाणुपयुज्यते। केवलं जीर्यते। तथा प्रथमतो ऽनु-ष्टितं यज्ञान्तरं फलाय नोपयुक्तम्। यजमानश्च तेनापराधेनापमृत्युभाग्भवतीत्यर्थः। श्रुपिष्टोमो ऽत्यपिष्टोम जक्ष्यः षोडश्यतिराचो ऽशोर्यामो वाजपेयश्चेति ज्योति- ष्टोमस्य सप्तसंस्थाभेदाः। तत्र संस्थाविशेषमनुपन्यस्य ज्योतिष्टोम इत्येव प्रकृतत्वा-देतेनानिष्ट्वेत्येतच्छन्दात्सर्वसंस्थोपेतो ज्योतिष्टोमो ऽत्र परामृश्यते। ततः सप्त सं-स्था अनुष्टाय पश्चाद्यज्ञान्तरमनुष्टेयमिति प्राप्ते बूमः॥ ज्योतिष्टोमस्य द्यिष्टोम-संस्थिव नैजं रूपम्। अपिष्टोमस्य नित्यत्वात्। अत एव प्रकरणमेतदिपष्टीमस्येत्ये-तच्छन्देन स एव परामृश्यते। अत्यिष्टोमादिसंस्थानां काम्यतेनानित्यत्वान्तित्य-ज्योतिष्टोमस्यरूपत्यमत एवायुक्तमिति षट्संस्था आगन्तुकाः प्रकारविशेषाः। तसादिपष्टोमस्येव प्रथमयज्ञत्वात्तेनेष्ट्वा यज्ञान्तरमनुष्टातुं शक्यते॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

अन्येनेत्यच संस्थानामुक्तिः सर्वस्य वायिमः। संनिधेस्तद्विकारस्य सर्वस्योक्तिहि वाक्यतः॥ २०॥

पूर्वीदाहत एव वाक्ये यो ऽयमन्येनेत्यन्यश्रन्दः सो ऽियष्टोमेन सजातीयानत्य-यिष्टोमादिसंस्थाभेदानेव परामृशित । तेषामेव बुडी संनिहितलादिति चेत् ॥ मैवम्। यज्ञानां प्रथमो यज्ञ इत्यनेन वाक्येन सर्वयज्ञप्रतियोगिकस्य प्राथम्यस्यो-पन्यासात्। बुडी संनिहिता अशेषयज्ञा अन्यश्रन्देनोच्यन्ते। तस्माद्त्यिष्टोमादयः संस्थाभेदा एकाहाहीनसन्तरूपाश्च सोमिवकृतिरूपाः सर्वे यागा अपिष्टोमात्रा-ङ्गानुष्टेयाः। सोमिवकृतीनामेवायं नियमः। न तिष्टिपणूनामित्यस्मिन्नर्थे लिङ्ग-मिदमास्नायते। प्रजापतिवा अपिष्टोमः स उत्तरानेकाहानमृजत ते मृष्टा अबुवन्न वयं स्वेनात्मना प्रभवाम इति तेभ्यः स्वां तनुं प्रायन्कत्त्रया प्राभविन्ति। तस्मा-सोमिवकृतिष्वयं नियमः॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

एकस्तोमे ऽन्यशन्दः स्याइहुस्तोमे ऽपि वायिमः। चिवृद्येत्यर्थवादाचान्यमाचस्य संभवात्॥ २१॥

अच पूर्वीदाहतो ऽन्येनेत्ययमन्यशब्द एकस्तोमके कती वर्तते। कुतः। अर्थ-वादेन तद्वगमात्। यो वे चिवृद्न्यं यज्ञकतुमापद्यते स तं दीपयित यः पञ्चदशः स तं यः सप्नदशः स तं य एकविंशः स तमित्यर्थवादः। अस्यायमर्थः। चिवृदा- दयश्वतारः स्तोमा श्रियष्टीमे विद्यन्ते। तेषु विषु विवृत्स्तोमो विकृतिरूपं यज्ञमान्नीति। स विवृत्स्तोमस्तं यज्ञं दीपयित। प्रकाशयित। सर्वतो व्यान्नोतीति स्तोमान्तरस्याप्रवेशाय विवृत एव सर्वस्मिन्यज्ञस्वरूपे व्यान्नावयमेकस्तोमकः कर्तुर्भवित। एवं पञ्चदशादिस्तोमव्यान्नियोजनीया। तथा सत्यर्थवादादेकस्तोमनामकानामेव बुिडस्थलात्र एवान्यश्रव्देनोच्यन्ते। एकस्तोमकाश्च षड्राचादिष्वहीनेष्वाम्नानाः। विवृद्यिष्टीमो भवित। पञ्चदश उक्थ्यो भवितीत्याद्यः। तस्मात्रविषयो ऽत्यश्च इति प्रान्ने बूमः॥ स तं दीपयतीत्यच प्रकाशकत्वमाचमुच्यते। तच्च व्यान्निमन्तरेण संबन्धमाचादणुपपद्यते। तस्मादिष्टोमप्रतियोगिकतया बहुस्तोमेकस्तोमसाधारण्येन श्रूयमाण्यान्यश्चर्स्य संकोचहेत्नभावात्सर्वविषयोऽयमन्यश्चरः॥

ं॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पत्रमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

आश्विनो दशमः पाको यवाग्वा ऐच्छिकः क्रमः। नियतो वायिमः पाठश्रुत्यथानां समलतः ॥१॥ पाठात्क्रमः कल्पनीयः प्रत्यक्षसु श्रुतेः क्रमः। कृप्तिने शिक्तमुङ्गद्भा श्रुत्यथौं प्रवली ततः॥२॥

ज्योतिष्टोम ऐन्द्रवायवादियहेष्वाश्विनयहस्तृतीयस्थाने पिठतः। तस्य च दश-मस्थानलं वाचकेनैव शब्देनास्वायते। आश्विनो दशमो गृद्धत इति। तच क्रमबो-धकौ श्रुतिपाठौ समवलौ। तथायिहोचहोमादूर्ध्व यवागूपाकः पिठतः। स चार्थ-वशात्पूर्व प्राप्तः। तचार्थपाठौ समवलौ। तस्मादुभयवैच्छिकः क्रम इति प्राप्ते बूमः॥ पाठो हि न क्रमस्याभिधायकः। किंत्वन्यथानुपपत्या क्रमं कल्पयति। दशम इत्येषा श्रुतिस्तु साक्षादेव क्रममभिधत्ते। ततः पाठादपि श्रुतिः प्रवला। तथा पाठः क्रमं कल्पयन्वस्तुसामर्थ्यमनुसृत्यैव कल्पयति। श्रसमर्थे च यवाग्वाः पूर्वमित्रहोचमनुष्ठातुम्। द्रथ्यमन्तरेश होमासंभवात्। तस्मात्यादेन वस्तुसामर्थ्य- लक्ष्मणो ऽर्थे उपजीव्यत इत्यर्थस्य पाठात्रावल्यम्। तथा सित श्रुत्यर्थौ पाठं वा-धिता क्रमं नियक्कतः ॥

# हितीयाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चवदानादि सान्नाय्ये पूर्वमाग्रेयके ऽषवा। धर्मप्रवृत्तिकमतः सान्नाय्ये पूर्वतोचिता ॥३॥ प्रदानं पूर्वमाग्रेये ऽवदानं च तथोचितम्। ञ्जङ्गानां मुख्यतन्त्रतान्मुख्यक्रमवलिततः॥४॥

दर्शपूर्णमासयोः सान्नाय्यधमी वत्सापाकरणदोहनादयः प्रथममामाताः। पुरोडाशधमी निर्वापावघातादयः पश्चादामाताः। तेनैव पाठक्रमेण धमीनुष्ठानं
प्रवृत्तम्। ततः प्रावृत्तिकक्रमेणावदानमिष सान्नाय्ये पूर्वमेव कर्तव्यमिति प्राप्ते
बूमः॥ याज्यानुवाक्यादिमन्त्रवलादाग्रये पूर्वप्रदानमित्युक्तम्। तच्च प्रदानं फलप्रत्यासत्त्या मुख्यम्। अवदानं तु तदङ्गम्। तथा सित मुख्यक्रममनुमृत्यावदानमथाग्रये पूर्व कर्तव्यम्। मुख्यक्रमो हि प्रावृत्तिकक्रमात्मवलः। प्रावृत्तिके हि क्रमे
सान्नाय्ये पूर्वमवदानमिष्ठारणमासादनं च कृत्वा प्रदानमकृत्ववाग्रये ऽवदानादीनि कर्तव्यानि। तथा सित सान्नाय्ये ऽनुष्ठितात्यवदानादीत्यङ्गानि मुख्यात्रदानाडिप्रकृष्यन्ते। मुख्यक्रमाश्रयणे लाग्रये प्रथममवदानादिप्रदानान्तं कृत्वा पश्चासान्नाय्ये तदनुष्ठीयते। तच नास्त्यङ्गाङ्गिविप्रकर्षः। नन्ववदानादिप्रदानान्त एकः
पदार्थ इत्युक्तम्। तच कृतः क्रमविचारः। एवं तिर्हे कृत्वाचिन्तास्तु। अथवा
स्वष्टकृदवदानादिविषयेव चिन्तास्तु॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दशिदीष्ट्वा सोमयागः क्रमो ऽयं नियतो न वा। उक्तेराद्यो न सोमस्याधानाननारताष्ट्रतेः ॥ ५॥

दर्शपूर्णमासाविष्ट्वा सोमेन यजेतेति क्काप्रत्ययेनावगम्यमानः क्रमो नियत इति चेत्॥ मैवम्। सोमेन यध्यमाणो ऽग्रीनाद्धीतेत्याधानानन्तरताया ऋपि श्रवणात्। तसादिष्टिसोमयोः पौर्वापर्यं न नियतम्॥ चतुर्थाधिकरणमारचयित ॥ विप्रस्य सोमपूर्वेत्वं नियतं वा न वायिमः। उत्कर्षतो मैवमगीषोमीयस्यैव तच्छुतेः ॥ ६॥

इष्टिपूर्वतं सोमपूर्वतं च विकल्पितमिति यदुक्तं तच ब्राह्मणस्य सोमपूर्वत्मेव नियतम्। कृतः। उत्कर्षश्रवणात्। आयेयो व बासणो देवतया। स सोमेनेष्ट्रा-ग्रीषोमीयो भवति । यदेवादः पौर्णमासं हविस्तत्तर्द्धेनुनिर्वपेत्तर्हि स उभयदेवती भवतीति । अस्यायमर्थः । प्रजापतेर्भुखादियित्रीसण्येत्युभावुत्पन्ती । ततो बास-णस्याभिरेक एव देवतेत्याग्रेय एव बाह्मणः। न तु सीम्यः। सीमस्य तद्देवतात्वा-भावात्। यदा स बाह्यणः सोमेन यजेत । तदा सोमो ऽ यस्य देवतेत्ययीषोमीयो भवति । तस्यायीषोमीयस्य बाह्मणस्यानुरूपं पौर्णमासमयीषोमीयं पुरोडाशरूपं हविः सोमाटूर्ध्वमनुनिवेषेत्। तदा स बाह्यणो देवताइयसंबन्धी भवतीति। यद्य-प्यच कमीन्तरं किंचिडिधीयत इति कश्चिन्मन्यते तथापि पौर्णमासं हिविरिति विस्पष्टप्रत्यभिज्ञानाच कमीन्तरम्। किंतु दर्शपूर्णमासयोः सोमादूर्श्वमुक्षेः। तसाडिप्रस्य सोमपूर्वत्वमेव नियतमिति पाप्ते बूमः ॥ नाच दर्शशन्दः पौर्णमा-सश्ब्दो वा कश्चिद्यागवाची श्रूयते। पौर्णमासमित्येष तिबतान्तो हिविविशेषण-लेनोपन्यस्यते। तच्च हिवरपीषोमीयपुरोडाशरूपिमिति देवताइयेन संस्तवादवग-म्यते। तसादेकस्यैव हविष उन्कर्षः। न तु कृत्स्रयोर्दर्शपूर्णमासयोः। तथा सति ब्राह्मण्स्येकस्मिचेवायीषोमीयपुरोडाशे सोमपूर्वत्वनियमः। इतरच क्षन्त्रियवैश्य-योरिवास्यापीष्टिपूर्वलसोमपूर्वले विकल्पेते ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

नर्तूनित्याहितेः कालो बाध्यः सोमस्य वायिमः। ञ्रङ्गसाम्यात्पुरैवास्य बाधात्सोमीयबाधनम् ॥ ७ ॥

इदमास्रायते । सोमेन यस्यमाणो ऽगीनादधीत । नर्तून्सूर्स्थेन नस्रमिति । सूर्स्थितिधातुर्दर्शनार्थे वर्तते । सृतुं नस्रमं वा न परीस्रेतेत्यर्थः । स्रमेन निषेधेना-धानस्य विहितः कालो बाध्यते । न तु सोमस्य विहितः कालः । वसन्ते ब्रास्य णो ऽगीनादधीत । कृत्तिकास्विममादधीतेत्यादिना वसन्ताद्युतवः कृत्तिकादिन-

स्रवाणि चाधानकाललेन विधीयनो। सोमस्यापि वसनो ज्योतिषा यजेतेत्यृतुर्वि-हितः। पुण्यनस्रवमपि शाखानारेण प्राप्तम्। तत्र यद्यप्याधानं न सोमस्याङ्गं तथापञ्जभूताप्तिसंस्कारवादङ्गतुल्यमेवेति तदीय एव कालो वाधनीय इति चेत्॥ मैवम्। पूर्वमेव तत्कालस्य वाधिततात्। यदैवेनं यज्ञ उपनमेद्यादधीतेति सोम-यागादिचिकीषया कालमाधानस्योपदिशता शास्त्रेण वसन्तवत्कृतिकालो वाधितः। तस्मादृतुनस्ववप्रतीस्नानिष्धेन सोमकाल एव वाध्यते॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

आज्यं चोत्कृष्यते नो वा तस्याग्रीषोमयोगतः।

आद्यः प्रजापतिं विष्णुं वा यष्टुं शक्तितो ऽन्तिमः ॥ ৮॥

अपीषोमीयस्य पुरोडाशस्य सोमार्ट्भमुत्कर्षे इत्युक्तम्। तद्वदुपांश्रुयाजार्थे यदा-ज्यं तस्योत्कर्षः कार्यः। अपीषोमसंबन्धस्य समानतादिति चेत्॥ मैवम्। विष्णु-प्रजापत्योरिप विधिकस्पितदेवतेन यष्टुं शकातात्। तसान्नाज्यस्योत्कर्षः॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

ग्रहकालाः किमेन्द्रायाद्याः सद्यस्कालगा उत् । श्राद्यः प्रकृतिवन्मैवं विकृत्युक्तिविशेषतः ॥ ९ ॥

एन्द्रायमेकादशकपालं निर्वपेत्रजाकामः । सीय चरं निर्वपेद्वस्वर्चसकाम इत्यादयो विकृतयो झहकालाः । कृतः । प्रकृतौ तहर्शनात् । पर्वएयन्वाधानमि-ध्मस्य विहिषश्च संनहनं प्रतिपदीष्टिरिति झहकालनं प्रकृतौ दृष्टम् । तथैव विकृताविष युक्तमिति चेत् ॥ मैवम् । एकाहकालनस्य वाचनिकत्वात् । य इष्ट्या पश्चना सोमेन वा यजेत सो ऽमावास्यायां पौर्णमास्यां वा यजेतेति वचनाची-दक्यामं झहकालनं वाध्यते ॥

## ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

आमिक्षादेरनियतिः स्यात्सोमादूर्ध्वमेव वा। अविशेषादियमो ऽन्यो नासोमेति विशेषतः ॥ १०॥ वैश्वदेखािमश्रेत्यादिः सान्नाय्यविकारः। अग्रीषोमीयमेकादशकपालं निर्वये-द्वसन्ते ब्रस्नवर्चसकाम इत्यादिरग्रीषोमीयपुरोडाशिवकारः। तस्योभयस्य सोमा-त्रागूर्ध्वे वा यथेन्छमनुष्ठानम्। कुतः। विशेषनियामकस्याभावादिति चेत्॥ मै-वम्। नासोमयाजी संनयेदिति निषेधेन सान्नाय्यं सोमादूर्धमुकृष्यते। अग्रीषोमी-यस्य पुरोडाशस्योक्षषेः पूर्वमेव दर्शितः। तस्मात्रहिकारयोरपुक्षभी युक्तः॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

एकाहानामनियमो द्शीदेरूर्धमेव वा। सोमवत्रथमो मैवमनुकेः स्यात्रदूर्धता ॥ १९॥

गवा यजेतेत्यादिना गवादिनामकाः सोमविकारा एकाहा आद्याताः। तेषामिप सोमवदिष्टिपूर्वतं विकल्पितमिति चेत्॥ मैवम्। सोमपूर्वतं वचनेन साश्वाचोक्तम्। किंतु सोमेन यस्थमाणो ऽग्रीनादधीतेत्याधानानन्तर्याभिधाने सत्यथादिष्टेः पूर्वं सोमानुष्ठानं संपद्यते। तस्मादनुक्तं पूर्वभावितं चोदको नातिदिशति। अर्थसिडमणतिदिश्यतामिति चेत्। न। इहासंभवात्। सकृदेवाधानम्।
तथा सित तदानन्तर्यं प्रकृतावुपस्थीणम्। न द्येकस्थानन्तर्यस्य भिचकालयोः प्रकृतिविकृत्योः संबन्धः संभवति। तस्मादिष्ट्युत्तरकालीनतं सोमस्य निवारियतुं
समर्थस्याधानानन्तर्यस्य विकृतिष्वनितदेशाद्दर्शपूर्णमासाविष्ट्यं सोमेन यजेतेत्युक्रस्योत्तरकालीनलस्यातिदेशेनेष्टेरूर्ध्वमेव गवादिविकृतयो ऽनुष्ठेयाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पञ्चमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च पञ्चमो ऽध्यायः॥

## श्रीगरोशाय नमः

अनुष्ठानकमः सर्वः पत्रमे सुनिरूपितः। को ऽनुष्ठातेत्यपेष्ठायामधिकारो ऽच वर्ण्यते॥०॥ अनेन पत्र्वमषष्ठयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः॥

षष्टाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
कर्माधिकारः कर्तुर्नो किंवास्ति न पदश्रुतेः।
धात्वर्थभाव्यताभानात्फलभोगविवर्जनात् ॥१॥
वलीयस्या विधिश्रुत्यावरुद्धा भावनाच च।
भाव्यः स्वर्गः पुमर्थतात्किमियोगाच सो ऽस्यतः ॥२॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यज्ञेतित श्रूयते। तच यागिक्रयानिष्पादकलं कर्तृत्वम्। फलभोक्तृतया स्वामित्वमिधकारः। तादृशो ऽधिकारो यागकर्तुनीस्ति। कुतः। फलभोगाभावात्। तथा हि यज्ञेतत्वचाख्यातेन भावनाभिधीयते। तस्यां च धात्वर्थो भाव्यः। एकपदोपाच्चतात्। स्वर्गस्तु पदान्तरोपाच्चताद्वाक्येन भाव्यत्यान्वेतव्यः। तच्च वाक्यमेकपद्रूपया श्रुत्या वाध्यते। स्वर्गस्य भाव्यताभावे सित गुण्त्वमभ्युपेयम्। स्वर्गश्रव्दो नाच सुखवाची। किंतु सुखसाधनं चन्दनादिद्रव्यं श्रूते। लोके तथा व्यवहारात्। तच्च कामियतुं योग्यम्। तेन द्रव्येण विना यागानिष्यत्तेः। तस्मादिसन्वाक्ये फलानिभधाने तङ्गोगाभावात्कर्तुर्यागे कर्तृत्वमेव। न विधिकार इत्यधिकारलक्ष्यां नारव्यव्यमिति प्राप्ते श्रूमः॥ यज्ञेतत्वच प्रत्ययस्य केवल्लमाख्यातह्त्यस्वमेविति न मन्तव्यम्। किंतु लिङ्प्रत्ययत्वेन विधिह्मत्वमयस्ति। तचाख्यातत्वाकारेण भावनामाचष्टे। विधित्वाकारेण पुरुषं प्रवर्तयिति। पुरुषश्च स्वाभिमतफलमन्तरेण न प्रवर्तत इति तद्पेक्षितं स्वर्गमेव भाव्यतया विधिरुपा-

दत्ते। स्वर्गशब्दश्वोत्कृष्टे मुखे हृदः। द्रव्ये तु लाश्चिष्णिकः। तसात्मुखस्य भाव्यतं विधिश्वत्या सिडम्। धात्वर्षस्य तु भाव्यत्वमेकेन पदेन प्रतीयमानमपि न प्रत्ययेनावगम्यते। किंतु प्रकृत्या। तथा सित स्वर्गभाव्यतं भावनायां प्रत्यासन्तम्। एकेनैव विधिह्मेण आख्यातप्रत्ययेनावगमात्। किमयोगादिप स्वर्गस्येव भाव्यत्म। तसात्मललभोगसंभवे कर्तुरिधकारो ऽस्तीत्यिधकारलक्ष्णमारव्यव्यम्॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति॥

अन्धादेश्वास्त्यसौ नो वा स्वर्गेन्छुतात्स विद्यते।
प्रधानोक्त्यनुसारेण यथाशक्त्यक्तवर्णनम् ॥ ३॥
नेवाज्यावेश्वरणादीनां पुरुषं प्रति चोदना।
कतुं प्रति विधिस्तस्मानाशक्तस्याधिकारिता ॥ ४॥

श्रन्थः पङ्गुर्विधिरो मूलो गवाश्वादयश्च तिर्यञ्च इत्यादीनां चेतनत्वेन निरितिश्यमुखरूपे स्वर्गे कामना संनवति। श्रश्वोच्येत। केषुचिदङ्गेषु शिक्तनीस्ति। तथा हि। श्रन्थो नाज्यमवेश्चितुं श्र्मः। पङ्गुर्विष्णुक्रमेष्वश्चकः। विधिरो नाध्यपुप्रीक्तं शृणोति। ततः क्रुप्तीवाचयतीति विहितस्यानुष्टानं न सिध्येत्। मूलो ऽनुमन्त्रणा-दावश्कः। तिर्यञ्चो बहुष्वश्कता इति। तच यथाश्च्यङ्गानामनुष्टेयतात्स्वर्गकामो यजेतेत्यनेन प्रधानवाक्येन सर्वाधिकारः प्रतीयते। स चाज्यावेश्चणाद्यङ्गवाक्यानुसारेण न संकोचियतुं युक्तः। किंतु प्रधानानुसारेणाङ्गानुष्टानमेव संकोचियतुं युक्तम्। तसादन्यादेरप्यस्त्यधिकार इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यद्याज्यावेश्चणादयः पुरुष्त्रभात्या विधीयरन्। तदा तल्लोपे ऽपि न क्रतोवैंकस्यम्। इह तु क्रवङ्गतया ते विहिता इति तल्लोपे क्रतुरेव न निष्यद्येत। तसादशक्तस्य नास्त्यधिकारः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

स्त्रिया न सो ऽस्यिस्ति वा नो पुंलिक्केन तदीरणात्। प्रकृत्यर्थतया लिक्कं संख्यावचाविवस्तितम् ॥ ५॥ श्रस्युदेश्यगतवेन संख्यया सदशवतः। यडिभक्तिविकारादेर्थस्त्रस्कृतेने तु ॥ ६॥ स्वर्गकामो यजेतेति पुंलिङ्गश्रन्थेनाधिकारिणो ऽभिधानासो ऽधिकारः स्त्रिया नास्ति। न च यहेकलविङ्गङ्गमिवविश्वतमिति वाच्यम्। एकलविङ्गङ्गस्य प्रत्य-यार्थेलाभावात्। प्रकृत्यर्थेतया तु यहत्वविविश्वतं पुंलिङ्गमिति प्राप्ते वृमः॥ अस्ति स्त्रियाः कमीधिकारः। कृतः। पुंलिङ्गस्याविविश्वतत्तात्। न ह्येकलस्य प्रत्ययार्थेलमिवविश्वायां निमित्तम्। किंतूदेश्यगतलम्। इहापि यः स्वर्गकामः स यजेतेति वचनव्यक्तौ पुंलिङ्गस्योदेश्यगतलेनेकल्यसंख्यया सहश्र्लाचास्ति विविश्वत्त्वम्। न च प्रकृत्यर्थो लिङ्गम्। किंतु स्त्रीलिङ्गं तावट्टाबादिभिः स्त्रीप्रत्ययैरभिधीयते। पुंलिङ्गं तु वृष्यानित्यस्मिन्द्वतीयबहुवचने विभिक्तिविकारेण नकारादेश्रलक्ष्योनाभिव्यज्यते। एवं फलमित्यस्मिन्प्रयमेकवचने नपुंसकाभिव्यक्तिः। तस्मा- क्षिङ्गस्य प्रकृत्यर्थेलाभावादुदेश्यगतलेनाविविश्वतत्ताच स्त्रिया अस्त्यिधकारः॥

चतुर्घाधिकरणमारचयति ॥ दंपतिभ्यां पृथक्कार्यं सह वाख्यातसंख्यया। पृथङ्मीवमवेगुण्यात्कचैंक्यं देवतेक्यवत् ॥ ७ ॥

यजेतेत्याख्यातप्रत्ययगतायाः संख्याया उद्देश्यगतत्वाभावेन विवक्षाया वार-यितुमश्रकात्वादेककर्तृकत्वाय दंपितभ्यां पृथगेव कमीनुष्ठेयमिति चेत्॥ मैवम्। वैगुग्यप्रसङ्गात्। कमीणि तव तव पत्त्यवेक्षणं यजमानावेक्षणं चेत्युभयमाद्या-तम्। तव यजमानप्रयोगे पत्त्यवेक्षणं लुणेत । पत्नीप्रयोगे च यजमानावेक्षणं लुणेतित सहेतोरवैगुग्याय इयोः सहाधिकारः। न च यजेतेत्येकत्वं विरुद्धम्। अग्रीषोमो देवतेत्यव यथा व्यासक्तयोदैवतैक्यम्। तथा दंपत्योरेकमेव कर्तृत्विम-यङ्गीकारात्। तसादंपत्योः सहाधिकारः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

पुंसोरेकस्य वाधानं वसानावित्यतो हयोः। एव श्लीमविधिहितं दंपत्योरेकता ततः॥ ७॥

आधाने श्रूयते। श्रीमे वसानाविषमाद्धीयातामिति। तत्र वसानाविति पुं-लिङ्गिद्विवचनादुभयोः पुंसीराधाने ऽधिकार इति चेत्॥ मैवम्। श्रीमस्याप्राप्तस्य विधेयतया पुंडितस्यापि विधाने वाक्यभेदाच तिडधीयते। किंतु दंपत्योः सहाधि-कारेण प्राप्तं डित्वमनूद्य ते पतिश्व पत्नी चेति विगृद्य पतिश्रन्दस्यैकशेषात्पुंलि-क्निडिवचनमविरुडम्। तसादाधाने ऽधिकारिणः पुंस एकत्वमेव ॥

## षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

उपस्थानादि दंपत्योरुत पुंसी हयोरिदम्। यजमानतंसाम्येन विहस्तात्युंस एव तत् ॥ ९॥

अगन्म सुवित्यनेन मन्तेणोद्यबद्य मित्रमहित्यादिमन्तेश्व कर्तव्यमादित्यविष-यमुपस्थानम् । आदिशच्देन वसन्तमृतृनां प्रीणामीत्यादिना विहितमनुमन्त्रणा-दि। तस्तवे दंपितभ्यामुनाभ्यां कर्तव्यम्। कृतः। यजमानतस्योभयोः समानतात्। ततो यजमानत्समाख्यया यथा पुंसानुष्ठीयते। तथा स्त्रियापीति चेत्॥ मैवम्। अध्ययनरिहतया स्त्रिया तद्नुष्ठातुमशकातात्। तस्मात्युंस एवोपस्थानादिकम् ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्रूद्रो ऽपि यष्टा नो वा स्याद्वेधाध्ययनेन वा। उपदेष्टृमुखाद्वास्य क्रतुवित्त्वेन यष्टृता ॥ १०॥ वैवर्शिकेवेद्विद्धिः कृताथा विधयः क्रतोः। नाह्यिपन्ति चतुर्थस्य विद्यां तद्यष्टृता कुतः ॥ ११॥

लिखितपाठादिना तात्कालिकाचार्योपदेशेन वा शूद्रस्यायनुष्ठानहेतुभूतवि-द्यासंभवाच्छूद्रो ऽपि यागाधिकारीति चेत्॥ मैवम्। क्रतुविधिवैयर्थ्यपरिहाराय हि शूद्रस्याविहितापि विद्या कल्पते। क्रतुविधयश्च चैवर्णिकानुष्ठानेनेव चरि-तार्थाः सन्तो न शूद्रस्य विद्यां कल्पयन्ति। चैवर्णिकानां तु विद्या न कल्पनी-या। अध्ययनविधिनेव विहिततात्। तसाच शूद्रस्य यागाधिकारः॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

धन्येव कर्तातान्यो ऽपि धन्येव विधिसार्थ्यतः। अन्यो ऽधिकुरुते द्रव्यमास्त्रिपेड्यक्तिवन्कतुः॥ १२॥ यथा विद्याधिकारहेतुः। तथा धनमपीति धनिन एव यागाधिकारः। तावता विधीनां सार्थकलात्। विध्यन्यथानुपपत्या दिरद्रस्य धनार्जनमास्रेष्ठमणक्यम्। तस्माच्छूद्रवहरिद्रो ऽपि न कमीधिकारीति चेत्॥ मैवम्। धनिकस्यापि धनार्जनं न यागविधिभिरास्त्रिप्तम्। भोजनादिभिधेनकार्येरेव तस्यास्त्रिप्तलात्। छत एव विद्याया अध्ययनविधिरिव धनार्जनस्य न को ऽपि विधिरित्तः। याजनादिविधय उपायनियमाथा इति सुक्तम्। तस्माङ्गोजनादिवन्द्रकतोरिप धनकार्यलेन धनार्जनापेक्षलाहरिद्रो ऽपि धनार्जनं कृत्वा क्रताविधकरोति॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

अङ्गहीनो न कुरुते कती वा नास्त्रमततः। समाधायाङ्गवैकल्यं करोति द्रव्यहीनवत्॥ १३॥

कश्चिदिक्षरोगेणाज्यमवेक्षितुमसमर्थः। अन्यो वातरोगेणास्वाधीनपादो विष्णु-क्रमेष्वसमर्थः। अतो नाङ्गहीनः क्रमीधिकारीति चेत्॥ मैवम्। धनहीनो यथा धनं संपाद्याधिकरोति । तथा विकलाङ्गो ऽप्योषधादिना वैकल्यं समाधाया-धिकरोतु ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

असमाधेयवैकल्ये कथं काम्येष्वकर्तृता। नित्येषु त्वाहितायिश्वेद्यथाशक्ति करोति हि ॥ १४॥

कथिमत्यनेन संशयः सूचितः। वैकल्यस्य समाधातुमशक्यतेनाश्चमतादत्यना-मनिधकार एवेति चेत्॥ मैवम्। काम्येष्वङ्गवैकल्ये फलासिडेर्मास्तु तचाधिकारः। नित्यानां त्वाहितायिना त्यक्कुमशक्यत्वादीषदङ्गलोपं सोद्वापि नित्येष्वधिकरोति॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

विधिर्वरण एकादाविप स्यान्त्रिक एव वा। अविशेषात्पक्ष आद्यी वाक्यभेदाय तूत्तरः ॥ १५ ॥ दर्शपूर्णमासयोरार्षेयं वृणीत इति विधायेदमास्नातम्। एकं वृणीते ही वृणीते चीन्वृणीते न चतुरो वृणीते न पञ्चाित वृणीत इति। ऋषिगीं चप्रवर्तकः कश्यपभरद्वाजादिः। तस्य संवन्ध आर्षेयः। तं वृणीते। कथयति। उच्चारयित। कश्यपगोची इहम्। भरद्वाजगीची इहिमिति तदुच्चारणम्। एकमार्षेयमुच्चारयित। तचीदाहतम्। द्वावार्षेयावुच्चारयित। उपमन्युविसष्टगोची इहिमत्यादि। चीनार्षेयानुच्चारयित। आङ्किरसवार्हस्पत्यभारद्वाजगोची इहिमत्यादि। न चतुर आर्षेयानुच्चारयेत्। पञ्चार्षेयानिकम्य षडादीनार्षेयाचैवोच्चारयेदित्यर्थः। तचैकार्षेयद्वार्षेयच्यार्षेयवाक्येषु विशेषादर्शनादेकं वृणीत इत्यादयस्त्रयो इपि विधय इति चेत्॥
मेवम्। वाक्यभेदप्रसङ्गात्। तत्परिहाराय चीन्वृणीत इत्यस्येव विधित्यमस्तु। एकं
वृणीते द्वौ वृणीत इत्येतदुभयमवयुत्यानुवादेन स्तावकम्। एकवरणिद्ववरणे अप्रशस्ते अपि यदा कर्तच्ये। तदा चिवरणस्य प्रशस्तस्य कर्तच्यतं किमु वक्तव्यमिति
स्तुतिः। चतुर्निषेधपञ्चातिकमिनिषेधाभ्यामिप चित्रमेव स्तूयते। न च तयोर्निषधी विधातव्यः। प्रसक्त्यभावादेव तद्पवृत्तेः। चतुरादयो इत्यन्तविलद्यकारित्वादप्रशस्ताः। चित्वं तु न तथेति प्रशस्तम्। तस्मात्कर्मग्यधिकुर्वन्यजमानस्त्रीनेवोचारयेत्। न न्यूनं नायधिकिमिति तात्पर्यार्थः॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

विप्रादिरेव रथकृदन्यो वाद्यो ऽस्तु योगतः। रूढेर्वर्णान्तरं तस्याधाने वर्षर्तुरुच्यते ॥ १६ ॥

आधाने श्रूयते। वर्षामु रयकार आद्धीतित। तत्र रथं करोतीति खुत्पत्त्या वै-वर्णिको रथकार इति चेत्॥ मेवम्। संस्कीर्णजातिविशेषे रूढत्वात्। वैश्यायां स्रिचियादृत्पचो माहिष्यः। श्रूद्रायां वैश्यादृत्पचा करणी। तस्यां करण्यां माहि-षादुत्पचो रथकारः। तथा च याज्ञवल्कः। माहिष्येण करण्यां तु रथकारः प्रजा-यत इति। तस्य च रथकारस्याधानकालो वर्षतुः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ।

दिजः स्थपतिरन्यो वा दिजः षष्ठीसमासतः। कर्मधारयमुख्यताचिषादो रीद्रयागकृत्॥ १९॥ वास्तुमयं रीद्रं चरं निर्वपेदिति प्रकृत्य श्रूयते। एतया निषादस्थपितं याजयेदिति। वास्तुशब्दः किंचित्रकृतिद्रव्यविशेषमाह। एतस्यामिष्टाविधकारी निषादस्थपितशब्दवाच्यस्त्रेविर्णकः। कुतः। निषादानां स्थपितिरिति षष्टीसमासस्य चेविर्णिके संभवात्। तस्य चाधीतवेदवेन विद्यासंभवाचेति चेत्॥ मैवम्। निषादश्वासौ
स्थपितश्वेति कर्मधारयसमासस्य मुख्यलात्। षष्टीसमासे तु संकीर्णजातिविशेषवाचिना निषादशब्देन तत्संबन्ध उपलस्थेत। न तयं कर्मधारये दोषो ऽस्ति। ततस्तात्कालिकाचार्योपदेशादिना विद्यां संपाद्य धनिको निषादो रीद्रयागं कुर्यात्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥

**डितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति** ॥

सन्त्रे फलांशः प्रत्येकं सर्वे वाद्यः समृहके।

कर्तृत्वादनय एकेकस्यापि तस्त्राडहुत्वतः ॥ १॥

इदमास्रायते। ऋडिकामाः सन्तमासीरिकति। तत्र सन्ते बहूनां समुदायस्य कर्तृत्वमवगतम्। सप्तदशावराः सन्तमासीरिकति श्रवणात्। कर्तृत्वेन समुदायस्यैव फिल्लात्पुरुषाणां प्रत्येकं फलांश एव। न तु सर्वे फलमेकेकस्यैवेति चेत्॥ मैवम्। एकेकस्यापि समुदायानाःपातिनः कर्तृत्वसङ्गावात्। श्रन्यथा समुदायस्यैकत्वेन सन्तमासीरिकति श्रुतं कर्तृबहुतं नोपपद्येत। तसादेकेकस्य कर्तुः सर्वेफलसङ्गावान्तस्वेफलकामिनामेवानाधिकारः। न तंशफलकामिनाम्॥

#### **डितीयाधिकारणमारचयति** ॥

दर्शे कर्नेक्यनियमो नास्त्युतास्ति न कामिनि। उद्देश्ये यहवत्संख्या यतो नैव विविश्वता ॥२॥ स्राख्यातोपात्तसंख्याच विधेयस्य विशेषणम्। विविश्वतातः सेत्यच कर्नेक्यं विनियम्यते ॥३॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्यच स्वर्गकाम उद्देश्यः। तहतं चैकतं यहै-

कलवदिविद्यातम्। तसादेको ही बहवी वा दर्शपूर्णमासयोरिधकारिण इति प्राप्ते ब्रूमः॥ मा भूत्स्वर्गकामपद्गतस्येकत्वस्य विवद्या। यजेतेत्याख्यातगतं तु यदे-कालं ति हिधेयस्य विशेषणम्। विधेया तु किया। सा च स्वसि हये कारकान्तरव-कर्तारमणाद्यिपतीति कियाहारा कर्तापि विधेयः। अतो विधेयकर्तृगता येयमे-कालसंख्या सा विविद्यतिति कर्तुरेकालं नियम्यते ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

श्रममाणं समाणं वा काम्यं कामे निवर्तिते। श्राद्यः प्रयोजनाभावादन्यो निन्दादिसंश्रवात्॥४॥

चित्रया यजेत पणुकामः । कारीया वृष्टिकामो यजेतेत्यादिषु कामप्रेरितेन पुरुषेण कर्मीपकान्तम्। तस्य च समाप्तेः प्रागेव केनापि निमिन्नेन तत्मलप्राप्ती दोषदर्शनेन वा कामो निवर्तते। तदा कर्मानुष्टाने प्रयोजनाभावान समापनीय-मिति चेत्॥ मैवम्। प्रकान्तस्य कर्मणो ऽसमाप्ती निन्दाप्रायश्वित्रयोः श्रवणात्। देवताभ्यो वा एष आवृष्यते यो यस्य इत्युक्का न यजते। चैधातवीयेन यजेतेति तदुभयं श्रुतम्। तस्मात्मापनीयम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

समाप्यमसमापं वा लीकिकं शास्त्रकल्पनात्। आद्यो नो गृहकृष्यादी शास्त्रकल्पकवर्जनात्॥ ॥॥

रथगृहनिमाणादिरूपं यह्नौिककं कमे तदिप तक्षस्मृतावुक्तमिति वेदमूलक-कल्पनाचित्रायागादिवन्निवृत्ते ऽपि कामे समापनीयमिति चेत्॥ मैवम्। रथादौ रमणीयलस्य प्रयोजनस्यान्वयव्यतिरेकाभ्यामेव सिद्धुपायावगमात्। तत्रोहापो-हकुशलपुरुषोत्रोक्षामूला तक्षस्मृतिने वेदं कल्पयितुं प्रभवति। तस्माद्वश्यं समा-पनीयमिति नास्ति नियमः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

पर्युदासो निषेधो वा नाद्यानृञ्जनमित्यसौ।

नञ्धातोरन्वयादाद्यः कर्ल्यं संकल्पतः फलम् ॥ ६ ॥ पदान्वयातु नञ्चियोर्निषेधो ऽनर्थहानये। संकल्पे लक्षणाप्राप्तिनैव काम्यविधिस्ततः ॥ ९ ॥

श्रनारभ्य श्रूयते। न कलकं भक्षयेन लश्रुनं न गृक्जनिमिति। तच न भक्षयेदिति संनिधिवणान्नञ्धालोरन्वये सत्यभक्षणिमिति पर्युदासः संपद्यते। तथा सित
नेक्षेतोद्यन्तमादित्यमित्यादाविव संकल्पो विधेयः। तस्य चाभक्षणसंकल्पस्य विश्वजिन्यायेन स्वर्गः फललेन कल्पनीय इति चेत्॥ मैवम्। पदैकदेशस्य धातोः
पदान्तरेणान्वेतुमयोग्यताद्विधायकपदस्य नञ्पदेनान्वये सित रागप्राप्तां भक्षणप्रवृत्तिमनूद्य निषेधस्य विधेयत्वात्। न च निषेधो व्यर्थः। नरकपातनिवारकत्वात्।
एवं च सत्यश्रुतं न किमिप कल्पनीयम्। तत्यक्षे तश्रुतः संकल्पः संकल्पनीय
इति तद्यं भक्षणश्रद्धे लक्षणाश्रयितव्या। तस्मात्स्वर्गकामिनो नाचाधिकारः।
किंतु नरकाङ्गीतस्याधिकारः॥

## षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

प्राङ्मुखत्वादिनियम उपनीतेः पुरायुत । ऊर्ध्व मन्त्राग्यसाध्यतादाद्यो ऽन्यो ऽस्तु तथा सृतेः ॥ ६ ॥

प्राङ्मुखो ऽन्नानि भुङ्गीत । गुरुरनुगन्तयो ऽभिवादयितयश्च । वृद्धः प्रत्युत्थेयः संमन्तयश्चेत्यादिस्मार्तनियम उपनयनात्रागप्यनुसर्तयः । तस्य नियमस्य वैदिनैमेन्त्रेराहवनीयाद्यग्निभिवा साध्यतं नास्त्रीति प्रागपि तत्संभवादिति चेत्॥ मैवम्।
श्रीतस्याध्ययनादिनियमस्योपनयनानन्तरभावितेन वेदमूलस्मृतिप्राप्तनियमस्यापुत्ररस्मिन्नेव काले युक्तवात्। अत एव स्मर्यते। उपनयनादिनियम इति। प्रागुपनयान्तामचारवादभक्षा इति च। तस्मादुपनयनात्पूर्वं नास्ति नियमः॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

यावज्जीवेति सातत्यं स्वकाले वा निमिन्नतः। कालाङ्गलोपादाद्यः स्यादविधात्यागतो ऽन्तिमः॥९॥ इदमास्रायते। यावज्जीवमित्रहोत्रं जुहोति। यावज्जीवं दर्शपूर्णमासाभ्यां यजे- तिति । तत्र जीवनस्य निमित्तवेनोपन्यासात्सिति निमित्ते नैमित्तिकस्यावश्यंभा-वाज्जीवतो ऽनुष्ठानसातत्यमत्र वर्ण्यते । ननु सायंप्रातःकालाविपहोत्राङ्गलेन चोदितौ । अमावास्यापौर्णमासीकालौ दर्शपूर्णमासयोः । तथा सत्यङ्गलोपः सातत्ये प्रसञ्चेत । नायं दोषः । प्रधानलोपाइरमङ्गलोप इति न्यायात् । तस्मात्मान्तत्यमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ यद्यपि सायंप्रातरादिकालो ऽङ्गं तथाप्यनुपादेयतया प्रयाजादिविद्ययो न भवति । किंतु तस्मिन्काले स्वतः प्राप्ते सिति कर्मानुष्ठेय-तया विधीयते । तस्य च कालस्य जीवनरूपनिमित्तसंकोचक्रतेनेवान्वयः । तथा सत्युक्तकालविशिष्टमेव जीवनं निमित्तम् । तस्मिन्निमत्ते जीवनरूपो विशेषां-शो यथा न वैधो नापि त्यक्तं शक्यः । तथा विशेषणांशः कालो ऽप्यविधेयो न त्यक्तं शक्यश्व । तस्मादविधस्य त्यागासंभवान्न सातत्यम् । किंतु स्वकाले ऽनु-ष्ठानम् ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

सकृत्कृतिरुतावृत्तिर्देशीदेः शास्त्रसार्थ्यतः।

सकृत्स्यात्कालसंयुक्तजीवनावृत्तितो ऽन्तिमः ॥ १०॥

दर्शपूर्णमासादीनां सकृदेवानुष्ठानम्। तावता विधिशास्त्रस्य चरितार्थतादिति चेत्॥ मेवम्। कालविशिष्टजीवननिमित्तस्यावृत्तौ नेमित्तिकस्यापावर्तनीयतात्। तसादावृत्तिः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

कतौ सकृद्वेदहोमो ऽसकृद्वा कतुसिद्धितः। सकृद्धिमित्तभेदस्यावृत्तौ होमो ऽसकृद्ववेत् ॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोः कुम्भ्यादिपाचभैदमाज्यादिस्कन्दंनं च निमित्तीकृत्य होम आन्वायते। भिन्ने जुहोति। स्कन्ने जुहोतीति। सो ऽयं होमः सकृत्कार्यः। तावतैव कतूपकारिसद्वेरिति चेत्॥ मैवम्। भेदस्य स्कन्दनस्य वा निमित्तस्यावृत्ती होम-स्यायावर्तनीयतात्। तसान्नास्ति सकृत्वनियमः॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

यथाकाम्यमुतावृत्तिर्गुरोरनुगमादिषु।

स्यादाद्यः प्रीतिहेतुलाचियमादृष्टतो ऽन्तिमः ॥ १२ ॥

गुरुपुनन्तयो ऽभिवाद्यश्चेति विहितेषु गुरुप्रीतिरूपस्य दृष्टस्यैव प्रयोजनला-स्रीत्यनुसारेणानुगमनादिकं सकृद्वा स्वेच्छया कर्तव्यमिति चेत्॥ मैवम्। दृष्टार्थे-घ्वपि विहितेषु नियमादृष्टसंभवात्। यदा यदा गुरुगमनादिनिमित्तं संपद्यते। तदा तदानुगमनादीन्यनुष्टेयानि॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सोमाधीतिप्रजं काम्यं नित्यं वा कामतो ऽियमः। वीप्सान्ष्रेयविज्ञानलोकेस्तिन्यतेष्यते॥ १३॥

इदमास्रायते । सोमेन यजेत । स्वाध्यायमधीयीत । प्रजामुत्पादयेदिति । तच सोमः काम्यः । ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतित कामसंयोगेनास्रातलात्। अध्ययनप्रजोत्पादनयोरिप विश्वजिन्न्यायेन स्वर्गे फललेन कल्पिते कमियोगो ऽपि कल्पते । तस्पादिदं चयं काम्यमिति चेत् ॥ मैवम् । वीप्पादिना नित्यलिसि । वसन्ते वसन्ते ज्योतिषा यजेतित वीप्पा प्रतिवसन्तं निमित्तीकृत्य सोमयागं विधत्ते । अध्ययनस्य तु न स्वर्गः फलम् । इष्टप्रयोजनस्यानुष्ठेयविज्ञानस्य संभवात् । तच कलनुष्ठानस्य नित्यलात्त होतोरध्ययनस्यापि नित्यलमनिवार्यम् । अनुत्याद्य सुताच लोकं गच्छतीति स्मृतेलींकिसद्धर्यमुत्यादनस्यापि नित्यलम् । अनेनेवाभिप्रायेणेदमास्रातम् । जायमानो व ब्राह्मणस्त्रिभिक्त्र्रेणवाज्ञायते ब्रह्मचर्ये- णिक्षयो यज्ञेन देवेभ्यः प्रजया पितृभ्यः । एष वा अनृणो यः पुची यज्ञा ब्रह्मचरिवासीति । अच ब्राह्मणपहणमितरयोरपुपलक्षणार्थम् । सोमादिविधिषु विशेषस्याश्रवणात् । तस्मासोमादिकं नित्यम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्टस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

नित्ये सर्वाङ्गसंहारः शक्त्या वाद्यः फलिलनः। शक्त्या त्यागासंभवेन निमिन्ने जीवने स्थिते ॥ १॥

यावज्जीवमित्रहोचं जुहोतीत्यादी नित्ये कर्मणि सर्वाण्यङ्गान्युपसंहत्य तिडिशिष्ट एव प्रयोगः कर्तव्यः। जुतः। भावनांशस्य क्यंभावस्य समुचितेः मर्वेरङ्गेः
पित्पूर्णेन सर्वाङ्गोपेतस्येव प्रधानस्य फलवत्त्वादिति चेत्॥ मेवम्। अपिहोचदर्शपूर्णेमासादिशन्दवाच्यं प्रधानम्। तस्य च स्ववाक्यगतजीवनिनिमन्नेनान्वयासिति जीवने प्रधानं कर्म त्यकुमशक्यम्। ततो वाक्यान्तरानेष्वङ्गेष्वशक्यं किंचिदङ्गं परित्यज्यापि शक्येरङ्गेरूपेतं प्रधानं कर्मानुष्ठेयम्॥

## हितीयाधिकरणमारचयति ॥

काम्ये शक्त्योत सर्वाङ्गं शक्त्या लोपस्य संभवात्। मैवं लोपे निष्फलत्वाच्छान्द्रमङ्गं न लुप्यते ॥२॥ प्रधानानुष्ठितौ यद्वज्जीवनस्य निमित्तता। काम्यस्य न तथा यसात्काम्यं त्यक्तं हि शक्यते ॥३॥

यथा नित्येष्विपिही चादिक मेस्वशक्यमङ्गं पित्यक्तम्। तथा काम्येष्विथेन्द्रायसौर्यादिष्वशक्याङ्गलोपसंभवान्छ क्याङ्गोपेतमनुष्ठेयमिति चेत्॥ मैवम्। श्रङ्गलोपे
काम्यमानफलानुत्पत्तेः। सर्वाङ्गोपेतमेव हि प्रधानं फलसाधनं विहितम्। तच
प्रधानस्य त्यागे यथा नास्ति फलम्। तथाङ्गत्यागे ऽपि। फलसाधनतं हि शास्तिकसमधिगम्यम्। ततो यद्यावदङ्गं वा प्रधानं वा शब्दोपात्तं तस्य लोपे साधनतं
नास्ति। न हि गमनसाधनस्य रथस्य चकाद्यङ्गेष्वत्यतमस्य वैकस्ये गमनसाधनतं
दृष्टम्। तस्माद्यदा सर्वाङ्गोपसंहार कर्तुं शक्यते। तदैव काम्यमनुष्ठेयम्। न च
नित्ये ऽथेवमस्विति शङ्कनीयम्। जीवनं निमित्तीकृत्य तच विधानात्। यथा
गृहदाहं निमित्तीकृत्य विहिता श्वामवतीष्टिरवश्यं कर्त्व्या। यथा वा लोके निमित्तभूतायां बुभुश्वायां सत्यां भोजनमवश्यं कर्तव्यम्। तथा जीवने सित कर्मावश्यमनुष्ठेयम्। न च जीवनवत्मलकामनाया श्वपि निमित्तत्वं शङ्कनीयम्। सत्यामिप कामनायां कर्मणो ऽवश्यंभावाभावात्। न हि कामिनः कर्माननुष्ठाने प्रत्य-

वायः श्रूयते। ननु शास्त्रीयप्रत्यवायाभावे ऽपि फलानुत्पत्तिलक्षणो वाधो ऽस्त्येव। यथा वुभुक्षोरभोजने राजदराडाभावे ऽपि पित्तक्षोभरूपो वाधो ऽस्ति । तडिदिति चेत्। मेवम्। तिहं यथा फलं सिध्यति। तथा कामिना प्रयतितव्यम्। फलं च शब्दावगत्मवीङ्गोपसंहारमन्तरेण न सिध्यतीत्युक्तम्। नित्ये तु न फलसाधनतेन विधिः। किंतु जीवनिनिम्नतसंयोगेन। तथा सत्यङ्गवैकल्ये ऽपि निमिन्ननैमिन्तिकसंयोगः श्रुत्यभिमतो नापैति। ततो विकलाङ्गमपि कर्तव्यमेव। श्रत एव नित्यस्याकरणे प्रत्यवायप्रायश्चित्ते शास्त्रेष्ववयगम्येते। काम्येष्वङ्गवैकल्ये शास्ता-भिमतफलसाधनत्वाभावाडिकलाङ्गं न प्रयोक्तव्यम् । श्रत एव तत्यागे प्रत्यवायप्रायश्चित्ते न स्तः। तसात्काम्यं कृत्साङ्गोपेतं यदा कर्तुं शङ्गयात्। तदा कुर्यात्। नित्यं तु यथा शङ्गयात्। तथा कुर्यात्। एतदेवाभिप्रत्य श्रुतम्। तदेव यादक्षीदृग्होतव्यमिति। तस्मान्तित्येष्वङ्गवैकल्ये ऽपि। काम्येष्वङ्गलोपो न सोदुं शक्यः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

नीवारादिद्रव्यभेदान्कमान्यत्यात्रदेव वा।

द्रयकर्मेकातः पूर्वस्तवेषद्वेदतो ऽन्तिमः ॥ ४॥

द्र्णपूर्णमासयोविद्यसंभवे नीवारादि स्वीक्रियते। तदा कर्मान्तरं तदित्यभ्युपे-यम्। कृतः। द्रव्यकर्मणोरेकतात्। द्रव्यं हि कर्मणः स्वरूपम्। ततो द्रव्यानारते कर्मान्तरत्वमनिवार्यमिति चेत्॥ मैवम्। द्रव्यकर्मणोरीषद्रेदस्यापि भावात्। द्रव्य-माश्रयः। कर्माश्रितम्। आश्रयाश्रितयोभेदाभेदावभ्युपगम्य तादात्यसंबन्धो वर्णयेते। तस्माद्र्व्यभेदे ऽपि न कर्म भिद्यते॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

द्रव्ये प्रतिनिधिनीस्ति विद्यते वा न विद्यते।

मानाभावादिस्त कर्मचोदनाक्षेपिका यतः ॥ ५॥

नित्यकाम्ययोः कर्मणोः श्रुतस्य वीद्यादिद्रव्यस्यापचारे द्रव्यान्तरं प्रतिनिधितेन कुचापि न विहितम्। ततो मानाभावाचास्ति प्रतिनिधिरिति चेत्॥ मैवम्।

कर्मचोदना हि द्रव्यमन्तरेणानुपपचा द्रव्यसामान्यमास्त्रिपति । तत्र वीहिशास्त्रं नियामकम्। तच्चासंभवाद्यदा न प्रवर्तेत । तदा मा भूचियमः । तथापि सामान्यास्त्रेपस्य वारियतुमशकावात्तसामान्यं क्वचिडिशेषे पर्यवस्थतीति प्रमाणसङ्गान्वादिस्त प्रतिनिधिः । ततो द्रव्यान्तरेणापि तत्कमानुष्ठातव्यमेव । न तु श्रुतद्रव्यान्मावात्कर्मलोपः ॥

#### पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

देवायिमन्त्रोक्ष्यणादाविस्त प्रतिनिधिनं वा। पुरेवास्तीह यन्मुख्ये कार्ये तचेति नास्त्यसौ ॥ ६॥

आग्रेयो ऽष्टांकपालः। सौर्यं चरुमित्यादावुक्ता अग्रिसूर्यादयो देवाः। आहवनीयादयो ऽग्रयः। विहेर्देवसदनं दामीत्यादयो मन्ताः। प्रोक्षणादयः कियाः। एतेषां देवादीनामपचारे ऽपि नीवारद्रव्यवस्नतिनिधिरस्तीति चेत्॥ मैवम्। कार्यसिद्धभावात्। पुरोडाश्रनिष्पादनं कार्यं वीद्यपचारे ऽपि नीवारेण सिध्यति। देवादिकार्यं तु नान्येन सिध्यति। न द्याग्रेययागो विष्णुना निष्पद्यते। नाषा-हवनीयकार्यो होमो ऽसंस्कृतेन विह्ना सिध्यति। नापि विहेर्देवसदनं दामीत्येतन्यन्त्रसाध्यमर्थप्रकाशनमन्येन मन्त्रेण सिध्यति। नापि प्रोक्षणकार्यमदृष्टमविन्तिनान्यार्थं विहितेन वा क्रियान्तरेण सिध्यति। तस्माचास्ति देवादीनां प्रतिनिधिः॥

## षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

माषाद्याः प्रतिनिध्यही न वाद्यस्तद्वारणात्। नाही अयज्ञियलोक्तेरथीत्रिहिनवारणात्॥ ७॥

मीतं चरं निर्वपेच्छ्रीकाम इत्यच मुत्ताभावे माषाद्याः प्रतिनिधितमहिन्ति। कुतः। मुत्रकार्ये चरुनिष्पादने समर्थतात्। निवारकस्य प्रतिषेधवचनस्याभावा- चेति चेत्॥ मेवम्। अयिद्यया वै माषा वरकाः कोद्रवा इति माषादिधान्येष्व- यद्भियत्वचनस्य तिन्वषेधे पर्यवसानात्। तस्मान्नाही माषाद्याः॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्वामिनो ऽस्ति प्रतिनिधिने वा द्रव्यवदस्ति सः। न मृते प्रेरकाभावाज्जीवने ऽप्पप्तलिताः ॥ ৮॥

यथा यागसाधनद्रव्यस्य प्रतिनिधिः। तथा कर्तुर्यजमानस्यापि प्रतिनिधिरस्ति-ति चेत्॥ मैवम्। किं यजमाने मृते सति प्रतिनिधिरन्विष्यते। किंवा कार्याना-ख्यापृते। नाद्यः। असंभवात्। अन्यस्मिन्नपचरिते यजमानः प्रतिनिधि गृह्णाति। यजमाने ऽपचरिते को ऽन्यः प्रतिनिधिं गृह्णीयात्। को वार्ध्वयुप्रभृतीनप्रेरयेत्। न हितीयः। यजमानकार्यस्य फिललस्यान्यसिन्नसंभवात्। संभवे वा तस्यैव स्वा-मिलेन प्रतिनिधिलाभावात्। तसान्नास्ति यजमानस्य प्रतिनिधिः॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

मृते सन्त्रिणि नान्यः स्यात्याद्या नाचापि पूर्ववत्। स्यादस्वाम्यपि कर्नेशे साप्तदश्यस्य सिड्ये ॥ ९॥

सिच्च बहुयजमानेष्वेकस्मिन्मृते प्रतिनिधिनीस्ति । कुतः । पूर्वीधिकरणे यज-मानप्रतिनिधेनिराकृतत्वादिति चेत्॥ मैवम्। भङ्ग्यून्तरेण तिसर्वेः। सन्त्रिणां हि कार्येडयम्। फलभोकृतं यागकर्तृतं च। तच प्रतिनिधेः फलिलाभावे ऽपि कर्तृतं संभवति । ऋतिक्कार्ये कर्तृत्वे प्रतिनिधिमन्तरेण साप्तदश्याभावात । षोडशैव कार्याणि निष्पद्येरन्। एकं कार्ये लुयेत। तसाद्यजमानस्य प्रतिनिध्यभावे ऽपृ-तिजः प्रतिनिधिसङ्गावात्पुरुषान्तरं प्रतिनिधापयितव्यम् ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

स स्वाम्यणुत कर्तिव स्वामी तत्स्थानगलतः। अनारब्धुः फलाभावादस्वामी कर्तृमानता ॥ १०॥

यः सन्त्रिणः प्रतिनिधिस्तस्य यजमानस्थाने स्वीकृतलेन यजमानलमणस्तीति चेत्॥ मैवम्। आरभ्यसमाप्तिपर्यन्तमनुष्ठितुः फलमुक्तम्। प्रतिनिधिस्तु नारस-वान्। ञ्चतः फलाभावाद्यजमानलं नास्ति। किंतु कर्तृलमाचमेव। मृतस्य तु समा-प्रभावे ऽपि फलमासायते। यो दीश्चितानां प्रमीयेतापि तस्य फलमिति ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

नास्य स्युः फिलसंस्काराः काया वा नाफिलिवतः। अन्येषां साप्तदश्यार्थमफिलियपि ते मताः॥ ११॥

सन्ते यो ऽयं प्रतिनिधिस्तस्य फिल्लाभावात्मलयोग्यताहेतवो वपनादिसं-स्कारा न कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। अस्य फलाभावे ऽपिसन्संस्कृते सत्यन्येषां यत्साप्तद्यं तत्संस्कृतेषु सप्तद्यसु स्थितं भवति। ततः सप्तद्यावराः सन्त्रमासी-रिन्नत्येतन्छास्त्रमनुगृहीतं भवति। अन्यया संस्कृताः षोडशैवेति तन्छास्तं वाध्येत। यदि बहूनां यजमानानामलाभादवरा अल्पसंख्या यजमानाः स्युः। तदापि सप्त-दशापेश्चिताः। न तु ततो ऽप्यल्पसंख्या इत्यर्थः। तस्मादफिल्यपि तस्मिन्संस्का-राः कर्तव्याः॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

किंचित्रतिनिधेयं स्याच्छुततुस्यमुतायिमः । आक्षेपान्न समद्रये मुख्यांशानुगमी यतः ॥ १२ ॥

श्रुतवीद्यपचारे नीवारप्रियंग्वादिकं किंचिह्न्यं प्रतिनिधातत्यम्। प्रधानवि-धिना सामान्यतो द्रव्यमाचस्याद्यिप्रतादिति चेत्॥ मैवम्। वीहिभियेजेतेत्यच न जातिः पुरोडाशं निष्पादयति। किंतु वीहित्वजात्युपलक्षिता ग्रंशा एव तिक्षपा-दक्षा इत्यंशानां मुख्यद्रव्यतम्। ते चावयवाः सदृशे नीवारादौ बह्वो ऽनुगन्छ-नित । भूयो-वयवसामान्यं सादृश्यमित्यभ्युपगमात्। तस्माद्त्यन्तसदृशमेव प्रति-निधेयम्॥

बादशाधिकरणमारचयति ॥

यवाः प्रतिनिधेयाः किं वीह्यर्थे तत्समा उत् । मुख्यलाभादियमी ऽन्यो वीहिपक्षे यवाविधेः ॥ १३ ॥

वीही गामसंभवे यवानां प्रतिनिधितं युक्तम्। यवैयेजेतेति विहितत्वेन मुख्य-द्रव्यलाभादिति चेत्॥ मैवम्। वीहियवयोर्विकल्पितत्वेन वीहिपक्षे यवविध्यभा-वात्। तसात्सदृशमेव प्रतिनिधातव्यम्॥ चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

सोमाभावे भवेत्पृतिविधिः प्रतिनिधावृत । नियमो वचनादाद्यो लाघवात्तवियम्यते ॥ १४ ॥

यदि सोमं न विन्देत पूतीकानिमषुणुयादिति लिङ्गत्ययस्य विधिवाचित्वा-दिदं वाक्यं पूतीकलताखरडानां विधायकिमिति चेत्॥ मैवम्। सहशतया प्रति-निधित्वेन प्राप्तेषु पूतीकादिद्रव्येषु नियममाचिष्यो लाघवात्। तस्मात्पूतीकद्रव्यं नियम्यते॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिनिध्यपचारे तु तेन मुख्येन वा समम्। प्रकान्तवादियमो ऽन्यः श्रुतांशसमलाभतः ॥ १५॥

सत्तेषु प्रवृत्तः पुरुषो ब्रह्मा वेदचयमधीतवान्। तिसन्मृते तादृशस्याभावात्स्व-शाखामाचाध्यायी प्रतिनिधापितः। तेन च प्रयोगः प्रकान्तः। तिसन्नपपचिति पुनः पुरुषान्तरान्वेषणायां लब्धे ऽपि चिवेदिनि तमुपेख्य प्रतिनिधिना समं स्वशाखामाचाध्यायिनं गृह्णीयात्। एकवेदाध्यायिकर्तृकप्रयोगस्य प्रकान्तनादिति चेत्॥ मैवम्। अध्ययूत्रातृहोतृणां प्रयोगेषु प्रसक्तं वैकल्यं समाधातुं ब्रह्मणो वेद-चयाध्ययनमपेक्षितम्। अतो मुख्येन सदृशं चिवेदिनमेव गृह्णीयात्। तथा सित चिवेदिब्रह्मप्रतिपादकष्रुत्यिनमतैर्वहुनिरंशिर्मुख्यसादृश्यं लभ्येत । तस्मान्मुख्येन स-दृशस्य यहणम्। न तु प्रतिनिधिना सदृशस्य ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

पूतीकस्यापचारे स्यात्रेन सोमेन वा समम्।

ञ्जाद्यः श्रुतांशसादृश्यात्पूतीकाविधितो ऽन्तिमः ॥ १६॥

यदा सोमप्रतिनिधेः पूर्तीकस्यापचारः स्यात्। तदा तेन पूर्तीकेन सदृषं द्रव्या-न्तरमुपादेयम् । पूर्तीकानभिषुणुयादिति श्रुतेः पूर्तीकांशेः सादृश्यलाभादिति चेत्॥ मैवम्। नास्ति पूर्तीकानां विधिः। किंतु नियमार्थे तद्वचनित्युक्तम्। ततः श्रुतस्य सोमसमांशस्य लाभाय सोमसमं द्रव्यान्तरमुपादेयम्॥ षोडशाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिनिध्युद्यमे मुख्यलाभे याद्यं तु किं इयोः। संकल्पेन प्रतिनिधिर्मुख्यं शास्त्रार्थलाभतः॥ १९॥

यदा मुख्यान्त्रीहीनलब्धा नीवारः संकल्पः कृतः। तदा कथंचिह्नीहिलाभे ऽिष संकल्पभंशो मा भूदिति नीवारा एवोपादेया इति चेत्॥ मैवम्। मुख्यशास्त्रार्थ-लाभेन संकल्पं वाधिता त्रीहय एव कर्तव्याः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चमुख्ये संस्कृते मुख्यलाभे किं याद्यमेतयोः।

अमुख्यस्तक्षणाद्यूपः खादिरस्तक्षणात्पुनः ॥ १६॥

यदा यूपार्थं खिद्रमलब्धा कदरे तक्षणादिसंस्कृते सित पश्चान्मुख्यः खिद्रिरी यदि पश्चिनयोजनात्मागेव लभ्येत । तदा तक्षणादिसंस्कृतः प्रतिनिधिः कदर एव याद्यः । श्वसंस्कृतात्मंस्कृतस्य प्रशस्त्रत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । मुख्ये खिद्रे लब्ये पुनस्तक्षणादिसंस्कारः कर्तव्यः । तथा सित संस्कृतस्य मुख्यस्य लाभात्मतिनिधिः संस्कृतो ऽपि त्याज्यः ॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

पशी नियुक्ते खिर्त्रलाभे कार्य पुनर्ने वा। सानुष्याय पुनः कार्य मुख्यावृह्मिर्गुणाच हि ॥ १९॥

यदा संस्कृते प्रतिनिधी पश्रुनियुज्यते । तद्र्ष्ये खिदरो यदि लभ्येत । तदापि पूर्वन्यायेन मुख्यलाभात्माद्रुएयाय मुख्ये यूपे पुर्नानेयोजनं कार्यमिति चेत्॥ मै-वम्। गुणभूतो यूपः। पश्रुनियोजनं प्रधानभूतम्। न हि गुणानुसारेण प्रधानस्या-वृत्तिर्युक्ता। तसान्नियोजनं पुनर्न कार्यम्॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

श्रमुख्यमुख्ये संस्कारयोग्यायोग्ये तदा नु किम्। श्राद्यो बहुगुणालोपाच मुख्यायास्तु लोपनम् ॥२०॥ श्रमुख्यः कदरः स्यूलनात्रक्षणादिसंस्कारयोग्यः । मुख्यः खदिरः सूक्ष्मनाद-योग्यः । तदा तश्र्णादिवहुगुणलोपो मा भूदिति प्रतिनिधिरेवादरणीय इति चेत्॥ मेवम् । मुख्यसिडये गुणलोपस्य सोढुं शक्यनात्। तस्मान्कृशो ऽपि मुख्य एवोपादेयः ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

नियोजने ऽप्ययोग्यश्वेत्सदिरः किं तदा भवेत्। मुख्यत्वेन स एव स्याज्ञडैयर्थ्येन हीतरः ॥ २१॥

यदा त्वत्यन्तकृश्वात्तस्र्णादिरहितो ऽपि खिद्रो नियोजने ऽपयोग्यः। तदा-पि मुख्यत्वात्खिदर एवोपादेय इति चेत्॥ मैवम्। उपात्तस्य प्रयोजनाभावानि-योजनयोग्यः प्रतिनिधिरेव याद्यः॥

एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

शेषकार्येष्वपूर्णाश्रेद्वीहयः किं तदेतरत्। वीहयो वा सर्वेसिद्धे नीवारादिकमिष्यते ॥ २२ ॥ पुरोडाशतया वीहेः प्रधानलादलोप्यता। शेषकार्याणि लुप्पनां मुख्यवेगुख्यतो वरम् ॥ २३ ॥

स्विष्टकृदिडाप्राशिचभक्षणादीनि शेषकार्याणि । तेष्वपर्याप्ताः प्रधानमाच-पर्याप्ता त्रीहयो यदा लभ्यन्ते । तदानीं सर्वकार्यसिद्धये त्रीहिभ्य इतरबीवारादि-कमुपादेयमिति चेत्॥ मेवम्। त्रीहयः पुरोडाशार्थतया प्रधानयागस्य निष्पादका इति न लोपमईन्ति । ऋतः प्रधानस्यावेगुग्याय द्रष्याभावे शेषकार्याणि लोप-मईन्ति । तसादल्पा ऋपि त्रीहय एवोपादेयाः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ ञ्चवत्तनाशे तच्छेषात्पुरीडाशादवद्यति । यजेदाज्येन वाद्यो ऽच मध्यपूर्वीर्धसंभवात् ॥ १ ॥ कृत्सस्य मध्यपूर्वीर्धे ये शेषस्थे न ते ततः । हविनाशादाज्यविधिः सुतरां सर्वनाशने ॥ २ ॥

दर्शपूर्णमासयोः पुरोडाशावदाने श्रूयते। मध्यादवद्यति। पूर्वाधादवद्यतीति। तद्यद्यवतं नश्येत। तदानीमविश्वष्टात्पुरोडाशात्पुनरप्यवदातव्यम्। कृतः। अवदानापादानयोर्मध्यपूर्वाधयोः शिष्टे ऽपि संभवादिति चेत्॥ मैवम्। कृत्वपुरोडाश्याते मध्यपूर्वाधं अपादानवेन श्रूयते। न वविश्वष्टभागगते मध्यपूर्वाधं। ततो मुख्यस्य हिवषो नाशादाज्यं प्रतिनिधाय यष्टव्यम्। अत एव श्रूयते। यस्य सर्वाणि हवींषि नश्येयुर्देष्येयुरपहरेयुर्वाज्येन ता देवताः परिसंख्याय यज्ञेतेति। तच सर्वश्वस्य निमित्तविशेषण्वेनाविविश्वतवाद्याश्यमाचे सर्ववाज्यस्य विधिः॥

## हितीयाधिकरणमारचयति ॥

इडाद्यर्थस्य नाशे ऽन्यः शेषात्राह्यो न वायिमः। शेषसत्त्राच शेषे ऽन्यप्रतिपत्त्यवरोधनात्॥३॥

इडामस्यणार्थं प्राशिचमस्यणार्थं वावतं यदि नश्येत्। तदा शेषस्य सङ्गावात्त-साच्छेषात्पुनरवदेयमिति चेत्॥ मैवम्। तस्य शेषस्यान्यथा प्रतिपत्त्या शंयुवाक-कालीनमस्यण्डपयावरुडावात्। तस्मादवत्तनाशे द्रव्याभावादिडादिकं लुपते ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

शेषभक्षाः विमन्येषामृतिजां वान्यभक्षणम्। ऋतिजां परिसंख्यानात्स्वाम्यप्राप्ती ततो ऽन्तिमः॥ ४॥

दर्शपूर्णमासयोर्ये प्राशिचादिशेषभक्षास्तेषां भक्षणमृत्विग्भ्यो ऽन्येः कर्तव्यम् । कुतः । ऋतिजां परिसंख्यातलात् । ऋतिजां कर्मकरत्वादेव भक्षणप्राप्ती सत्यां पुनर्प्यवमास्रायते । यजमानपञ्चमा इडां भक्षयन्तीति । तदेतत्पुनरास्रातं परिसंख्यार्थम् । यजमानसिहता ऋतिजः प्राशिचादिकं न भक्षयेपुरित्यर्थः । तसादृति-

ग्भो ऽन्येषां प्राशिचादिभक्षणमिति चेत्॥ मैवम्। यजमानस्य कर्मकरत्वाभावेन पूर्वमप्राप्तं भक्षणमनेन विधीयते। तसादपरिसंख्यातलाहितज एव प्राशिचा-दिभक्षणम्॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

कपालभेदने होमो भग्ने घृष्टे ऽथवोभयोः। श्राद्यो भेदस्य भङ्गत्वात्मंस्कार्यत्वेन मध्यमः॥५॥ संस्कृताविनिमन्नत्वािचत्यािनत्यविरोधनम्। निमिन्नता समा भङ्गे घर्षे वा तहुयोहुँतिः॥६॥

दर्शपूर्णमासयोः कपालं प्रकृत्य श्रूयते । भिन्ने जुहोतीति । तन भेदशन्दस्य भङ्गवाचित्वात्कपालभङ्गे सो ऽयं होम इत्येकः पद्यः । होमस्य संस्कारहपत्वा-दत्यन्तभङ्गे संस्कार्यभावात्तं घर्षमानजन्येषद्वङ्गस्यापि भेदशन्दार्थत्वात्कपाले घृष्टे सत्ययं होम इति हितीयः पद्यः ॥ संस्कारपद्ये भिन्नशन्दस्य संस्कार्यप्रतिपादनेनो-पद्ययान्तिमित्तप्रतिपादकतं न स्यात् । तथा सति होमस्य नैमित्तिकत्वाभावेन नित्यत्वं वक्तव्यम्। कपालभेदस्य कादाचित्कत्वात्तंस्कार्यमनित्यमिति नित्यानित्य-संयोगविरोधः प्राप्नोति । ततो भिन्नशन्द्ये निमित्तप्रतिपादकः । निमित्तवं च भङ्गसंघर्षयोः समानम्। तस्मादुभयोरिप निमित्तयोनैंमित्तिको होमः कर्तव्य इति राज्यानः ॥

## पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

क्षामे यागो इयोः सर्वेदाहे वा पूर्ववदूयोः। श्रंशदाहस्य नित्यत्वात्सर्वेदाहे पुनर्येजिः॥ ७॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। अथ यस्य पुरोडाशी क्षायतस्तं यद्गं वरुणो गृह्णाति। यदा तडिवः संतिष्ठेताथ स तदेव हिविनिवेषेत्। यद्गो हि यद्गस्य प्रायश्वितिरिति। अस्यायमर्थः। यस्य यद्गस्य पुरोडाशावाग्रेयाग्रीषोमीयौ क्षायतो ऽत्यन्तदा-हेन भसीभवतस्तं यद्गं वरुणो गृह्णाति। न तयं यद्गो यजमानाय फलं प्रयन्ध-ति। यदि तादृशहविष्को यद्ग आ समान्नेरनुष्ठीयेत। तदा तत्रत्यवायपरिहाराय पुनस्तदेव हिविनिरुप्य यञ्जमनुतिष्ठेदिति। तच पुरोडाशे क्षामे सित यो यागो वि-हितः स पूर्वोक्तभेदन्यायेनाल्पदाहसर्वदाहयोर्वयोरिप कर्तव्य इति चेत्॥ मैवम्। तप्तेषु कपालेषु पुरोडाशमवस्थाप्योपर्यङ्गौरिधिवासने कृते सित सूक्ष्मांशदाहस्य वर्जियतुमशक्यतेन नित्यतात्पुनयागस्यांशदाहो निमिन्नं न भवति । सर्वदाहस्तु कादाचित्कत्वान्निमिन्नमिति तचैवयं प्रायश्चित्तरूपेष्टिः॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

श्रात्तीं पञ्चश्रावो यः स दोहड्यसंक्षये।
एकनाशे ऽपि वाद्यो ऽस्तु हिवर्वदुभयोक्तितः॥ ।।
हिवरान्ध्रेक्तिमावेण निमित्तं पर्यवस्यति।
उभयोक्त्यविवक्षायामेकनाशे ऽपसी भवेत ॥ ०॥

दर्शपूर्णमासयोदींही प्रकृत्य श्रूयते। यस्योभयं हिवरार्त्तिमार्छेदैन्द्रं पञ्चशराव-मोदनं निर्वपेदिति। सो ऽयं यागो दोहडयक्षयं निमित्तीकृत्यानुष्ठेयः। न लेकदो-हस्र्यम्। कृतः। उभयशब्दस्य श्रुतत्वात्। ञ्लार्त्तिशब्दस्य विशेषण्लेन श्रूयमाणो हविःशब्दो यथा विविद्यतार्थः। तथा हविःशब्दविशेषण्स्योभयशब्दस्यापि वि-विद्यतार्थेलादुभयहविरार्त्तिरेव निमित्तमिति चेत्॥ मैवम्। ञ्लार्त्तिमाचोपन्यासे साकाङ्कृत्वान्तिमित्तं न पर्यवस्यतीति हविःशब्दार्थो विविद्यत्वयः। तावतैव नि-मित्तस्य पर्यविस्तत्वादुभयशब्दार्थो न विविद्यतः। हविरार्त्तिमाचस्य निमित्तवे सित्त सायंदोहमातदींहात्स्यीरुभयोनिमित्तलं सिड्यमेवाचोभयशब्देनानूद्यते। तस्मा-देकनाशे डयनाशे ऽयसावोदनो निर्वपणीयः॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अभिषुत्य तती हुत्वा खादेदेकैकहेतुता। संहत्य वा निमिन्नोक्ती साहित्याविधितो ऽियमः ॥ १०॥ होमाभिषवकर्ताच भक्षाङ्गलेन चोद्यते। निमिन्नतार्थिकी तस्मात्साहित्यं हेतुगं मतम् ॥ ११॥ ज्योतिष्टोमे स्रूयते। हविधाने यावभिरभिषुत्याहवनीये हुत्वा प्रत्यञ्बः परेत्य सदिस भक्षान्भक्षयन्तीति । तत्राभिषवहोमयोरेकैक एव भक्षणहेतुः । कुतः । सा-हित्यस्याविधेयत्वात् । अभिषवहोमावत्र निमित्तत्वेनोच्येते । तत्र साहित्यविधी वाक्यं भिद्येत । अभिषवहोमी भक्षणहेतू । ती च सहितावित्येवं तक्केदः । तसा-त्साहित्यस्याविधेयत्वादभिषवहोमयोः प्रत्येकं भक्षणनिमित्तत्विमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ नात्र निमित्तमुपन्यस्यते । किंतु होमाभिषवयोः कर्ता भक्षणं प्रत्यक्कत्वेन पूर्वम-प्राप्तत्वाद्विधीयते । तथा सत्यभिषवहोमयोर्येकिमित्तत्वं प्रतीयते तदार्थिकमिति वाक्यभेददोषाभावात्साहित्यं प्रतीयमानं विविक्षितिमिति संहतयोरेव तयोर्नि-मित्तत्वम् ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

एको ऽपि वह्मनुगमः पुनराधेयकारणम्। हावेव वाद्यो हिलोपेक्षणात्पञ्चशराववत् ॥ १२॥ हयोरुत्पादकलेन पुनराधेयचोदना। नैकस्यातो द्यनुगमो हेतुः सूर्योदयादिगः॥ १३॥

अगिहोने श्रूयते। यस्योभावगी अनुगताविभिनिक्षोचेयातां सूर्यो वाभ्युदियान्युनराधेयं तस्य प्रायिष्वित्तिरिति। आहवनीयगाहेपत्यावुभावगी अनुगती नष्टी यदा भवतः। तदा सूर्यस्यास्तमय उदयो वा यदि भवेतः। तदा पुनराधेयं कर्तथ्य-मित्यथेः। तत्र यथा पत्रश्रराववाको निमित्तविशेषणभूत उभयश्रन्दार्थो न विविद्याः। तथा निमित्तस्य वृद्यनुगमस्य विशेषणं डित्तमुपेक्षणीयम्। तत एकस्याप्यनुगमस्य निमित्तत्वमस्तीति चेत्॥ मैवम्। अग्री आद्धीतेति डित्वविशिष्टयोर्थ्योस्त्यादनाय पुनराधेयं चोदितम्। न लेकस्योत्पादनाय। न ह्येकस्मिन्ननुगते इयोन्स्त्यादनं संभवति। तस्मान्नीमित्तिकडित्वोपपत्तये निमित्तयोरिप वृद्यनुगमयोर्डितं विविद्यात्थम्। तस्मादस्तमयकाल उदयकाले वा विद्वयनाशः पुनराधेयहेतुः॥

## नवमाधिकरणमारचयति ॥

द्रव्यप्रतिनिधिः पञ्चशरावी भिन्नकर्म वा। दोहहयार्त्तितो दर्शे द्रव्यं स्यादीप्सितनतः ॥ १४॥ प्राप्ते कर्मणि नैकेन विधिना द्रव्यदेवते। शक्ये विधातुं ताभ्यां तु विशिष्टं कर्म चोद्यते ॥ १५॥

यो ऽयं पच्चशराव श्रोदनः पूर्वमुदाहतः। नासी कर्मान्तरह्मः। किंतु पूर्विसिन्नेव कर्मणि दोहहयहपे द्रव्ये ऽपचिरते सित तत्प्रतिनिधिद्रव्यत्नेनायं विधीयते। कुतः। दर्शयागे द्रव्यस्यापेक्षितत्वादिति चेत्॥ मैवम्। ऐन्द्रं पच्चशराविमिति द्रव्यदेवतयोः प्रतीती कर्मान्तरिवधेवारियतुमशक्यत्वात्। यदि पूर्विसिन्नेव कर्मग्युभयं विधीयते। तदा कर्मणः प्राप्तत्वादुभयोर्द्रव्यदेवतयोर्विधी वाक्यं भिद्येत। तसाह्-व्यदेवताभयां विशिष्टं कर्मान्तरं विधीयते॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

दर्शे प्रत्यासाय एतदङ्गं वा हिवरार्त्तितः। दर्शयागे निवृत्ते ऽस्य प्रत्यासायतया विधिः॥ १६॥ पूर्वद्रव्यविनाशे ऽपि द्रव्यस्यान्यस्य संभवात्। अनिवृत्तेस्तदङ्गं स्यादार्त्तिवैगुग्यहानये॥ १९॥

पञ्चशरावद्रव्यक्तमिन्द्रदेवताकं यत्कमीन्तरं कथितं तदेतद्दर्शयागस्य प्रतिनिधिन्तेन विधीयते। कुतः। उभयहविरान्धां दर्शयागस्य निवृत्तत्वादिति चेत्॥ मैवम्। पूर्वयोद्धिपयसीनीशे ऽपि पयोग्नरेख दध्यन्तरेख च दर्शे ऽनुष्ठीयमाने हिव-रार्त्तिकृतं वैगुएयं परिहरत्नयं पञ्चशरावयागी दर्शयागस्याङ्गं भवति ॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सत्त्रायागुरते यो ऽयं यजेडिश्वजितेत्यसी।
यः को ऽपुत प्रवृत्तः स्याद्प्रवृत्तो ऽथवायिमः ॥ १८॥
श्रविशेषात्रवृत्तो ऽस्तु सत्त्राङ्गं हि तथा भवेत्।
निमित्तोक्तेरप्रवृत्तः प्रायश्चितं चरेदिदम् ॥ १९॥

इदमासायते। यः सन्तायागुरते स विश्वजिता यजेतेति। आगुरते संकल्पयति। तत्र सन्तं संकल्य कश्चिदनुष्ठातुं प्रवृत्तः। अपरी न प्रवृत्तः। तयोरूभयोर्मध्ये यः को ऽपि विश्वजिता यजेतेति। विशेषस्याश्रवणात्। एवमप्रवृत्त एव यजेतेत्यपि विशेषो न श्रूयते। तसादुभयोरत्यतर इत्याद्यः पक्षः। सन्ते प्रवृत्तस्य विश्वजिदनु-ष्ठाने सन्त्राङ्गन्वं विश्वजितो लभ्यते। तसात्रवृत्त एव विश्वजितं कुर्यादिति हि-तीयः पक्षः॥ यः सन्त्रायावगुरत इति निमिन्नत्वेनोपन्यासात्संकल्य यदि सन्तं नानुतिष्ठेत्। तदा प्रायश्वित्रार्थे विश्वजिद्यागं कुर्यादिति राह्यानाः॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

वत्सैर्देशें सवत्सस्य वत्समात्रस्य वा विधिः। व्रतकालं लक्षयेद्वा वत्सयुक्ते व्रते विधिः॥२०॥ भाति रागाद्वतप्राप्तेर्वेत्समात्रं विधीयते। व्रतस्याकरणं वत्सः कालगीस्तदपाकृतेः॥२१॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। विहेषा पूर्णमासे वतमुपैति वत्सैरमावास्यायामिति। वतं भोजनम्। अत एवासायते। अमाषममांसं बहुसिपैष्कं वतयतीति। तदेत- व्वतं वत्ससंयुक्तमच विधीयते। कृतः। वत्सैरिति तृतीयया साहित्यस्य प्रतिभाना- दित्येकः पक्षः। रागत एव प्राप्तवाव्वतं न विधातव्यम्। किंतु वत्समाचं विधीय- तामिति वितीयः पक्षः॥ न हि वत्सः पाएयादिवव्वतस्य करणम्। ततो न तस्य विधिः। किंतु वत्सानामपाकरणेन काल उपलक्ष्यते। तस्मिन्काले वत- मुपेयात्॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

सान्नाय्यिनः स कालः स्यादितरस्यापि वायिमः। वत्ससन्त्राह्मस्यकालो स्रन्यस्यायस्यतो ऽन्तिमः॥ २२॥

यस्य सान्नाय्यमस्ति तस्यैवायं व्रतकालः। कुतः। लक्षकस्य वत्सापाकरणस्य सङ्गावात्। यस्त्रमावास्यायां सान्नाय्यं न करोति। किंतेन्द्रायं पुरोडाणं करोति। न तस्य वत्सापाकरणमस्ति। नापि पौर्णमास्यां तिडद्यते। तस्मात्मान्नाय्यिन एव स काल इति चेत्॥ मैवम्। वत्सापाकरणाभावे ऽपि तदुपलिक्षतकालस्य विद्यमानत्वात्। तस्मात्मवेस्यापि स कालः॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

प्रस्तरं शाखया युक्तं हरेन्छाखा विधीयते। कालो वा प्रतिपत्त्यर्थः प्रहत्याचोपलस्यते ॥ २३॥ आद्यो ऽङ्गत्वविधेभानात्र्यतिपत्तिमपेस्रते। शाखोपयुक्ता तेनान्यः प्रस्तरे प्रतिपादनात्॥ २४॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते। सह शाखया प्रस्तरं प्रहरतीति। तच प्रस्तरप्रहरणं प्रति शाखाया अङ्गलेन विधिभीसते। सत्यङ्गले शाखया विना प्रस्तरप्रहरणस्य वैगुण्यप्रसङ्गात्सान्नाय्यरहितेनापि शाखा संपादनीयेति चेत्॥ मैवम्। शाखा वत्सापाकरणादावुपयुक्ता। तस्याः पुनरङ्गलविधिने संभवति। विनियुक्तविनियोगस्यान्याय्यलात्। तसान्धाखा प्रतिपित्तमपेश्चत इति तत्प्रतिपत्त्यर्थः कालः प्रस्तरप्रहरणेनोपलक्ष्यते। तथा सति यदा प्रस्तरं प्रहरति। तदा शाखामपि विद्यमानां प्रहरेत्। न तु सान्नाय्यरहितेन संपादनीया॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥

पज्यमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
इष्टिरभ्युद्ये द्शांत्कमान्यदुत देवताः।
पूर्वास्त्याज्या विशिष्टस्य विधानादन्यकर्मे तत् ॥ १॥
प्रकृतप्रत्यभिज्ञानाच कर्मान्तरचोदना।
देवताः प्रकृतास्त्यक्का द्रव्यमन्याभ्य उच्यते ॥ २॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। यस्य हिविनिहः पुरस्ता चन्द्रमा अभ्युदेति चेधा तर्षुलान्विभजेत्। ये मध्यमाः स्युस्तानयये दाचे पुरोडाश्रमष्टाकपालं कुर्यात्। ये स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्रदाचे दधंश्वरुम्। ये ऽणिष्ठास्तान्विष्णवे शिपिविष्टाय शृते
चरुमिति। अयमर्थः। दर्शभान्या केनिचचतुर्दश्यां हिविनिरुष्तं भवति। ततः
प्रत्यूषे पूर्वस्यां दिशि चन्द्रमा अभ्युदेति। तदा निरुप्तास्तर्र्षुलास्त्रेधा विभक्तव्याः।

अखिराडता ईवन्खिराडता अतिसूद्रमंकणाश्चेति वैविध्यम्। ते विविधा दावादि-गुणविशिष्टेभ्यो ऽग्न्यादिदेवेभ्य इति । तदेतत्रकान्ताद्दर्शकर्मणो ऽन्यत्कर्म । कुतः । कालापराधप्रायश्चित्रार्थे द्रव्यदेवताविशिष्टस्य कर्मगो विधीयमानलात्। तत इदं प्रायिश्वतं कृत्वा परेद्युर्देशेकमे नानुष्ठेयिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ हविनिरुप्तमिति प्रकृतं यह्र्भक्म तत्परित्यज्य कर्मान्तरविधिकस्पने प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये प्रसज्येया-ताम्। अतस्त्रस्मिनेव प्रकृते कर्मणि निरुप्तस्य हिवषः पूर्वदेवताभ्यो दर्शसंविध-नीभ्यो ऽपनयो ऽचाभिधीयते । तगडुलोपलिक्षतं यद्धविदेधिरूपं वीहिरूपं च पुर्वेद्युनिरुप्तं तडविः पूर्वेदेवतात्मनो ऽयेरिन्द्राच विभजेदिति देवताहविषोः पर-स्परिवभागो ऽच विधीयते। न तु तग्डुलानां स्थविष्ठमध्यमाणिष्ठरूपस्त्रिविधवि-भागो विधीयते । तस्य प्राप्तलात् । ये मध्यमाः स्युरित्यादिविनियोगभेदादर्थप्राप्तः स विभागः। ततः पूर्वदेवतास्यक्का दातृतादिगुणयुक्ताभ्यो ऽग्न्यादिदेवताभ्यः पूर्वेनिरुप्नं हिनः प्रदातव्यम् ॥ ननु प्रतिपदि प्रातर्निवापकालः। न तु दर्शे। तथा सित दर्शक्षान्यापि चतुर्देश्यां निर्वापाभावाचिवीपादूर्धं चन्द्रोदयो न प्राप्नोति। नैष दोषः। दभ्रो ग्रहकालीनलेनार्थिसिडे पूर्वेद्युर्दीहातञ्चने तदभिप्रायेगा निरुप्त-मित्युच्यते । यद्या । त्रीहिनिवापो ऽपि पूर्वेद्युर्विकल्पितः । तथा च श्रूयते । यदि विभियादभि नोदेखतीति महापाचे हवीं षि निर्वपेदिति । ऋयमर्थः । भान्या प्रमाणेन वा दर्शो ऽयमिति निश्चितवतश्चन्द्रो ऽभ्युदेथतीति भीतिनीस्ति । तदा तस्मिचेव दिने प्रौढपाने सर्वाणि निर्वपेदिति । ऋतो निरुप्तस्यैव हिवषस्तस्मि-चेव कर्मणि कालव्यत्यासं निमित्तीकृत्य देवतान्तरसंयोगरूपः प्रयोगप्रकारभेद उपदिश्यते । ततो दर्शस्यैवायं नैमित्तिकः प्रयोगः । न तु दर्शलोपप्रायश्वित्त-मिति नैमित्तिकं दर्शप्रयोगमनुष्ठाय पश्चात्स्वकाले नित्यो ऽपि दर्शप्रयोगो ऽनु-शातव्यः॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

देवत्यागस्तथोपांशावश्रुते देवतान्तरे। यागलोपो ऽप्रसक्ततात्कृताचिन्तेयमिष्यते ॥३॥

पूर्वीदाहते वाक्ये यथा पुरोडाशे सान्नाय्ये च हविषि पूर्वदेवतात्यागः। तथै-

वोपांश्रुयाजहिवधाज्ये पूर्वदेवतां त्यक्का प्रयोगान्तरं कर्तव्यमिति चेत्॥ मैवम्। पुरोडाश्रसान्नाय्ययोरिवाज्ये देवतान्तरस्याश्रवणात्। तस्मात्पूर्वदेवतायास्यक्कत्वा-द्यदेवताया अश्रवणाच निर्देवत उपांश्रुयाजो लुपते॥ ननूपांश्रुयाजस्य दशें प्रसिक्तिरेव नास्ति। तन्तुतो देवतापनयो लोपो वेति चेत्। एवं तर्हि कृत्वा-चिनास्तु॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ऊर्धं चन्द्रोदये सेष्टिर्निवीपात्पूर्वमणुत । उक्तेराद्यो ऽन्तिमः पक्षो निरुप्तेरिववक्षया ॥ ४॥

सा पूर्वोक्ताभ्युद्येष्टिहेनिर्निर्वापार्ट्धं चन्द्रोद्ये सित कर्तव्या। निरुन्नं हिनरभ्यु-देतीत्युक्तलादिति चेत्॥ मैवम्। हिन्नरभ्युद्यस्य निमिन्नत्वेन तिड्छिषणस्य निर्वा-पस्यानिनिष्ठातलात्। अन्यथा नाक्यभेदापन्नेः। यस्य हिनरभ्युदेति तच्च हिनर्यदि निरुप्तमित्येवं नाक्यभेदः। तस्मान्निर्वापात्रागपि चन्द्रोद्ये सत्यनिहितकाले कर्मो-पक्रममानेण्यमिष्टिः कर्तव्या॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्राक्पाकृतीभ्यो निर्वापो वैकृतीभ्यो ऽथवायिमः। तस्डुलोक्तेवैंकृतीभ्यो हविमाचोपलक्षसात्॥ ॥॥

निर्वापाम्राग्यदा चन्द्रोदयः। तदा चन्द्रोदयाद्ध्वे क्रियमाणो निर्वापः प्राकृतीभ्यो देवताभ्यो युक्तः। कृतः। तगुडुलान्विभजेदिति वाक्येन तगुडुलीभावादूर्ध्वं प्राकृतदेवतापनयश्रवणात्। निर्वापस्तु बीहीणामेवेति तिस्मिन्काले प्राकृत्यो ऽग्न्यादिदेवता नापनीता इति प्राप्ते ब्रूमः॥ वैकृतीभ्यो दातृन्वादिगुणयुक्ताभ्यो ऽग्न्यादिदेवताभ्यो निर्वापः कर्तव्यः। कृतः। तगुडुलश्च्देन हिविभावस्योपलक्षणात्। श्रन्यथा दिधपयसोरतगुडुलन्तेन देवतापनयो न स्यात्। हिविभाविन
वक्षायां तु बीहीणामिष हिविष्ट्वेन प्राकृतदेवतासंबन्धमपनीय देवतान्तरसंबन्धस्य
कर्तुं युक्तनाडैकृतीभ्यो निर्वपेत्॥

# पन्नमाधिकरणमारचयति ॥

प्राकृतीभ्यो ऽस्पनिवीपे ऽभ्युद्ये शिष्टतग्डुलान्। प्राकृतीभ्यो वैकृतीभ्यस्तूष्णीं वा निवेपेदिह ॥ ६॥ प्राकृतीभ्यः प्रवृत्तत्वाडेकृतीभ्यो निमित्ततः। शिष्टांशस्यापदार्थनादसंयोगादिहान्तिमः ॥ ७ ॥

यदा प्राकृतीभ्यो मुष्टिमाचे निरुप्ते सति चन्द्रो ऽभ्युदेति। तदा मुष्टिचयरू-पो ऽविशष्टो ऽशः प्राकृतीभ्यः स एव निवैप्तयः। कुतः। प्राकृतीनां प्रवृत्तवा-दित्येकः पद्यः। चन्द्रोदये निमित्ते सित नैमित्तिकस्य पूर्वदेवतापनयस्यावश्यंभा-वाहेकृतीभ्यो ऽवशिष्टांशनिवाप इति हितीयः पद्यः॥ अस्तु प्राकृतदेवतापनयो निमित्ताधीनः। अन्यदेवतासंयोगस्वंशस्य न संभवति। अन्याश्व देवताः प्राकृ-तदेवतास्थाने निवेशनीयाः। प्राकृतदेवतानां च निर्वापपदार्थेन संयोगः क्रुप्तः। न तु पदार्थां शेन । तत्स्थानपतितानां वैकृतीनां च नां शसंयोगी युक्त इत्य-स्यांशस्य प्राकृतीभ्यो ऽपनीतलाडेकृतीभिरसंयोगाच तृष्णीमेव निर्वाप इति रा-हानाः॥

#### षष्ट्राधिकरणसारचयति ॥

सेष्टिः सान्नाय्यिनो वा स्यादन्यस्यापि दिधश्रुतेः। नान्यस्येत्ययिमो ऽन्यः स्याद्देवमानविधानतः ॥ ७॥

न हि सान्नाय्यरहितस्य दिधपयसी विद्येते। तदभावे च दधिन चहं शृते चह-मिति विधिन संगच्छेत । तसात्साचाय्यिन एव सा पूर्वीक्ताभ्युदयेष्टिरिति चेत्॥ मैवम्। अप्राप्ता देवता एवाच विधीयनो। दिधपयसीरिप विधाने वाक्यं भि-द्येत । ततस्तगुडुलवस्राप्तयोदेधिशृतयोर्नूद्यतया विध्यभावादुदके चरुश्रपणसंभ-वाच मानाय्यवदन्यस्यापि सेष्टिरस्ति ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

सन्त्राय दीक्षितानां चेत्साम्युत्थानाभिवाञ्छनम्। यजेडिश्वजिता क्रीते राजन्ये तत्पुरापि वा ॥ ९ ॥

ञ्जाद्यः सोमविभागोक्तेरकीते तदसंभवात्। ऋषेप्राप्तविभागस्यानुवादादिनामो भवेत्॥ १०॥

इदमास्रायते । सन्ताय दीक्षितानां साम्युत्तिष्ठासेत्सोमं प्रविभज्य विश्वजिता यजेतेति । सन्तिणां मध्ये यः को ऽपि सन्तैकदेशमनुष्ठाय सन्तं परित्यज्य यदि गन्तुमिन्छेत्। तदा स्वकीयं सोमं विभज्य तेन सोमेन विश्वजिद्यागं कुर्यादित्यर्थः। तदेतिद्विश्वजिदनुष्ठानं सोमे क्रीते पश्चादुत्तिष्ठासायां भवति । न तु पूर्वम्। कुतः । उच्यमानस्य सोमविभागस्य सोमक्रयात्पूर्वमसंभवादिति चेत्॥ मेवम्। नाच सोमविभागो ऽङ्गन्तेन विधीयते । किंतु क्रीतराजकस्य द्रव्यान्तरविभागवद्रागप्रान्त्रो ऽनूद्यते । सोमयहणं तु प्रदर्शनार्थम्। तस्मादुत्तिष्ठासां निमित्तीकृत्य विश्वजिन्माचस्य विधानात्सोमक्रयात्मागप्युत्तिष्ठासोविश्वजिद्ववित ॥

ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिष्टोमे डादण स्युदीक्षा एकादयो ऽथवा। स्याङ्गतेर्वननादाद्यः प्रत्यक्षश्रुतितो ऽन्तिमः ॥ १९॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे दीक्षापक्षाः श्रूयन्ते । तत्कल्पसूचकार उदाजहार । एका दीक्षा तिस्र उपसद पन्नमीं प्रमुतिस्तस्रो वा दीक्षास्तिस्र उपसदः सप्तमीं प्रमुत्तश्चत्रस्ते वा दीक्षास्तिस्र उपसदः सप्तमीं प्रमुत्तश्चत्रस्ते वा दीक्षास्तिस्र उपसदो ऽष्टमीं प्रमुत इति । तथान्यदिप श्रुतम् । डा-दश्च दीक्षा इति । दीक्षणीयेष्ट्या संपन्नः संस्कारो दीक्षा । सा चैकिस्मिन्दिने ऽनुष्टा-नादेका भवति । तद्र्व्वे चिषु दिनेषूपसन्नामका होमाः । पन्तमे दिने सोमयागः । एवं चिषु चतुर्षु डादश्मु वा दिनेषु दीक्षाधमा वाङ्ग्रियमादयो ऽनुवर्तनीया इत्यर्थः । तच ज्योतिष्टोमे डादश्वदीक्षापक्ष उपादेयः । कुतः । डादश राचीदीक्षित्तो भृतिं वन्वीतेति श्रवणात् । यज्ञार्थ याञ्चया द्रव्यसंपादनं भृतिवननम् । तच्च नित्यम् । तत्संयोगेन डादश्वपक्षो ऽपि नित्यः । एकादिपक्षाणां तु विकृतिषू-कर्ष इति भाषकारस्य मतम् ॥ तदेतत्पूर्वपक्षीकृत्य वार्त्तिककारेणैवं सिज्ञानः कृतः । दीक्षितो भृतिं वन्वीतेत्येतावदेवाच विधीयते । डादश्व्यक्तिस्तु प्रदर्शनार्था । एवं सित प्रत्यक्षश्रुतिसिङ्घा एकादिपक्षा श्रवाधिता भविष्यन्ति । तसात्तर्वे पक्षा ज्योतिष्टोमे विकल्पिताः ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

बादशाहे किमेकादिविकल्पा बादशैव वा। आद्यः प्रकृतिवत्वस्यां बिकानामुक्तितो ऽन्तिमः ॥ १२॥

बादशाहस्य ज्योतिष्टोमविकृतिलादेकादिदीक्षा बादशाहे विकल्पिता इति चेत्॥ मैवम्। अभीन्धत एव दीक्षाभिरिति श्रुतस्य दीक्षावहुत्वस्य वाक्यशेषेण बादशसंख्यायां पर्यवसानात्। तथा च षरसंख्याकानि विकानि श्रूयन्ते। बाभ्यां लोमावद्यति। बाभ्यां त्वचम्। बाभ्यामसृक्। बाभ्यां मांसम्। बाभ्यामस्थि। बाभ्यां मज्जानमिति। किं च। षद्विंशदहो वा एष यद्द्रादशाह इत्यासातम्। तची-पसदो बादश सुत्या बादशेत्येतदिववादम्। तथा सित दीक्षाणां बादशत्वमन्तरेण षद्विंशत्संख्या न पूर्यते। तस्माद्द्रादशाहे बादशेव दीक्षा नियताः॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

गवामयन उक्ता तु या काचित्पूर्शिमाथवा। चैची माध्युत काचित्स्याद्विशेषात्मश्रंसया ॥ १३॥ चैची स्यात्क्रय एकाष्टकायामित्युपवर्शितम्। माध्यकृष्णाष्टमी लेकाष्टकातो माध्यपूर्शिमा ॥ १४॥

गवामयने श्रूयते। चतुरहे पुरस्तात्गीर्शमास्यै दीक्षेरन्। तेषामेकाष्टकायां क्रयः सं-पद्यत इति। पौर्शमास्याः पूर्विसिंश्वतुरहे दीक्षेरन्। एकाद्श्यां दीक्षामास्नेत। तथा सित पौर्शमास्या उपरितने सप्तमीदिने द्वादश दीक्षा पूर्यन्ते। तदुपरितन्यामष्टम्यां सोमक्रय इत्यथः। तत्र विशेषस्यानुक्तताद्या काचित्पूर्शिमेत्येकः पक्षः। चित्रापूर्श-मासे दीक्षेरन्। मुखं वा एतत्संवत्सरस्य यिच्चापूर्शमास इति प्रशस्यमानतया चै-नी पौर्शमासीति द्वितीयः पक्षः॥ याज्ञिकसमाख्यया माध्यकृष्णाष्टम्या एकाष्ट-कात्वात्तत्र सोमक्रयसंपत्तये माध्याः पौर्शमास्याः पूर्वस्थामेकादश्यां दीक्षारब्यया॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

कुतो ऽयवभृथोत्कर्षे जुहुयादियहोचकम्। न वाद्यो ऽप्रतिषिड्वतानीवं दीक्षानुवर्तनात्॥ १५॥ ज्योतिष्टोमे दीक्षोपक्रमदिनमारभ्य पत्रमे सप्तमे वा दिने मुन्या भवति । तसिमन्पुत्यादिने विषु सवनेष्वनुष्टितेष्ववभृषः कर्तव्यः । तस्मिन्कृते दीक्षानियमा
निवर्तन्ते । तथा सित कदाचिद्दैवान्मानुषाद्वा विद्यादवभृषस्य केषुचिद्दिनेषूक्षों
भवति । तेषु दिनेषु दीक्षितियमा न सिन्ता । कुतः । नियमावधेरवभृषकालस्यातिक्रान्तवात् । ते च नियमा एवमान्यायन्ते । दीक्षितो न ददाति न पचित
न जुद्दोतीति । तेषां नियमानामभावे प्रागणवभृषाद्दानहोमादयः कार्या इति
प्राप्ते ब्रूमः ॥ दीक्षोन्मोचनस्यावभृषः साधनम् । न तु कालः । ऋतो ऽवभृषकाले ऽतिक्रान्ते ऽपि यावदवभृषं दीक्षानुवर्तत इत्यवभृषोक्तेषे दीक्षितधर्माणां
निषेधानामणुक्कषाद्दानहोमादयस्तेषु न कार्याः ॥

ह्याद्याधिकरणमारचयति ॥

दीस्रानुवृत्ती कर्तव्यः प्रतिहोमो न वायिमः। पुंदोषान्त तथायस्य दीस्रायां शास्त्रवारणात्॥ १६॥

श्रवभृषोक्तर्षे दीक्षानुवृत्ती यावत्सु दिनेष्वियहीचं न हुतं तावत्कालीनापराध-परिहाराय प्रतिहोमः कर्तव्यः। यथा सायंकालीने प्रातःकालीने वा होमे पुरुषा-पराधातिपतिते कालान्तरे होमः क्रियते। तहत्। श्रस्ति द्यच पुरुषापराधः। श्रवभृषोक्तर्षस्य तत्कृतवात्। न खल्ववभृषोत्कर्षः शास्त्रेण विहितः। तस्माप्र-तिहोमः कार्य इति प्राप्ते बूमः॥ भवत्ववभृषोत्कर्षो ऽपराधकृतः। तथापि दी-श्रायामनुवृत्तायां दीश्चितो न ददातीत्यादिशास्त्रेणैव होमो निवारित इति नास्ति होमकर्तव्यता। सायंकालीनादिहोमस्य तु कर्तव्यस्यैव सतो ऽकरणात्रितिहोमः प्राप्तोतीति वैषम्यम्॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

दैवादुदवसानीयोत्कर्षे होमे कृतिनै वा। कृतिदीस्त्रोन्मोचनाचो पुनराधेयसंमितेः॥ १७॥

कृते ऽवभृषे पश्चादुदवसानीयेष्टिर्विहिता। सा यदि केनापि निमित्तेनोत्कृष्टा। तदानीमवभृषेन दीक्षाया उन्मुक्तलादीक्षितो न ददातीत्यादिनिषेधाभावाडोमः कर्तव्यः। तदकरणे च प्रतिहोमः कार्य इति चेत्॥ मैवम्। एतया पुनराधेयसं-मितयेष्ट्वायिहोचं जुहुयादिति वचनेनोदवसानीयायां कृतायां पश्चादियहोचाधि-कारप्रतिपादनात्। ततस्तदुकर्षे ऽियहोचं प्रतिहोमं वा कुर्यात्॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

कृत्वाचिन्ताक्रमो नो चेत्रातिहोमे ऽतिपाततः। क्रमो ऽस्त्विप्रिष्टोमकादौ सायं षोडशिनीतरः॥ १६॥

श्रवभृथोदवसानीययोहलार्षे होमकातेव्यतां तदकरणे प्रतिहोमं वाभ्युपेत्य कृत्वा-चिन्ता क्रियते। श्रवभृथोदवसानीययोरिष्ट्योरनुष्ठितयोः सत्योः पूर्वमितपन्नानां होमानां प्रतिहोमा युगपडहवः प्राप्ताः। तेषु नियामकाभावानास्ति नियतः क्रम इति पूर्वपन्नः॥ श्रातिपातकमस्य बुडिस्थस्य त्यागे कारणाभावात्र्यतिहो-मे ऽपि स एव क्रम इति राज्ञानाः। तचापिष्टोमस्य सूर्यास्तमयात्रागेव समाप्त-वात्सायंहोमः प्रथममतिपद्यते। षोडणिनस्तु राची समाप्तेः प्रातहोंमः प्रथम-मतिपद्यते। तस्मादनेनैव क्रमेण प्रतिहोमं कुर्यात्॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

भिन्ने होमो यन तन प्रकृते वा निमिन्नतः। सर्वेन स्यात्मलिताय प्रकृतेनेकवाकाता ॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। भिन्ने जुहोति। स्वन्ने जुहोतीति। तच पाचभेदद्रव्य-स्वन्दनयोहीमनिमित्तवात्क्रवन्तरेषु लोकव्यवहारे वा यच निमित्तं संपद्यते तच सर्वच होतव्यमिति चेत्॥ मैवम्। फलकल्पनाप्रसङ्गात्। प्रकृतेन तु दर्शपूर्णमा-सक्तमेणा सहैकवाक्यतायां तत्फलेनैव फलवन्नं सिध्यति। तस्माद्शपूर्णमासयो-हक्तनिमित्तेन क्रियमाणो होमस्तदङ्गम्। न तु गृहदाहेष्टिवत्स्वतन्तं कर्म ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

व्यापन्नमपु किं तत्यादिनश्चेयमहेतुतः। श्रायाभोज्यं केशकीटद्रिकतं तत्प्रसिद्धितः॥ २०॥ इदमासायते। व्यापनमप्तु हरतीति। तच व्यापनशब्दस्यार्थो निश्चेतुमशकाः शक्यो वेति संशयः। निश्चायकस्य हेतोरभावादशका इति चेत्॥ मैवम्। केशकी-टादिभिट्टेषितं यद्व्यमार्थेरभोज्यं तदेवाच प्रसिडवलाद्यापनमिति निश्चेतुं शक्यते॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

उद्गातुः प्रतिहर्तुश्च सहापछेदने ऽस्ति न।
प्रायश्चित्तमुतास्यच न निमित्तविघाततः ॥२१॥
एकैकस्यैव विछेदकर्तृताच विहन्यते।
कालमाचं तु तचैकं प्रायश्चित्तमतो भवेत ॥२२॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यद्युहातापि इद्येतादिक्षणो यद्यः संस्थायो ऽथान्यश्चाहतेथस्तव तद्द्याद्यपूर्वेस्मिन्दास्यन्स्यात्। यदि प्रतिहतीपि इद्येत सर्वस्वं द्द्यादिति। अस्यायमर्थः। प्रातःसवने विहस्यवमानेन स्तोष्यमाणा ऋत्विजः शालाया विहः प्रसर्पेनि। तदानीमेकस्य पृष्ठतो ऽन्य इत्येवं पिपीलिकावत्यङ्क्याकारेण गन्तव्यम्। तच पुरतो गन्तुः कच्छे गृहीत्वेव पृष्ठतो ऽन्यो गच्छेत्। एवं
सिति यदि प्रमादादुहाता गृहीतं कच्छं मुच्चेत्। तदा दिक्षणामद्वा प्रकान्तो यद्यः
समापनीयः। तं समाय पुनरिष स यद्यः प्रयोक्तव्यः। तिस्मित्रयोगे पूर्वं यद्दित्सितं
द्रव्यं तद्द्यात्। यदा प्रतिहत्ता मुच्चेत्। तदा तिस्मिन्ने प्रयोगे सर्वस्वं द्यादिति।
तच यद्युहातृप्रतिहतीरौ युगपन्मुच्चेताम्। तदानीमुक्तं प्रायश्चित्तनिमन्नं विहन्येत।
एककर्तृको द्यपच्छेदो निमित्तवेन श्रुतः। अयं तूभयकर्तृकवाचिकेन व्यपदेषुं
शक्यते। तस्माच्छूयूमाणस्य निमित्तस्य विहितत्वाचास्ति प्रायश्चित्तमिति प्राप्ते
व्रूमः॥ डौ द्यवापच्छेदौ। तयोरेकेकस्यैकेक एव कर्तेति निमित्तस्य नास्ति विघातः। कालमाचैक्यादेकापच्छेद्धान्तिः। तस्माचिमित्तविघाताभावादिन्त प्रायश्चित्तम्॥

अष्टादशाधिकरणमारचयित ॥ समुचयो विकल्पो वा प्रायश्वित्तद्वये ऽग्रिमः। अर्दोक्षणत्वं पूर्वसिम्प्रयोगे ऽन्यतु पश्चिमे ॥ २३॥ प्रयोगे पश्चिमे नास्ति निमित्तं तेन तहूयम्। प्राप्तमेकप्रयोगे ऽतो विरुद्धलाडिकल्पते ॥ २४ ॥

अदिश्रणतं सर्वस्वदिश्रणतं चेति यम्रायिश्वत्तद्वयं निमित्तभेदेन श्रुतं तिन्निमित्तव्यसंनिपाते समुचेतव्यम् । यद्यदिश्रणत्वसर्वस्वदानयोग्न्योन्यिविरोधः । तिर्हे प्रयोगभेदेन व्यवस्थापनीयम् । अपच्छेद्युक्ते प्रथमप्रयोगे दिश्चिणा न दातव्या । उत्तरप्रयोगे सर्वस्वं दातव्यम्। सत्यिष प्रयोगभेदे कर्मण् एकत्वात्समुच्चय इति प्राप्ते बूमः ॥ न ह्युत्तरप्रयोगे ऽपच्छेदो विद्यते । न चासित निमित्ते प्रायिश्वतं युक्तम्। तस्मात्रयमप्रयोग एव निमित्तद्वयवशात्रायिश्वतं प्राप्तम् । तच्चान्योन्यविरुद्धत्वा-विकल्यते ॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

अपच्छेदक्रमे पूर्वः प्रवलः स्यादुतोत्तरः। असंजातविरोधेन पूर्वेणोत्तरबाधनम् ॥२५॥ निरपेक्षोत्तरज्ञानं जायते पूर्वबाधया। न बाधकान्तरं तस्य तेन प्रवलमुत्तरम्॥२६॥

उज्ञानृप्रतिहर्नृकृतयोरपच्छेदयोयींगपद्ये समानवलतादस्तु प्रायश्वित्तयोविक-स्पः। यदा तु क्रमेणापच्छेदी स्याताम्। तदानीमसंज्ञातिवरिधित्वेन पूर्वस्य प्रवल्लाच्छुतिलिङ्गादाविवोत्तरस्य प्रवृत्तिनिरुध्यत इति चेत्॥ मैवम्। श्रुतिलिङ्गादावृत्तस्य पूर्वसापेक्षतात्पुर्वेण निरोधे सत्युत्तरयोरुपपत्तिप्रतिवन्धः। उत्पद्यमानं चोत्तरद्यान्यनिरपेक्षं वात्त्वहयादुत्पद्यत इति नास्त्युत्पत्तिप्रतिवन्धः। उत्पद्यमानं चोत्तरद्यानं स्वविरुद्धस्य पूर्वद्यानस्य वाधेनैवोत्पद्यते। ननु निरपेक्षतस्य समानवात्पूर्वद्यानमेवोत्तरस्य वाधकमस्त्विति चेत्। न। पूर्वद्यानोत्पत्तिदशायामिवद्यमानस्योत्तरद्यानस्य वाध्यत्वायोगात्। उत्तरकाले तु स्वयं वाधितं पूर्वद्यानं कथनमुत्तरस्य वाधकं भवेत्। न चान्यित्तिचिदुत्तरस्य वाधकं पश्यामः। तस्मादुत्तरकालीनापच्छेदिनिमित्तं प्रायश्वित्तमनुष्ठेयम्॥

## विंशाधिकरणमारचयति ॥

उन्नातुः पश्चिमच्छेदे पुनर्यागस्य दिक्षणा।
शतं द्वादशयुक्तं स्याद्यदि वा सर्ववेदसम् ॥ २० ॥
तद्द्याद्यत्पुरा दित्सुरित्युक्तेः शतदिक्षणा।
प्रतिहतुः पुराछेदात्सर्ववेदसवाधितम् ॥ २८ ॥
शतदानं पूर्वयागे सर्ववेदसदित्सुता।
प्राप्तेत्युर्धे प्रयोगे तद्दात्यं सर्ववेदसम् ॥ २० ॥

यद्युत्राता पश्चादपिक्छिद्यते । तदा तस्यापक्छेदस्य प्रवलतात्तिनित्तं प्रायश्वित्तमनुष्टेयम्। तत्त प्रायश्वित्तमीहणं प्रथमप्रयोगं दक्षिणारिहतमनुष्टाय हितीयप्रयोगे पूर्वदित्तिता दक्षिणा दातव्येति। पूर्वे च गवां हादणाधिकं णतं दित्तितम्। तस्य ज्योतिष्टोमदक्षिणारूपेण विहितत्वात्। तस्मादुत्तरप्रयोगे हादण्णतं
देयमिति प्राप्ते बूमः ॥ प्रतिहर्तुः प्रथममपक्षेदे सित तन्तिमित्तकं सर्वस्वदानरूपं
प्रायश्वितं प्रथमप्रयोगे प्राप्तम्। तेन च क्रतुस्वभावप्रयुक्तस्य हादण्णतस्य वाधात्यवेस्वं दित्तितम्। न चीत्राचपक्षेदेन पश्चाङ्गाविना सर्वदित्ता वाध्यत इति
शङ्कनीयम्। बाधकस्य दक्षिणान्तरस्य तचानुक्तत्वात्। यहित्तितं तदुत्तरप्रयोगे देयमित्येतावदेव तचोच्यते। दित्तितं च सर्वस्वमित्युक्तम्। ञ्चत उत्तरकालीनोत्रावपक्षेदिनिमित्ते ऽपि पुनःप्रयोगे पूर्वकालीनप्रतिहर्वपक्षेदप्रयुक्तं सर्वस्वमेव दातव्यम्॥

## एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

श्रहर्गेणे चेदुहातृच्छेद श्रावर्त्यतां गणः। किंवा यच दिने छेदस्तदेवावर्त्यतां दिनम् ॥ ३०॥ गणावृत्तिः पयोगेक्यात्रयोगो ऽवान्तरः पृथक्। तेनाहरेकमावर्त्यमनङ्गलाच हीतरत्॥ ३१॥

हादशाहाद्यहर्गेणे यदि किस्मिश्चिदहन्युद्धातापिक्छिद्येत । तदा तमहर्गेणं दिक्ष-णारिहतं समाप्य पुनरिप गण् आवर्तनीयः । तच पूर्वे दिस्सिता दिक्षणा दात-व्या । कुतः । गण्प्रयोगस्यैकलादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ महाप्रयोगस्यैकले ऽप्यवान्तर- प्रयोगस्य भिन्नलात्तवशेनेकमेवाहरावर्तनीयम्। न ह्यन्येषामहामेतदङ्गलमस्ति। तत एकस्याह् आवृत्तावितरावृत्तिप्रसङ्गो नास्ति। तसादेकस्येवाह् आवृत्तिः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य पन्नमः पादः॥

षष्ठपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥

भिन्नप्रयाजादिकल्पा ऋपि सन्त्रे ऽधिकारिणः।

तुस्यकल्पा एव वाद्यो विसष्ठादिविधानतः ॥ १॥

नराशंसाद्यङ्गतायां स्वामिलोद्देशपूर्वकम्।

नराशंसविधी संनिकषीत्साद्वुएयती ऽन्तिमः॥ २॥

प्रयाजेषु पुरुषभेदेनानुष्ठानप्रकारो भिद्यते। राजन्यविसष्ठादीनां नराशंसो डिनीयः प्रयाजः। तनूनपादन्येषाम्। तच विसष्ठाचिवध्यश्वशृनककरणकश्यपसंकृतिगोचोत्पचा ये नराशंसप्रयाजवनः। ये चान्ये तनूनपात्रयाजकाः। त एते भिन्नकल्पा अपि मिलिला सप्तदशावराः सच्ने ऽधिकारिणः स्युः। कृतः। नराशंसमुद्दिश्य तदङ्गलेन विसष्ठादिविधानात्। तथा सित सित्तरणां मध्ये केषांचिडिस्थानिजने ऽपि तदङ्गलं सिध्यतीति प्राप्ते बूमः॥ विसष्ठादीन्यजमानानुदिश्य नराशंसो विधीयते। तथा सित विधायकपदगतस्य धालर्थस्य विधेयलालांनिकषेः। विसष्ठादिविधौ तु पदान्तरोपात्तलाडिप्रकर्षः। अतो विसष्ठाद्वहेशेन नराशंसविधौ नराशंसानुष्ठाने विसष्ठादीनां साद्रुग्यम्। इतरेषां तु वैगुग्यम्। तनूनपादनुष्ठाने तु वैपरीत्यम्। सर्वथा भिन्नकल्पानां सर्वेषां साद्रुग्यं न सिध्यति। अतः साद्रुग्यय तुल्यकल्पा एवाधिकारिगः॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

सायुज्यकामी यजतो ऽनेन राजपुरोहिती। राज्ञः पुरोहिती राज्ञोस्ती वा राजात्मकावृत ॥ ३॥ इयोर्डन्डसमासो वा तुल्यतायायिमो इयोः। सिद्धै द्वितीयो राजोक्तिसार्थेलाय तृतीयकः ॥ ४॥ अव्याहत्ये चतुर्थः स्याइचनाद्भिन्नकंत्पता। तन्नपाचराशंसी विकल्पेते समलतः ॥ ५॥

कुलाययज्ञं प्रकृत्य श्रूयते । एतेन राजपुरोहितौ सायुज्यकामौ यजेयातामिति । तत्र राज्ञः पुरोहितस्य च भिन्नप्रयाजनस्पतादभिन्नप्रयाजनस्पताय पुरोहितयोर-धिकारो वाच्यः। तथा सति राज्ञः पुरोहिताविति षष्टीसमास इत्याद्यः पक्षः। पुरोहितं वृग्णीत इत्युपादेयगतस्यैकलस्य विविक्षितत्वाद्राजडयमन्तरेण पुरोहितड-यासंभवाद्राजपुरोहितश्व राजपुरोहितश्वेत्यस्मिन्वर्थे कृतेकशेषलादुभयो राज्ञोः पुरो-हिताविति डितीयः पक्षः । ऋराज्ञः पुरोहिताभावाद्यावत्याभावे राजपदं व्यर्थम्। ततो राजानी च तौ पुरोहितौ चेति कर्मधारयसमास इति तृतीयः पक्षः॥ रा-जलपुरोहितलधर्मीं भिन्नजातिवर्तिनावेनस्मिन्याहती। तस्माद्राजा च पुरोहित-श्वेति इन्डसमास इति चतुर्थः परिशिष्यते। तच वचनवलाद्भिन्नकल्पयोरिप सहा-धिकारः। उभयोः समप्रधानलाचराशंसतनूनपातौ विकल्पेते ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सन्तं वर्ण्चयस्योत विप्रस्येवाविशेषतः। चयस्य मैवं स्वामिलं विप्राणामृत्विजां यतः ॥ ६ ॥

ऋडिकामाः सन्त्रमासीरिचत्यच विप्रा इति विशेषो न श्रूयते। तस्माडर्णच-यस्य सन्त्राधिकार इति चेत्॥ मैवम्। विप्राणामेवार्तिज्यमिति डाद्शे वस्यते। ऋतिक्कार्ये यजमानाः सन्ते समास्नाताः। ये यजमानास्त ऋतिज इति। तस्मा-हिप्राणामेव सन्त्रम्॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

विप्रस्य सन्तं सर्वस्य वासिष्ठस्यैव वा भवेत। वैश्वामिनस्येव वाद्य सुडी-छुत्वेन मध्यमः ॥ ७ ॥ ब्रह्मलाय ह्यवासिष्ठे ब्रह्मता स्त्रीमभागतः। विश्वामिनसमानानामेव होतृत्वसिद्धये ॥ ৮॥

कृडिकामस्य सत्तं विहितम्। ब्राह्मणश्च सर्वे कृडिं वाञ्छिति। तस्माहिप्रस्य सर्वस्य सत्त्वाधिकार इत्याद्यः पश्चः। वासिष्ठो ब्रह्मा भवतीति वचनाद्वासिष्ठस्य ब्रह्मलासंभवाइस्राव्य वासिष्ठस्याधिकारो वाच्यः। तथा सित भिन्नकल्पाववारणाय तुल्यकल्पा एवाधिकियना इति हितीयः पश्चः॥ वासिष्ठो ब्रह्मेति वाक्यं न वासिष्ठस्य ब्रह्मलाधिकारवोधकम्। रिष्मरिस श्च्याय लेत्याद्यो मन्त्राः स्तोमभागाः। तानधीयानः स्वयमवासिष्ठो ऽपि ब्रह्मतामहेतीति स्तोमभागप्रशंसाह्ये ऽर्थवादे वासिष्ठो ब्रह्मेति पिठतलात्। तस्माह्मेश्वामिचो होतेति विहितस्य होतृतस्य सिद्धये वैष्यामिचस्य तत्समानकल्यानां चाधिकारः। नान्येष्वाम्॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अनाधातुष्य तिकंवाधातुरेवायिमो यतः। एकस्यायिषु तिसिंबिने स्वायिष्वात्मनेपदात्॥ ९॥

तत्सन्त्रमग्न्याधानरहितस्यापि संभवति । कुतः । सन्त्रिणां मध्ये कस्यचिदाहि-ताप्तित्वे तदीयेष्वपिषु तेन सह प्रवृत्तेरनाहितापिभिरिप तस्य सन्त्रस्य साधियतुं शक्यतादिति चेत्॥ मैवम्। आदधीतेत्यात्मनेपदमाधानफलस्य कर्तृगामितां दर्श-यति । तत्फलं चायीनां कर्मयोग्यता । अतो ये ऽनाहिताययो न ते ऽधिकारिणः। यश्चाहितापिस्तस्यैव कर्मयोग्यता । नान्यस्य । किं च । सोमविकृतीनामिष्टिपूर्व-कतं निणीतम्। इष्टिश्चाधानपूर्विका । तस्मादाधातुरेव सन्त्राधिकारः ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

जुद्धादयो यस्य कस्य कार्याः साधारणा उत । अविरोधादियमो ऽन्यो मृतदाहे विरोधतः ॥ १०॥

सन्त्रिणां मध्ये यस्य कस्यचित्संबन्धिभिर्जुहादिपाचैः सन्तं प्रयोक्तव्यम्। कृतः। अविरोधात्। अन्यदीयेष्विपिष्वात्मनेपदं यथा विरुध्यते। नैवमच विरोधः किष्य-दुपलभ्यत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यस्य जुहादयः स चेत्सन्त्रमध्ये स्वियते। तदा मृतेन सह जुहादयो दस्यते। आहितापिमिपिभिर्दहिन्त यञ्जपाचैश्व दिक्षिणहस्ते जुहूमा-

सादयेदित्यादिवचनैस्तदवगमात् । पाचदाहे चावशिष्टः सन्त्रप्रयोगो विगुणः स्यात्। तस्मात्साधारणा भिन्ना एव जुह्लादयः सन्त्रे संपादनीयाः ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेनीसाप्तदश्यं वैकृतं वैश्यगाम्युत । वर्णवयस्य वाद्यो ऽस्तु वैश्यकर्तृविधानतः ॥ ११ ॥ प्रकृतौ पाञ्चदश्यस्य बाधकं वैश्य ईरितम् । विकृतौ वयगं वाकां वयो ऽतो ऽवाधिकारिणः ॥ १२ ॥

अध्याकल्पादिष्विष्टिविकृतिषु श्रूयते। सप्तदश सामिधेनीरनुब्रूयादिति। तदेतत्सामिधेनीसाप्तदश्यं वैश्यस्य भवितुमहिति। कुतः। प्रकृतौ सप्तदशानुब्रूयाद्वैश्यस्येति वाक्येन साप्तदश्याङ्गभूतकर्तृतया वैश्यस्य विहितलात्। तस्मान्साप्तदश्यहारा वैश्य एवाध्यरकल्पादिष्वधिक्रियत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रकृतौ पञ्चदश सामिधेनीरन्वाहेति वर्णवयसाधारायेन पाञ्चदश्यं विधाय वेश्यं निमित्तीकृत्य पाच्चदश्यवाधकतया साप्तदश्यं विहितम्। ततः साप्तदश्यवाक्यस्य प्रकृतावेवान्वयसंभवाच विकृतिषूत्कर्षः। यतु विकृतिगतं साप्तदश्यवाक्यं तहर्णवयसाधारणम्।
तस्मादध्यरकल्पादौ वर्णवयस्याधिकारः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य षष्ठः पादः॥

सप्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

सर्वस्वदाने पिचादावपि तडन एव वा।

स्वतादाद्यः पितृतादावत्यागाञ्चन एव तत्॥१॥

इत्मामनिता । विश्वजिति सर्वस्वं ददातीति । तत्र धन इव पित्रादिष्वात्मी-यत्तस्य समानत्वादिस्तं पित्रादीनामपि तद्दानिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आत्मसंबन्धत्या-गपूर्वकं परसंबन्धापादनं दानिमत्युच्यते । न हि दीयमाने पितरि स्वकीयपितृत- त्यागः परकीयिपतृत्वापादनं वा संभवति। किं च। स्वश्रन्दस्यात्मा ज्ञातिरात्मीयं धनं चेति चत्वारो ऽर्थाः। तेष्वेकिस्मित्रयोग एक एवार्थो वाच्यः। प्रकृतौ च गवादिधनस्य दक्षिणात्वादिहापि धनवाचितं युक्तम्। तस्माज्ञनस्यैव दानम्॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

देया न वा महाभूमिः स्वताद्राजा ददातु ताम्। पालनस्येव राजनान स्वं भूदीयते न सा ॥२॥

यदा सार्वभौमो राजा विश्वजिदादी सर्वस्वं ददाति। तदा गोपथराजमार्गजलाशयाद्यन्विता महाभूमिस्तेन दातव्या। कुतः। भूमेस्तदीयधनत्वात। राजा सर्वस्येष्टे ब्राह्मणवर्जमिति स्मृतेरिति प्राप्ते ब्रूमः॥ दुष्टशिक्षाशिष्टपरिपालनाभ्यां राज्ञ
ईशितृत्वं स्मृत्यभिप्रेतमिति न राज्ञो भूमिर्धनम्। किंतु तस्यां भूमौ स्वकर्मफलभुज्ञानानां सर्वेषां प्राणिनां साधारणं धनम्। अतो ऽसाधारणस्य भूखण्डस्य सत्यि
दाने महाभूमेदीनं नास्ति ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दानं केसरिणां नो वा विहितप्रतिषेधतः।

विकल्पः पर्युदासो ऽयं येयजामहनीतितः ॥३॥

न केसिरिणो ददातीति विश्वजिति श्रूयते। तत्र सर्वस्वदानविधानान्केसिरिदानिष्धाञ्चाश्रदानं विकल्पितमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ नायं प्रतिषेधः। किंतु पर्युदासः। तत्रकारश्र दशमस्याष्टमे पादे येयजामहमन्त्रोदाहरणेन ज्युत्पादियष्यते। ततस्तेन न्यायेनाश्रपर्युदासे सत्यश्रज्यतिरिक्तं सर्वस्वं देयिमिति विधिनिषेधयोरेकवाक्यता- लाभानाश्रस्य पाद्यिकमिप दानम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्चर्जियितापि किं सर्वे देयं यहा यदस्ति तत्। सर्वोद्देशिवधेराद्यो न प्राप्ते सर्वेताविधेः ॥४॥ पूर्वोक्ते सर्वेस्वदाने सर्वमुद्दिश्य दानं विधीयते। पुरुषेण भोग्यं शय्यासनादिकं यत्सर्वे तद्दातव्यमिति। तस्माद्विद्यमानं सर्वमर्जयिलापि देयमिति चेत्॥ मैवम्। चोदकप्राप्तं दानमुद्दिश्य सर्वेलविधानात्। सर्वेशच्दश्च प्रसिडवाचिलाडिद्यमान-विषयः। तस्माद्यद्क्ति तदेव देयम्॥

## पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

धर्मार्थसेवकः शूद्रो देयो नो वा स दासवत्। देयो ऽस्वतात्पराधीनताभावाच न दीयते ॥प॥

यसु शूद्रो विहितं स्वधर्ममवगन्तुं सेवते सो ऽपि सर्वस्वमध्यपातिता हर्भदा-सवद्देय इति चेत्॥ मैवम्। जीविका द्यदानेन तस्मिन्सेवके स्वताभावात्स्वेच्छाचा-रितेन परस्वतापादनासंभवाच न देयः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

भूतं भावि च देयं स्यान्ताले ऽवस्थितमेव वा। स्राद्यः सर्वश्रुतेरन्यो ऽसंभवादन्ययोस्तदा ॥ ६॥

विश्वजिन्मया कर्तेच्य इत्यध्यवसायादूचं दक्षिणादानात्पूर्वं यत्स्वेन भोग्यं सं-चितं तद्भतम्। यच दिख्णादानादूचं भविष्यत्येवेति निश्चितं तद्भावि। तदुभय-मपि सर्वशन्दार्थेलाहातच्यमिति चेत्॥ मैवम्। भूतस्य विनाशसंभवाद्भाविनस्त-दानीमप्राप्तवेनाविद्यमानस्य दानायोगाच दिख्यणाकाले ऽवस्थितमेव देयम्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

दिक्षणाकतुभुक्त्र्यं चयं देयमुतेष्टये। शिष्ट्वायवा दिक्षिणार्थमेवाद्यः सर्वशब्दतः ॥ ७॥ कतुशेषस्तदा वाध्यः प्रधानतादवाधनात्। मध्यो ऽन्यो दिक्षिणार्थस्यानुवादात्सर्वताविधिः॥ ৮॥

प्रकृती कमीरम्भ एव यजमानेनात्मीयं धनं विधा व्यवस्थापितम्। वचनव-लात्। इदं मे भुक्त्यर्थमिदं मे यज्ञार्थमिदं मे दक्षिणार्थमिति । तदेतन्त्रयमिप दक्षिणार्थनाद्दातव्यमित्येकः पक्षः। दक्षिणा हि माध्यन्दिने सवने दीयते। तत जर्धं तृतीयसवनमारभ्योदवसानीयानाः क्रतुभागो ऽविशिष्टः। स च द्रव्याभावा-बाध्येत। न चाङ्गभूतया दिक्षणया प्रधानस्य क्रतोवीधो युक्तः। ततस्तदवाधनाय क्रत्वर्धं भागमवस्थाप्याविशष्टं सर्वे देयमिति डितीयः पक्षः॥ यहिक्षणात्वेन वि-धीयते तत्सर्वेमित्यनूद्यं विधानाहिक्षणार्थं एव भागो दातव्य इति राडानाः॥

# अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विश्वजित्यष्टराचादी शतं वा डादशाधिकम् । सर्वे वाद्यश्चोदकोक्तेरक्यो नामातिदेशतः ॥ ९ ॥ एतज्ञाचे वार्त्तिके तु सप्ताहानुजिघृष्ट्यया । आद्यः सिडान्तितः प्राप्तिमाचलेनेदमीरितम् ॥ १० ॥

इदमास्नायते । अधितस्याष्टराचस्य विश्वजिद्भिजितावेकाहावभित उभयतो ज्योतिर्मध्ये षडहः पणुकामो ह्योतेन यजेतेति । ज्योतिर्गीरायुरित्येतिस्त्रिभिनामभिरिभधेयानां चयाणां यागानामारोहावरोहाभ्यामुभयतो हितीये ऽहि सप्तमे ऽहि च ज्योतिर्यस्य स उभयतो ज्योतिःषडहो भवतीति सो ऽयं मध्ये प्रयोक्तव्यः। आदी विश्वजित् । अने ऽभिजिदित्यधः । तचाहर्गणस्य हादणविकृतित्वाह्यदणहस्य च ज्योतिष्टोमविकृतित्वाद्योदक्यपंपरया हादण्णतद्विण्णाष्टराचे प्राप्ता । ततः प्रथमस्याह्रो विश्वजितो ऽपि सेव दिक्षणिति प्राप्ते बूमः ॥ स्वतन्त एको विश्वजित् । तस्य नास्त तदीया धर्माः प्रथमे ऽहिन विश्वजित्यतिदिष्यनो । तस्मान्तर्वस्वं देयम् । तदेतज्ञाधकारस्य मतम् ॥ वार्त्तिकवारस्तु हादण्णतित्व्यक्तित्वानित्व्यक्तित्वानित्वेष्टस्य मतम् ॥ वार्त्तिकवारस्तु हादण्णतदिष्ठणामवाधितुं विश्वजिति नामातिदेणप्राप्ता सर्वस्वदिष्ठ्णा वाधनीया । युक्तो हि बहूनामनुपहः । न च विश्वजिति सर्वस्विमतरचासर्वस्वं वक्तुं शक्यम् । अहर्गणस्यैकेव दिष्ठणिति दशमे वस्य-माण्वात् । सूचकारस्तु नामातिदेणस्य प्रावल्यमाचं ज्युत्पादितवानिति दृष्टव्यम् ।

# नवमाधिकरणमारचयति ॥

न्यूने ऽयुक्तशतान्तिं स्यात्सर्वताधिक एव वा। संभवादियमो ऽन्यः स्यादानत्ये सर्ववर्णनात्॥ १९॥ यदेतद्वादशशतं प्रकृतितो विश्वजिति प्राप्तं तस्मान्यूनं कस्यचिडनम्। तस्मिन्निष्मि सर्वता संभवति। विद्यमानस्यानवशेषितत्वात्। तस्मादल्यधनयुक्तस्यापि विश्वजित्यधिकार इति प्राप्ते बूमः ॥ ज्योतिष्टोमे हि डादशशतं विधाय पश्चादुक्तम्। यद्येतावता नानमेयुरिप सर्वस्वेनेति । तनाधिकस्यैव सर्वत्वादिहापि तदेव युक्तम्। तत्तु चोदकप्राप्तमिप पाश्चिकत्वपरिहारायेह नियम्यते । तस्माद्दिजां वशीकारायाधिक एव सर्वता दृष्ट्या ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

देयेका षर्शतं वापरिमितं तिति वारयेत्। एकादिकां पूर्वसंख्यां यद्वा संख्यान्तरे विधिः ॥ १२ ॥ नञ्प्रयोगानिषेधः स्याद्युत्पत्त्या मानशून्यता। हृद्या वहुनं नैकादिनिषेधो ऽन्यविधिस्ततः ॥ १३ ॥

आधाने श्रूयते। एका देया षड्देया हादश देयाश्वतुर्विशतिर्देयाः शतं देयं सहस्रं देयमपरिमितं देयमिति। तचापरिमितशन्दगतेन नञ्पदेन परिमाणं निषिध्यते। तथा सत्यपरिमितशन्दयुत्पत्या देयद्रव्यस्य परिमाण्णूत्यता प्रतीयत इत्येकादिका पूर्ववाक्योक्ता गवां संख्या निवायत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ अपरिमितशन्दस्य स्द्या बहुत्वमर्थः। तचैव प्रयोगवाहुत्यात्। ततो नैकादिपश्चा निवायते । किंतु संख्यानां विधीयते ॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

अवागिप बहुतं तत्सहस्राट्र्ष्वेमेव वा। संभवादियमो ऽन्यः स्यालहस्रानन्तरोक्तितः॥ १४॥

श्चपरिमितशब्देन बहुतं विधीयते । तत्सहस्रादवीगिप भवति । कुतः । हि-शतिशतादी बहुत्वसंभवादिति चेत् ॥ मैवम् । एकादिपश्चे पूर्वस्मादुत्तराभिवृ-ष्ठिद्श्रेनेनाचापि सहस्रपश्चमुपन्यस्य पश्चादिभधीयमानं बहुतं सहस्राद्ध्वे पर्य-वस्यति ॥

## बादशाधिकरणमारचयति ॥

माषान्मे पचतेत्येतडार्ष्णिष्वेवाखिलेषु वा। उक्तेर्विधेश्व तौ पक्षौ कृताचिन्तार्थवादतः ॥ १५॥

इत्माद्मायते । इति ह स्माह वद्भुवािष्णिभाषान्मे पचत न वा एतेषां हिवरीृ-ह्णातीित । तच वािष्णिरित्युक्तताद्गृष्णिगोचाणामेवायं माषपाकिविधिरिति चेत्॥ मेवम् । वृिष्णिगोचोत्पचेन वद्भुनाद्मा माषपाकस्य संवन्धो नाच विधीयते । िकंतु माषपाकमाचम् । वद्भुनंबन्धस्तु स्तावकिनोपन्यस्यते । तस्मात्सर्वेषां माषपाका-धिकारः ॥ तावेती पूर्वोत्तरपञ्ची कृत्वाचिन्तयोपन्यस्ती । परमार्थतस्तु माषपाक-वाक्यमर्थवादः । तस्मादाराय्यमेवान्नीयादित्यनेन दर्शपूर्णमासयोराराय्याश्चनवि-धिना सह स्तावकिनोन्वयात् ॥

# त्रयोदशाधिकरणमारचयति ॥

सहस्रवत्सरं सन्तं गन्धवीदेर्नृणामुत ।
स्सायनेन सिडानां कुलकत्यो ऽथवीक्तितः ॥ १६ ॥
तद्युवीय साधिडिशतानामृत मासगा ।
वत्सरोक्तिरुत द्वादशराचेषु दिनेषु वा ॥ १९ ॥
स्राद्यो दीधायुषः सन्त्वानृणामेवायिसंभवे ।
द्वितीयो ऽस्तु रसस्यायुरहेतुत्वे तृतीयकः ॥ १८ ॥
कृत्स्वत्तुः फलित्वे ऽस्तु तुर्यो ऽधीसंभवे सित ।
पन्तमो ऽस्तु चतुर्विशत्युत्तमाः सन्त्रिणो यदि ॥ १९ ॥
षष्ठो ऽस्तु यो मास एव संवत्सर इतीरणात ।
सहस्रमासा नाधानादृर्थे चेदस्तु सप्तमः ॥ २० ॥
वत्सरप्रतिमा द्वादश् राचय इति स्तृतेः ।
न राचिष्वच्दशन्दो ऽच प्रतिमाया विशेषणात् ॥ २१ ॥
स्वारस्यान्तिवृदाद्युक्तेरष्टमः पस्त इष्यते ।
चिवृदादिपदैः स्तोमविशिष्टमहरूच्यते ॥ २२ ॥

नाहःसंघस्ततो ऽहःसु गौर्णी संवत्सरानिधा। तसाडिश्वसृजां सन्त्रं सहस्रदिनमिष्यते ॥ २३॥

इदमास्रायते । पञ्चपञ्चाशतस्त्रिवृतः संवत्सराः पञ्चपञ्चाशतः पञ्चदशाः पञ्च-पञ्चाशतः सप्तदशाः पञ्चपञ्चाशत एकविंशा विश्वसृजामयनं सहस्रसंवत्सरिमिति। तत्र सहस्रसंवत्सरसन्त्रे गन्धवादीनामेवाधिकारः। तेषां दीर्घायुषः सङ्गावादित्याद्यः पक्षः। वसन्ते बास्रणो ऽग्निमाद्धीतेत्यादिविधानान्मनुष्याणामेवाहवनीयाद्यग्रयः संभवन्ति। नान्येषां गन्धवादीनामिति चेत्। तर्हि रसायनेन सिडानां दीघायुषां मनुष्याणामधिकार इत्यस्तु डितीयः पक्षः। सस्यारोग्यपुष्ट्यादिजनकत्वमेव। न तायुर्हेतुत्विमिति चेत्। तर्द्धेकिस्मिन्कुले समुत्यचानां पितृपुचपीचादीनां बहूनां सहस्रायुःसंभवात्कुलाधिकार इति तृतीयः पक्षो ऽस्तु । कृत्सकर्तुः फलं भवति । न च पितृपुचादिष्वेको ऽपि कृत्सं करोति। तस्माचास्ति फलमिति चेत्। तर्हि सन्त्र-विधायकवचनवलादेव सन्त्रिणां दीर्घमायुर्भविष्यतीति चतुर्थः पश्ची ऽस्तु । न ह्यस्य वचनस्य सी ऽर्थः संभवति। तडाचकपदाभावात्। न च कल्पयितुं शक्यते। संभावितायुष्काणामि सन्त्रान्तरेषु प्रवृत्तानां दैवान्मियमाणानां तत्सन्त्रविधि-वलादायुर्वृद्यदर्शनादिति चेत्। तर्हि पञ्चपञ्चाशत इत्यस्य शब्दस्य पुरुषपरत-मङ्गीकृत्य साधि विश्वतानां पुरुषाणामधिकारे ऽभिहिते वत्सरचतुष्टयेन सन्त्रस्य सहस्रसंवत्सरत्वं संपद्यत इति पञ्चमः पश्चो ऽस्तु । चतुर्विश्रतिपरमाः सन्त्रमासी-रिविति वचनादभ्यधिकानां न तत्राधिकार इति चेत्। तर्हि यो मासः स संवत्सर इति वचनात्संवत्सरशब्दस्य मासपरते सति सहस्रमासं सन्त्रमित्येष षष्टः पश्ची ऽस्तु। अष्टमे वत्सर उपनीतो हादशवर्षाणि वेदमधीत्य विंशतिवयस्को विवाहं कृता जातपुत्रो ऽग्रिमादधीत। तसादाधानादूर्ध्वमस्यायूंषि न सन्ति सहस्रं मासा इति चेत्। तर्हि संवत्सरस्य प्रतिमा वे डादश राचय इति वचनात्संवत्सरशब्दो हादशराविपरः। तथा सित रावीणां हादशसहस्राणि संपद्यनो। तासु च राविषु षष्ट्युत्तरशतत्रयदिवसरूपसंवत्सरत्वेन गएयमानासु त्रयित्वंशत्संवत्सरेभ्य ऊर्ध्वे मा-सचतुष्टयं भवति। तत्परिमितं चायुराधानादूर्ध्वमिप संभवतीति सप्तमः पञ्चो ऽस्तु॥ संवत्सरप्रतिमा वै द्वादश रात्रय इत्यस्मिन्वाक्ये संवत्सरशब्दी न रात्रिपरः। किंतु तेन शब्देन प्रतिमा विशेषते। तसाच सप्तमः पन्नो युक्त इति चेत्। एवं तर्हि संवत्सरश्न्दो दिनपर इत्यष्टमः पद्यो ऽस्तु। तथा सित विवृतः संवत्सरा इत्यादि-वाक्यानां स्वारस्यं भवति। चिवृत्पञ्चदशः सप्तदश एकविंश इत्येते शन्दाः स्तोम-वाचकाः सन्तः स्तोमयुक्त एकैकिस्मिन्नहिन यागरूपे लक्षणया वर्तनो। सन्तेषु तथाविधप्रयोगवाहुल्यात। न तहःसंघे क्वचिदिप चिवृदादिशन्दाः प्रयुक्ताः। तैश्व शन्देः सामानाधिकरण्यात्संवत्सरशन्दः स्वावयवभूते ऽहन्यवयवलक्षणया वर्तते। चिवृतः संवत्सरा इत्युक्ते चिवृत्स्तोमकयागयुक्तान्यहानीत्युक्तं भवति। तस्माहिश्व-मृजामृषीणामिदं सन्तं सहस्रदिनमिति राज्ञानः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य सप्तमः पादः॥

अष्टमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्हीचाख्यमन्त्रेण होमः साग्रेस्तोभयोः। अनिप्रके विधिवाद्यो होमलान्क्रतुहोमवत्॥१॥ उभयोः पुरुषार्थलानृतीयो वचनान्नु तत्। अनाहिताग्रेरेषा वा इत्ययौ लीकिके हुतिः॥२॥

इदमास्रायते। प्रजाकामं चतुर्हीचा याजयेदिति। पृथिवी होता द्यौरध्यपुरित्या-दिको मन्त्रश्चतुर्हीता। तेन प्रजाकामं याजयेत्। सो ऽयं होम श्राहितायिना कर्त-श्यः। श्रायहोचादिकतुरोमेषु तथालदर्शनादित्येकः पश्चः। श्रानारभ्याधीतलेन क्रतुप्रवेशाभावात्पुरुषार्थतया विहितो होम श्राहितायेरनाहितायेश्व साधारण इति द्वितीयः पश्चः॥ श्रानाहितायेरयं होमविधिरिति तृतीयः पश्चो युक्तः। कुतः। वचनवलात्। तत्तु वचनमेवमास्रातम्। एषा वा श्रानाहितायेरिष्टिर्यचतुर्हीतार इति। तस्य चाहवनीयाद्यभावाञ्चीकिके ऽमौ तज्ञोमः॥

डितीयाधिकरणमारचयति ॥ यस्तूपनयने होमो वैदिके वा स लौकिके। वही पूर्ववदत्रोक्तेरभावाडैदिके ऽस्तु सः ॥ ३ ॥ आधानं विदुषो विद्यानुपनीतस्य नास्त्यतः । असंभवी वैदिकापेहींमो ऽमी लीकिके ततः ॥ ४ ॥

यथा पूर्वेत्रानाहितायेहींमविधायकं वाक्यमिस्त । तथोपनयनहोमस्य लीकि-कामिविधायकवचनाभावादाहवनीये स होम इति चेत्॥ मैवम्। विद्वानेव ह्या-धाने ऽधिकारी । न चानुपनीतस्य विद्यास्ति । तत आहवनीयासंभवाङ्गीकिके ऽमावुपनयनहोमः कर्त्व्यः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

स्थपतीष्टिवैदिके ऽयो लीकिके वाद्य आक्षिपेत्। आधानमिष्टिरन्यः स्यादवैधेनाग्न्यसंस्कृतेः॥ ॥॥

एतया निषादस्थपति याजयेदिति विहिताया इष्टेश्चोदकप्राप्तेष्वाहवनीयादिषु कर्तव्यवादाधानमन्तरेणाहवनीयाभावादाधानमाद्दिष्णाहिते तस्मिन्वेदिके ऽ या-वियमिष्टिरिति चेत्॥ मैवम्। अवैवर्णिकतादिविहितेनाधानेनापिसंस्कारासिडेः। तसाञ्चीकिके ऽ यो सेष्टिः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

अवकीर्णिपणुः कुत्र विप्राद्याधानसंभवात्। वैदिके लौकिके ब्रह्मचारिएयाधानवर्जनात्॥ ६॥

इदमास्रायते। यो ब्रह्मचार्यविकरित्स गर्दमं पशुमालभेतेति। तचावकीर्णिनो विप्रादेख्वैवर्णिकस्याधानसंभवााद्वैदिके ऽयावयं पशुरिति चेत्॥ मैवम्। जायाप-ती अप्रिमादधीयातामित्युक्त्या ब्रह्मचारिण आधानाभावात्। तस्मास्नीकिके ऽयो स पशुः कार्यः॥

पज्जमाधिकरणमार्चयति ॥

चौलादि सर्वदा पुर्याहादी वाचाविशेषतः। श्राद्यो ऽन्यः पूर्वपक्षादी दिनानां सृतितो विधेः॥ ७॥ चीलोपनयनादीनां वेदिकानां कर्मणां तिथ्यादिविशेषस्याश्रवणात्सर्वदा तद-नुष्ठानं युक्तमिति चेत्॥ मेवम्। श्रुक्षपक्षोत्ररायणपुण्यदिनादीनां स्मृतिषु वि-हितलात्॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

याञ्जाक्रयावभावे स्तो विद्यमाने ऽपि वायिमः। द्रयार्थेलादपूर्वार्थे कुर्याज्ञी द्रयवानपि ॥ ৮॥

ज्योतिष्टोमे धनिमक्षा समाम्नाता । द्वादण राचीदीं क्षितो भृति वन्वीतित । सोमकयश्वामातः । अरुणया पिङ्गास्या सोमं क्रीणातीति । तदुभयामानं धन-सोमयोर्द्रव्ययोर्छाभार्थमिति द्रव्याभावे तद्नुष्टेयमिति चेत् ॥ मैवम् । इतराङ्गवदे-तदुभयं क्रवङ्गतया नित्यवदामातम् । तथा सित यदि द्रव्याभावे वन्वीत क्रीणाति चेति पाक्षिकतं कल्पेत । तदा नित्यवच्छ्रवणमुपरुध्येत । तस्मात्सत्यपि द्रव्ये तदु-भयमदृष्टार्थं कर्तव्यम् ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अन्याभावे ऽय भावे ऽपि पयोभस्राद्यो ऽपिमः। निमिन्ने सत्यनुष्ठानान्नियमादृष्टतो ऽन्तिमः॥९॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । पयो ब्राह्मणस्य व्रतमिति । तदेतदसत्यन्यस्मिभक्षे कर्त-व्यम्। कुतः । श्रन्याभावस्य निमित्तत्वाचिमित्ते सित नैमित्तिकस्यानुष्टेयत्वादिति चेत्॥ मैवम्। न ह्यचान्याभावो निमित्तत्वेन श्रुतः । तस्मात्सत्यपन्यस्मिग्भक्षे नि-यमादृष्टाय पय एव व्रतयेत् ॥

एवमन्यवापि द्रष्टव्यम् ॥ अगीर्गीन्वहरेति प्रैषार्थे पूर्वमेवाग्रीध्रेण बुडे ऽपि दर्शपूर्णमासयोः स प्रैषः कर्तव्यः ॥ वाजपेये सत्यपि वासोः नारे दर्भमयं परिधा-पयतीति विहितमनुष्टेयम् ॥ पशौ यत्पशुर्मायुमकृतेति मन्त्रेण संज्ञप्रहोमो वि-हितः । स च मारणवेलायामकृते ऽपि पशुना शब्दे कर्तव्यः ॥ ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

अजीर्णसंभवे कार्यं व्रतं नो वायिमो विधेः। रोगोत्पत्या प्रधानस्य विरोधाच पयोवतम् ॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । मध्यंदिने ऽपरराचे वतं वतयतीति । तच यस्याजीर्षिः संभाविता तेनापि विहितलात्पयो वतयितव्यमिति चेत् ॥ मैवम् । रोगोत्पत्त्या प्रधानानुष्टानविद्यप्रसङ्घात् । तस्मात्तथाविधवेलायां पयो वृज्येते ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

अपीषोमीयकः को ऽपि च्छाग एवोत चोदिते। अविशेषेण को ऽपि स्याच्छागे मन्त्रे विशेषणात्॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। अपीषोमीयं पशुमालभेतेति। तच विहिते पशो विशेष-स्याश्रवणाद्यः को ऽपि पशुरालब्धव्य इति चेत्॥ मैवम्। छागस्य वपाया मेद-सो ऽनुत्रृहीति मन्त्रे विशेषितत्वात्। तस्माच्छाग एवालब्धव्यः॥ शाखान्तरे वि-धावेवाजो ऽपीषोमीय इत्येवं विशेषः श्रूयत इति चेत्। तिहै कृत्वाचिन्तास्तु॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्टस्याध्यायस्याष्टमः पादः । समाप्त्रश्च षष्टो ऽध्यायः ॥

그 강아 집에 가지를 내려 가장 그렇게 하는 것이 되었다고 하는 것이다.

## श्रीगगेशाय नमः

प्रमाणाद्यधिकारान्तैः षड्विचौर्रानेह्नपिते। उपदेशे ऽतिदेशो ऽथ तत्सापेस्रो निह्यते॥०॥

अनेन षष्ठसप्तमयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः॥ तथा हि। यचापे-छितस्यार्थजातस्य प्रतिपादको यन्थसंदर्भः पठ्यते स उपदेशः। अतिदेशस्तु पूर्वा-चार्येदेशितः। अन्यचेव प्रणीतायाः कृत्ताया धर्मसंततेः। अन्यच कार्यतः प्राप्ति-रितदेशो ऽभिधीयत इति। प्राकृतात्कर्मणो यसात्तसमानेषु कर्मसु। धर्मप्रवेशो येन स्यात्सो ऽतिदेश इति स्मृत इति च। तचोपदेशः षड्भिरध्यायैर्विचारितः। ततः षष्ठाध्यायस्योपदेशविचारनात्पूर्वभावित्वम्। सप्तमाध्यायस्यातिदेशविचार-नात्तदुत्तरभावित्वम्॥

सप्तमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
सर्वार्थे प्रकृतार्थे वा प्रयाजाद्युपदेशनम् ।
यज्यन्वयेन सार्वार्थ्याचातिदेशो विचार्यताम् ॥ १ ॥
अङ्गप्रधानयोर्मुख्यापूर्वभेदसमन्वयात् ।
प्रकृतार्थे ततः कार्यमितिदेशविचारणम् ॥ २ ॥

द्शपूर्णमासप्रकरणे प्रयाजादय उपिद्धाः। ज्योतिष्टोमप्रकरणे दीक्षणीयादयः। तनिते सर्वे धर्माः सर्वयागार्थलेनोपिद्श्यन्ते। कुतः। यज्यन्वयात्। यागः कर्ष्णम्। प्रयाजादय इतिकर्तव्यता इत्येतावदिववादम्। तन यदि प्रयाजादयो याग-वदपूर्वेणान्विताः स्युः। तदानीमपूर्वेनिष्पादकलमुभयन समानिमिति कृता कर्णोपकरणल्लक्षणं सर्वसंमतमवान्तरविषम्यं वाध्येत। किं च। अवधातपेषणा-दीनां यागनिष्पादकलेन यज्यन्वयो दृष्टः। तद्वदङ्गलसामान्यात्रयाजादीनामिप

यज्यन्वयो युक्तः। यजिधातुष्य दर्शपूर्णमासज्योतिष्टोमसीयेश्येनादिषु सर्वेषु विशेषेद्वनुगतं यागमानं ब्रूते। तथा सित सीर्यश्येनादिष्वयपुपदेशेनैव कृत्स्वधमेप्राप्ते-रितदेशिवचारो न कर्तव्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अपूर्वे हि मुख्यम्। फलवन्तात्। यजिनं मुख्यः। फलरिहतलात्। फलवित मुख्ये प्रयाजिवधानं युक्तम्। अतः कर्णितिकर्तव्यतयोरुभयोरपूर्वेण प्रथममन्वयः। पश्चातु परस्परं गुणप्रधानभावेनान्वयः। तथा सत्यपूर्वभेदस्य वितीयाध्याये निरूपितलादपूर्विविशेषेण तत्तरणभूतयित्रिवेशेषेण चान्विताः प्रयाजादिधमा ये यस्मित्रकरण आद्यातास्ते तन्वेव व्यवतिष्ठन्ते। सत्येवं प्रकरणमर्थवद्भवित। सर्वेषां धर्माणां सर्वेच प्राप्ती प्रकरणमन्वकं स्यात्। तस्मात्तीयेश्येनादिप्रकरणे धर्मोपदेशाभावाद्यमीकाङ्कां पूरियतुमनित्रेशिवचारः कर्तव्यः॥

## वितीयाधिकरणमारचयति ॥

इषौ समानमितरक्त्येनेनेत्यनुवादकम् । श्येनवैशेषिकाणां वातिदेशास्त्रानुवादकम् ॥ ३ ॥ ज्योतिष्टोमविकारतात्त्रद्वमाश्चोदकात्समाः । श्येनेष्वोरितरत्नोक्तिरिषुवैशेषिकं प्रति ॥ ४ ॥ इषुवेशेषिकादक्तादितरक्त्येनगं स्फुरेत् । वैशेषिकं लोहितोणीषादि तेनातिदिश्यते ॥ ॥ ॥

इषुनामकः श्येननामकश्च हावेकाही ज्योतिष्टीमविकारी। तयोरुभयोज्यीति-ष्टोमधमीश्चोदकेन प्राप्ताः। ते चोभयच समानाः। तद्य समानत्मिषुप्रकरणे ऽनेन वाक्येनानूद्यते। समानमितरज्ञ्येनेनेति। नन्वचेतरणच्छोक्तिरनुपपचा। तत्प्रति-योगिनः कस्यचिद्निर्दिष्टलादिति चेत्। न। पूर्ववाक्यविहितस्य विशेषधर्मस्य प्रतियोगिलात्। इषौ यो वैशेषिको धर्मो विहितस्तं परित्यज्येतरच्चोदकप्राप्तं सर्व श्येनेन समानमित्यर्थः। तस्मादनुवादकिमदं वाक्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ इतरणच्दः प्रतियोगिसजातीयं ब्रूते। तद्यथा। देवदत्त एवाधीते। नेतरः कश्चिदित्युक्ते ऽध्य-यनप्रसिक्तमान्यज्ञदत्तादिर्माणवकः प्रतीयते। न तु गवाश्वघटपटादिः। एवमचा-पीषुवैशेषिकस्य पूर्ववाक्योक्तस्य प्रतियोगित्वाक्तसजातीयं श्येनगतं लोहितोष्णी- षादिरूपं वैशेषिकं धर्मजातिमतरशब्देन प्रतिभाति । तच्च प्रकृताभावाच चोदकेन प्राप्तम् । तसादिषावनुष्ठेयवेनातिदिश्यते ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

वैश्वदेवब्रास्सणस्यातिदेशो वादमानगः।
भवेदङ्गविधिस्यो वा हिविवैध्यन्वयाद्भवेत् ॥ ६॥
ऋर्थवादैकिनष्ठो ऽसी मैवमङ्गविधेरिष।
समानः सो ऽन्वयो ऽङ्गानां विधिरप्यतिदिश्यताम्॥ ९॥

चातुमीस्येषु वैश्वदेववर्णप्रधाससाकमेधशुनासीरीयनामकानि चलारि पर्वाणि। तच वैश्वदेवे ऽष्टी हवींषि विहितानि। आग्रेयमष्टाकपालं निर्वपति। सीम्यं
चरुम्। साविचं हादशकपालम्। सारस्वतं चरुम्। पीणं चरुम्। मारुतं सप्तकपालम्। वैश्वदेवीमामिश्चाम्। द्यावापृथिव्यमेककपालमिति। तेषां हविषां बाह्याणे ऽर्थवाद आसातः। वार्चभ्रानि वा एतानि हवींषीति। अङ्गविधयो ऽपि
तचासाताः। चेधा संनद्धं विह्भवति। चेधा संनद्ध इध्मः। नव प्रयाजा इज्यने।
नवानुयाजा इति। एवं स्थिते वरुणप्रधासेषु पूर्वोक्तान्याग्रेयादीनि पञ्च हवींषि
विधाय तदीयं पूर्वोदाहतं ब्राह्मणमेतेषु पञ्चस्वतिदिश्वति। एतद्बाह्मणान्येव पञ्च
हवींषि यद्वाह्मणानीतराणीति। तचार्थवादमाचस्यातिदेशो न्याय्यः। तस्य हविविधिभिः सह स्तुत्यस्तावकरूपेणान्वयसंभवादङ्गविधीनां च तदसंभवादिति चेत्॥
मैवम्। उपकार्योपकारकभावेन हविषामङ्गानां चान्वयात्। तस्माद्र्यवादसिहतानामङ्गविधीनामितदेशः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्रुतमेककपालस्य ब्राह्मणस्यातिदेशनम् । तत्पूर्ववत्तर्थेन्द्राय एतद्वाह्मण इत्यपि ॥ ৮॥

एककपालबासणं वैश्वदेवे वरुणप्रधासेषु च पितम्। ऐन्द्रायबासणं वरुण-प्रधासेष्वेवासातम्। एवं स्थिते साकमेधेषु विहितयोरेककपालेन्द्राययोबीसणा-तिदेश श्रासायते। एतब्रासण ऐन्द्राय एतब्रासण एककपालो यद्वासण इतरश्वेति। तत्रोभयत्र पूर्वन्यायेनार्थवादसहिताङ्गविधिकाग्रडस्य सर्वस्यातिदेशः ॥ पूर्वन्यायस्य विषयव्याप्तये वस्यमाणोदाहरणस्मारणीयं वीजकथनम् ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

किं वैश्वदेविकादेककपालादितदेशनम् । साकमेधेषु वरुगप्रधासस्यादुतायिमः ॥ ९ ॥ प्रकृतादर्थवाहुस्यादिनामः संनिधानतः । ऐन्द्रायसाहचर्याच सार्थवमधिकत्वतः ॥ १० ॥

वैश्वदेव द्यावापृथिष्य एककपालः। वरुणप्रधासेषु काय एककपालः। तयोः पृथग्रवासणमास्नातम्। साकमेधेषु वैश्वकर्मण एककपालः। तस्मिन्वेश्वदेविकैक-कपालबासणमितदेष्ट्यम्। कृतः। प्रकृतिलेन तस्मिन्नुपदिश्यमानधर्मवाहुल्यात्। वारुणप्रधासिकस्य तिह्वकृतिलाद्ल्पा एव धर्मिविशेषा उपिदृष्टाः। शमीमय्यो हिरणमय्यो वा सुचो भवन्तीत्यादयः। तच बहूनामनुग्रहो न्याय्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ वारुणप्रधासिकबासणस्य प्रत्यासन्नलात्तस्यैवातिदेशो युक्तः। ऐन्द्रायबासणं तचन्यमेवातिदिश्यते। वैश्वदेवे तदभावात्। तत्साहचर्यादिदमपि तचत्यमेव॥ ननु प्रकृतिभूताह्रैश्वदेविकैककपालादेव वारुणप्रधासिक इव साकमेधीये ऽपि चोद्केन धर्मातिदेशसिह्नौ बासणातिदेशवाक्यमिदं व्यर्थमिति चेत्। न। हिरणमयन्वाद्यधिकधर्मातिदेशायापेक्षितत्वात्। तस्माह्रारुणप्रधासिकैककपालबासणस्यवान्वातिदेशो युक्तः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

वितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ स्रतिदेश्यं विनिश्चेतुं कवतीषु रधंतरम् । गायतीत्यृग्गानयुक्ता शब्दार्थो गानमेव वा ॥ १॥ इति चिना गानयुक्ता तमि तेत्यृक्प्रसिष्टितः। लाघवादितदेशस्य योग्यताचानितमो भवेत्॥२॥

इदमासायते। कवतीषु रथंतरं गायतीति। कया निश्च श्रा भुविद्याद्यास्तिस्

स्मुचः कवत्यः। तासु वामदेव्यं सामाध्ययनतः प्राप्तम्। तद्वाधितुं रथंतरं साम

तास्वतिद्श्यते। तनातिदेशस्य स्वरूपं निश्चेतुं रथंतरश्वरार्थश्वित्यते। गानवि
शेषयुक्ताभि त्वा श्रूर नोनुम इतीयमृयथंतरिमत्युच्यते। कुतः। श्रध्येतृप्रसिद्धितः।

रथंतरं गीयतामिति केनचिदुक्ता श्रध्येतारः स्वरस्तोभविशेषयुक्तामभि तेत्यृचं प
रित्तः। न तु स्वरस्तोभमानम्। तस्माज्ञानविशिष्टाया स्त्रचो रथंतरश्वरार्थत्विमिति

प्राप्ते ब्रूमः॥ स्वरादिविशेषानुपृवीमानस्वरूपमृगश्चरव्यतिरिक्तं यज्ञानं तदेव रथं
तरश्वरार्थः। कुतः। लाघवात्। किं च। कवतीष्वृश्चु गानमितदेषुं योग्यम्। न

तृचस्तद्योग्यतास्ति। कया नो ऽभि लेयनयोक्तुंचोर्युगपदाधाराधेयभावेन पितृन

मशक्यतात्। तस्माज्ञानविशेष एव रथंतरश्वरार्थः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥

मासं जुहोत्यियहोचिमिति नामायिहोचतः।

नित्यान्मासायिहोचे ऽस्मिन्धमीगणं नातिदेशकम् ॥ १ ॥

उतातिदेशकं नैव इयोनीमः समत्वतः।

श्रमये होचिमित्यस्य नित्ये संपादितत्वतः ॥ २ ॥

तच मुख्यं ततो ऽत्यच गौग्यतस्य प्रसिड्ये।

नित्यायिहोचगान्धमींस्त्रचामातिदिशेदिह ॥ ३ ॥

कुराडपायिनामयने श्रूयते। मासमिपहोचं जुहोतीति। तचापिहोचिमायेतचाम नित्यापिहोचादिस्मन्मासापिहोचे धर्मानितदेषुं नाईति। कुतः। तस्य नास उभ-योरियहोचयोर्मुख्यवृत्या समानतादिति प्राप्ते श्रूमः॥ अप्रये होचं यस्मिन्कर्मणि तदियहोत्रिमित्यवयवार्थं नित्यायिहोत्रे संपाद्य तन्नामधेयतं प्रथमाध्याये निर्णी-तम्। अतस्तत्रेवायं शब्दो मुख्यः। न चोभयत्र मुख्यतं संभवति। अनेकार्थस्या-न्याय्यतात्। मुख्यत्वासंभवेन मासायिहोत्रे गुणयोगाद्यतितुं नित्यायिहोत्रगुणा-नितिदशिति॥

## हितीयाधिकरणमारचयति॥

गवामयन आहो ऽहि प्रायणीयेति नाम यत्।
तहादशाहिकादहो धमीनतिदिशेच वा ॥४॥
पूर्वन्यायेनातिदिशेचैवं प्रथमता हयोः।
अहोस्तुस्येति मुख्यतं समं नातिदिशेदतः॥॥॥

हादशहे प्रथमस्याहः प्रायणीयमिति नाम। तथा गवामयने ऽपि। तचायि-होचनामन्यायेनातिदेश इति चेत्॥ मैवम्। प्रायणीयशब्दप्रवृत्तिनिमित्तस्य प्रा-थम्यस्य हयोस्तुस्यतेनोभयच मुख्यते ऽप्यनेकार्थतप्रसङ्गाभावात्। प्रारभ्यायति गच्छति प्रवर्तते कर्मानेनेति प्रायणीयम्। स्रतो नैतन्नाम धर्मानतिदिशति॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

विश्वजित्सर्वपृष्ठः किमनुवादो रथंतरम् । बृहता वा समुचेयं यद्या षाडहिकानि षट् ॥ ६ ॥ स्रतिदेश्यानि तचाद्यो माहेन्द्रादिचतुष्ट्ये । पृष्ठश्रन्दाचोदकेन सर्वेषामिह संभवात् ॥ ७ ॥ समुचयो वा विधये सर्वेतं बह्रपेक्ष्या । न तु इयोरतः षषां पृष्ठानामितदेशनम् ॥ ৮ ॥

विश्वजित्सर्वपृष्टो भवतीति श्रूयते। तच सर्वपृष्टशब्दो ऽनुवादः। कुतः। प्राप्त-लात्। तथा हि। ज्योतिष्टोमे माध्यन्दिनपवमानानन्तरभावीनि माहेन्द्रादीनि चलारि स्तोचाणि सन्ति। अभि ला श्रूर नोनुमः। कया निश्चच आ भुवत्। तं वो दस्ममृतीषहम्। तरोभिवीं विद्वसुमित्येतेषु चतुषु सूक्तेषु तानि स्तोचाणि सप्तद-शस्तोमतामापाद्य गीयन्ते। एकस्मिन्सूके विद्यमानानां तिसृणामृचां बाह्यणो- क्तविधानेन सप्तद्शधाभ्यासः सप्तद्शस्तोमः। तादृशेषु स्तोचेषु पृष्ठशन्दः श्रूयते। सप्तद्शानि पृष्ठानिति। तानि पृष्ठानि विश्वजिति चोद्कप्राप्ततासर्वपृष्ठशन्देनान्द्यना इत्येकः पक्षः। रथंतरपृष्ठवृहत्पृष्ठयोज्यीतिष्ठोमे विकल्पितयोरिहापि चोद्केन विकल्पप्राप्ती सर्वशन्देन समुच्चयो विधीयते। तथा सत्यनुवादकृतं वैयर्थ्य न भविष्यतीति द्वितीयः पक्षः॥ सर्वतं बहुषु मुख्यम्। न तु द्वयोः। तस्मादनेन सर्वपृष्ठशन्देन षट्संख्याकानि पृष्ठान्यतिदिश्यन्ते। षडहे प्रतिदिनमेकैकं पृष्ठं विहितम्। तानि च पृष्ठानि षद्रथंतरवृहद्वेद्धपवैराजशाक्षरिवतसामभिर्निष्पाद्यानि। यद्यपि विश्वजित एकाहलाज्ज्योतिष्ठोमविकृतित्वमेव। न तु षडहविकृतित्वम्। तथापि सर्वपृष्ठोक्तिवलाज्ञानि षट्पृष्ठान्यतिदिश्यन्ते॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

निष्कासेन तृषेश्वावभृषं यन्तीत्यनूद्यते।
नीरोत्सेकः कर्मणो वा विधिः सौमिकधर्मणः ॥ ९ ॥
यो दर्भपूर्णमासाभ्यां वारुण्यां चोदकागतः।
ब्युत्सेको ऽनूद्यतामेष मैवं कर्मणि सौमिके ॥ १० ॥
मुख्यो ऽवभृष्यश्च्दो ऽयं तत्सादृश्यविवद्यया।
धर्मानितिदिशन्कर्मे विधन्ने धर्मसंयुतम् ॥ ११ ॥

वरुणप्रधासेषु श्रूयते। वारुण्या निष्कासेन तुषेश्वावभृषं यन्तीति। निष्कास श्रामिक्षाया लेपः। प्राच्यां दिश्चि देवा श्रुत्विजी मार्जयन्तामित्यादिमन्त्रेदेर्श-पूर्णमासयोर्दिश्च सर्वास्वप उत्सिच्यन्ते। सो ऽयं खुत्सेको निष्कासिवधानार्थमन्वभृष्यश्चेन वारुण्यामिक्षायागे चोदकप्राप्तो ऽनूद्यते। श्रस्ति हि खुत्सेकस्यावभृष्यत्म। एष वै दर्शपूर्णमासयोरवभृष्य इति श्रुत्तवादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ सौमिकं कर्मण्यवभृष्यश्चो मुख्यः। तस्य शब्दस्योद्भिदादिविद्वधेयिक्रयासामानाधिकरण्येन नामधेयावात्। तचेव वैदिकप्रयोगवाहुस्याद्य। खुत्सेकं त्वपूर्वसंवन्धादुपचर्यते। न हि सौमिकं कर्मणीव खुत्सेकं ऽवभृष्यभावनामंश्चयवतीं पश्यामः। येन तच मुख्यतमाशङ्क्योत। तसात्सौमिककर्मवाचिनमवभृष्यश्चं वरुणप्रधासप्रकरणे प्र-युक्तान श्राद्वायो मासाग्निहोचन्यायेन सौमिकधर्मानितिदिशन्कर्मान्तरं तद्वर्मसंयुक्तं

विधत्ते । न च विपर्ययेगाचैव मुख्यो ऽवभृषशन्दो ऽस्तिति शङ्कनीयम् । ऋषे-स्नितस्य धर्मकलापस्याचाभावात् । तस्मात्सीमिकधर्मोपेतकमान्तरविधिः ॥

## पन्तमाधिकरणमारचयति ॥

तच द्रव्यं पुरोडाशस्तुषनिष्कासकावृत ।
प्राप्तो ऽवभृथशन्देन पुरोडाशो ऽतिदेशतः ॥ १२ ॥
तुषनिष्कासयोरच साक्षाच्छुत्युपदेशतः ।
आतिदेशप्रापितस्य पुरोडाशस्य वाधनम् ॥ १३ ॥

तच पूर्वोक्ते कर्मान्तरे धर्मातिदेशकेनावभृषशन्देन पुरोडाशो ऽतिदिश्यते ॥ अतिदेशश्रोपदेशाहुर्वेलः। तस्मानुषिनष्कासाभ्यां पुरोडाशो वाध्यते ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वैष्णवे चिकपाले वैष्णवास्त्रवकपालतः। धर्मातिदेशः स्यास्त्रो वा विद्यते ऽचामिहोचवत् ॥ १४॥ श्रुत्या वैष्णवशन्द्रो ऽयं देवताया विधायकः। न गौणवृत्तिमाश्रित्य धर्मानतिदिशत्यतः॥ १५॥

ञ्चातिथ्येष्टी विष्णवो नवकपाली विहितः। तत्र श्रुतो विष्णवशन्दो राजसूय-गते विष्णविकपाले प्रयुज्यमानो ऽग्निहोचवन्नवकपालधमानितिदिश्तीति पूर्व-पक्षः॥ विष्णुर्देवतास्येति विग्रहे विहितस्तिष्ठतप्रत्ययो देवतामिभधते। न तु धमान्। तस्मान्नातिदिश्ति॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

निर्मन्थ्येनेष्टकापाके विहिषावटसंस्तृती।

श्रितिदेशो न वाद्यो ऽस्तु धर्मार्थं तच पूर्ववत्॥ १६॥
श्रियीषोमीयपशी धर्मवाचिर्मन्थ्यो ऽपिरास्तातः। स च निर्मन्थ्यशब्दो ऽपिरचयन इष्टकापाके प्रयुक्तः। निर्मन्थ्येनेष्टकाः पचन्तीति। तथा दर्शपूर्णमासयोः सधर्मकं विहिरास्नातम्। स च विहिःशब्दः पशी प्रयुक्तः। विहिषा यूपावटमवस्तृ-

णातीति। तचोभयव धर्मसिद्यर्थमितदेश इति चेत्॥ न। पूर्वीक्तवेषावशब्दवनमुख्या वृत्या विधिसंभवे धर्मलक्षकतायोगात्। अग्रिमन्थनस्य वर्हिलेवनस्य च लोकसिद्यतेन शास्त्रीयधर्माभावे ऽपि लोकिकधर्मैरुभयं निष्पाद्यते। तसाद्या-स्यितदेशः॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

सौमिकं प्राकृतं वा स्यादृयोः प्रणयनं श्रुतम्। श्राद्यो ऽप्राप्तवतो मैवमनामनेन वादगीः॥ १७॥

चातुर्मास्येषु श्रूयते । इयोः प्रणयित तसाद्द्राभ्यां यनीति । तच सौमिकं यत्सधर्मकमिप्रणयनं तदेव यहीतव्यम्। कृतः। सोमस्य चातुर्मास्यप्रकृतिवाभावेन तदीयप्रण्यनस्याच चोदकाप्राप्तस्य विध्यहेत्वात्। दर्शपूर्णमासगतं विप्रप्रण्यनं चोदकप्राप्तवादविधेयम् । तसात्तौमिकस्य धर्मा अच प्रण्यनक्षेत्रातिदिष्यन इति प्राप्ते बूमः ॥ नायं प्रण्यनक्षन्दः सौमिकस्य प्रण्यनकर्मणो नामध्यम्। किंतु निर्मन्थ्यविद्रिरादिशन्दवञ्चौिकक एव। ततो न धर्मातिदेशः। यदि प्राकृतप्रण्यनस्य प्राप्तवादिधिवैयर्थ्यम्। तद्येर्थवादसंबन्धाय तद्वाक्यमस्तु ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

आद्यन्तयोर्भध्ययोवी पर्वणोस्तव सञ्जकात्। आद्यन्तयोरूरुगत्या मध्ययोः पर्वणोर्भवेत्॥ १६॥

तसाद्दाभ्यां यन्तीत्येतेनार्थवादेन संबन्धाय पुनर्विधानाय प्राकृतमिप्रप्रण्यनं चोदकप्राप्तमिप श्रूयत इत्युक्तम्। तद्देश्वदेवश्रुनासीरीययोराद्यन्तयोः पर्वणोर्भविन्तुमहेति। कृतः। प्रसञ्जकात्। तथा हि। न वैश्वदेव उत्तरवेदिमुप निवपन्ति न श्रुनासीरीय इत्युक्तरवेदिप्रतिषेधस्तयोः पर्वणोरुक्तरवेदि प्रसञ्जयति। श्रप्रसक्तस्य प्रतिषेधायोगात्। उत्तरवेदिश्वािपप्रण्यनार्था। तसादुत्तरवेदिप्रसिक्तद्वारेणाद्यन्तयोरिदमिप्रप्रण्यनमिति प्राप्ते बूमः॥ ऊढ् वा एती यञ्चस्य यहरुणप्रधासाः साक्षमेधाश्वेति गमनसाधनतमू इतं मध्यमयोः पर्वणोरुपन्यस्तम्। तत्संनिधी हयोः प्रण्यन्तीति चोदकप्राप्तमिप्रण्यनमर्थवादार्थं पुनर्विधाय हाभ्यां यन्तीत्यर्थवादे-

नोहत्वकस्पनायुक्ताभ्यां पर्वभ्यां गमनमुपन्यस्यते। तस्मान्मध्यमयोस्तत्रण्यनम्। न चाचोत्तरवेद्यभावात्रण्यनाभाव इति शङ्कनीयम्। उपाच वपन्तीत्यनेनाना-रभ्यश्रुतेन वाक्येनोत्तरवेद्युपवापस्य विहितनात्। सा चोत्तरवेदिराद्यन्तयोः पर्व-णोर्निवेधान्मध्यमयोर्थ्यवितष्ठते। तस्यां चोत्तरवेद्यां प्रणीतो ऽग्निविधीयते। एत-दर्थमेव हि सार्थवादं पुनर्विधानम्॥

उक्तमधिकरणहयमेकीकृत्य वार्त्तिककारेण यो ऽभिहितो निर्णयस्तं दर्शयति ॥

अनामलाच वैयर्थ्यात्सीमिकं प्राकृतं न च। अपूर्व तत्रणयनं शाखान्तरसमीक्तितः ॥ १९॥

श्राहवनीयाद्वापिं प्रणयत इति शाखान्तरे मध्यमयोर्नूतनं प्रणयनं विहितम्। तेन समानवचनलादवाप्यपूर्वं प्रणयनं विधीयते ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

न विकारा विकारा वा स्वरसामादयो न हि। वैष्णवन्यायतो मैवमनन्यगतिलिङ्गतः ॥ २०॥

गवामयने इयोमीसषद्भयोमध्ये वर्तमानं विषुवन्नामकं प्रधानभूतमेकमहर्विद्यते। तच्च दिवा कीर्त्यम्। तस्मात्राचीनास्त्रयः स्वरसामनामका छहर्विशेषाः।
तथोपरिष्टादिप चयः स्वरसामानः। तदेतदिभिप्रेत्य ख्रूयते। छभितो दिवा कीर्त्यं
चयः स्वरसामान इति। तेषु च यहसातत्यसप्तदशस्तोमादयो धर्मा विहिताः।
छन्यच तेवं ख्रूयते। पृष्ठ्यः षडहो द्वी स्वरसामानाविति। तावेतावहर्विशेषी पूर्वीक्तानां स्वरसामां न विकारी। कुतः। विष्यवसमानतात्। यथा विष्यवश्चरो देवतारूपगुणविधानेन मुख्यवृत्तिनाच धर्मानितिदशित। तथा सामविशेषरूपगुणविधायकः स्वरसामशन्द इति प्राप्ते ब्रूमः॥ छनन्यगतिकिङ्गवशात्स्वरसामानी
विकारी भवतः। तथा हि पृष्ठयः षडहो द्वी स्वरसामानावित्येवं यो ऽयमष्टाह उपन्यस्तस्तच षदस्वहःमु क्रमेण चिवृत्पचदशः सप्तदश एकविंशस्त्रिणवस्त्रयस्त्रिंश
इत्येवं स्तोमषद्भं चोदकेन प्राप्तम्। एवं स्थिते तृतीयषष्टदिवसगतयोः सप्तदशचयस्त्रंश्योर्थव्यत्यासं विधाय सप्तमाष्टमयोरहोः सप्तदशस्त्रोमं सिज्ञवकृत्य चिषु चरमेष्वहःमु सप्तदशस्तोमनैरन्तर्यमर्थवादेनानुवदित। यत्तृतीयं सप्तदशमहस्तन्त्रयस्त्रिः

शस्थानमभि पर्याहरन्तीति व्यत्यासिवधिः। नयाणां सप्तदशानामनवानताया इत्य-र्थवादः। तन यद्यन्ययोग्ह्रोः सप्तदशस्तोमं स्वरसामशन्दो ऽतिदिशेत्। तदा नैरन्तर्थ-मुपपद्येत। न लन्यथा। तसान वैष्णवन्यायेन गुणविधिः। किंतु धर्माणामितदेशकः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

वासो-नसी वानतश्रणातिदेशकरे न वा।

आद्यः क्रियानिमित्तलाज्जातिवाचिलतो ऽन्तिमः ॥ २१ ॥

वासो ददातीत्यनो ददातीति श्रूयते। तच यथा यूपश्च्यस्य शास्त्रीयच्छेदनत-स्रणादिकिया प्रवृत्तिनिमित्तम्। तथा वासःशच्दस्य लीकिकी कुविन्दकर्तृका तन्तुवानिकया। स्रानःशच्यस्य च वर्धिकिकर्तृका दारुतस्रणिकया। तसाडा-सो-नःशच्योः क्रियातिदेशकावाडानतस्रणे कारियता तदुभयं दातव्यमिति चेत्॥ न। गवाश्वादिवज्जातिवाचिनात्पाचकादिशच्दानां क्रियामुपलभ्य प्रयुज्यमानत्वा-त्रित्येव प्रवृत्तिनिमित्तम्। वासःशकटादिषु क्रियामनुपलभ्यापि जातिमुपलभ्य शच्दं प्रयुङ्गे। तसाडासो-नःशच्दो न क्रियामतिदिशतः॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

वैदिको लौिकको वाग्निनिधेयः संस्कृतेर्वशात्। आद्यो होमाय संस्कारो जात्यर्थलेन लौिककः॥ २२॥

गर्गविराचे आज्यदोहसामानि प्रकृत्य श्रूयते । अग्निमुपनिधाय स्तुवीतेति । तचोपनिधेयो ऽग्निवैदिकः स्यात्। कृतः । आधानादिसंस्कारस्य प्रयोजनाकाङ्किन्तया समस्तवैदिककर्मशेषलादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आहवनीये जुहोति । गाहेपत्ये हवींिष श्र्ययतीत्यादिभिहींमादिभिः संस्काराकाङ्का निर्वातेता । ततो नाहवनी-यादिशब्दवद्गिशब्दः संस्कारनिमित्तः । किंतु वासःशब्दवज्ञातिवाची । तथा सित लीकिकलान्नाधानादिसंस्कारमितिद्शति । लीकिककार्येष्वव वैदिककार्येष्वयपिलीकिकः शेषभावं भजते । तस्य सर्वकार्यसमर्थलात् । ततो ऽग्निशब्दो ज्ञातिमाचमुपस्थापयँ क्षीकिकविद्माचेण चितार्थो विनाहवनीयादिसंस्कारवाचकं विशेषणं न वैदिकस्योपस्थापको भवति ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति॥

संस्कारः स्यादुपणये न वा यूपोक्तितो ऽियमः। न स्यात्रयोजनाभावात्तृष्णीं छेदेन यूपता ॥ २३॥

यूपेकादिशन्यां श्रूयते। उपश्यो यूपो भवतीति। एकादशानां यूपानां समूह एकादिशनी। तच दक्षिणतो ऽवस्थापित एकादशो यूप उपश्यः। तथा च श्रू-यते। यहिक्षणत उपश्य इति। तिस्मिचुपश्ये परिव्याणादिको यूपसंस्कारो ऽस्ति। संस्कारिनिमित्तकस्य यूपशन्दस्य तच प्रयुक्तवादिति चेत्॥ न।संस्कारप्रयोजनस्या-चाभावात्। पृष्णं नियोक्तं यूपः संस्क्रियते। तच्च नियोजनिमतरेषु दश्मु यूपेष्व-स्ति। न वेकादश उपश्ये। तथा च तित्तरीयबाद्धणम्। सर्वे वा श्रून्ये यूपाः पृष्णुमन्तो ऽथोपश्यो वापशुरिति। परिव्याणादिसंस्काराभावे ऽथमन्त्रकाश्वेद-नादयः केचिडमास्त्रच वाचिनका विद्यन्ते। तावताल्पेन सादृश्येन गौणी तच यूपोक्तिः। तसाद्ध यूपशन्दो धर्मानितिदिश्ति॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

पृष्ठेरुपस्थितौ स्तोचधमीः सन्ति न वायिमः। अयिहोचनयानीवं मन्त्रोक्तेरात्मनेपदात्॥ २४॥

श्रियचयने श्रूयते। पृष्ठेरपितष्ठत इति। तच पृष्ठशच्दो ज्योतिष्टोमे माध्यन्दिनस्वनगतस्य स्तोचस्य नामधेयमिति प्रथमाध्याये निर्णितम्। सो ऽयमियच्यनगतोपस्थानकर्मिण प्रयुज्यमानो ऽग्निहोचशच्द्रन्यायेन पृष्ठस्तोचधमीनुपस्थाने ऽतिदिश्तीति चेत्॥ मैवम्। श्रच पृष्ठशच्द्रस्य मन्त्रपर्वेन कर्मपरवाभावात्। मासमियहोचं जुहोतीत्यचाग्रिहोचशच्दो जुहोतिना समानाधिकृतः कर्मपरः। श्रच तूपान्मन्त्रकरण इत्येतत्पाणिनीयं सूचमुपशच्द्रयुक्तातिष्ठतेधातोरात्मनेपदं विद्धानृतीयान्तस्य पृष्ठशच्दस्य मन्त्रात्मकत्ररणपरतां दर्शयति। यद्यपि स्तोचकर्मवाची पृष्ठशच्दस्य मन्त्रात्मकत्ररणपरतां दर्शयति। यद्यपि स्तोचकर्मवाची पृष्ठशच्दस्य मन्त्रात्मकत्ररणपरतां दर्शयति। यद्यपि स्तोचकर्मवाची पृष्ठशच्दस्य पत्राधनभूतावयंतरादिसामोपेतानभि त्वा श्रूरियादिनमन्त्रानुपलस्यति। न च लस्यणाश्रयणमेव दोष इति वाच्यम्। तत्पस्रे ऽप्यान्त्रयणीयलात्। किं च। तत्पस्रे यथा नित्याग्रिहोचवाचिनाग्रिहोचशच्देन तद्यमीन्त्रपलस्य तैश्र धर्मेस्तद्यक्तं मासाग्रिहोचात्मकं कर्मान्तरं लस्यते। तथा स्तोचन

वाचिना पृष्ठशब्देन तडर्मोपलक्षणडारेणोपस्थानरूपं कमीन्तरं लक्षणीयमिति विप्रकृष्यते । तस्मात्पृष्ठशब्दो न स्तोचधमीनतिदिशति ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

सीर्ये चरी न धर्माः स्युः स्युवा मानविवर्जनात्। न स्युः स्युः करणं यागी ऽपेक्षते ह्युपकारिणः॥ १॥

सीर्यं चरं निर्वपेद्वसवर्चसकाम इत्यचावघाताद्यो धर्मा न प्राप्यन्ते। कुतः। प्रापकप्रमाणानां श्रुतिलिङ्गादीनामभावादिति चेत्॥ मैवम्। विमतो याग उप-करणापेश्वः। करणत्वात्। लीकिकवैदिकभोजनदर्शपूर्णमासवदित्यनुमानेन तत्रा-पणात्॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

विध्यन्तो ऽपेक्षितस्तच लौकिको वाय वैदिकः। श्राद्यो निवन्धराहित्यादन्यो धीसंनिकर्षतः ॥ २॥

तच सीर्ये चरावपेक्षितः प्रधानविधिशेषो ऽङ्गकलापः स्थालीपाकादिगतो लीकिको यहीतव्यः। कृतः। ऋनिवद्वतात्। वैदिकस्तु प्रकरणेन कर्मविशेषे निवद्धः सस्व ततो वियोजयितुं शकात इति चेत्॥ न। वैदिके करणे वैदिकिविध्यत्तस्य बुद्धिसंनिकषात्। यथा प्रकरणेन क्षचिस्तवद्धः। तथा चोदकेनान्यचापि निवध्यताम्। किं च। प्रयाजे प्रयाजे कृष्णलं जुहोतीति सीर्ययागिवशेषे कृष्णलहोमविधानाय सिद्धवत्प्रयाजो ऽनूद्यते। तच्च वैदिकेतिकर्तव्यताया लिङ्गम्। तसाद्वैदिको याद्यः॥

तृतीयाधिकरणमारचयित ॥
गावामयिनके ज्योतिरादी किं द्वादशाहिकी।
ऐकाहिकी वानुमानादाद्यी ऽन्यो नामबाधनात् ॥ ३॥

गवामयने ज्योतिगौँरायुरिति ज्योतिरादिनामकास्त्रयो यागा विहिताः। तेषु बादशाहिकीतिकर्तव्यता युक्ता। कुतः। अनुमितवाक्येन तत्प्रापणात्। गवामयनं हि बादशाहिवकृतिरिति वस्यिति। अतस्त्रत्संविश्विलिक्गेन तदीयधर्मप्रापकश्चोद-को ऽनुमीयत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ सिन्त ज्योतिरादिनामकास्त्रय एकाहाः। तदी-यधमा गावामयनिकेषु ज्योतिरादिषु ज्योतिरादिभिस्त्रिभिनामभिः प्राप्ताः। नाम चानुमानिकाचोदकात्प्रवलम्। प्रत्यक्षश्चतत्वात्। अतश्चोदकस्य वाधितत्वादेतेष्वे-काहिकीतिकर्तव्यता याद्या॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च सप्तमो ऽध्यायः॥

### श्रीगणेशाय नमः

सामान्येनातिदेशो यो ऽनुमानात्स निरूपितः। विशेषेणातिदेशो यः सो ऽष्टमे ऽष निरूपते ॥ ०॥

अनेन सप्तमाष्टमयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः ॥ सप्तमस्य चतुर्थ-पादे प्रथमाधिकरणेनानुमानिकवाक्यकृतो ऽतिदेशो ऽस्तीति सप्तमोक्तं निरूपि-तम्। अष्टमे तु तिंडशेषा निरूपने ॥

अष्टमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
कस्माचिदितिदिश्यनो नियतान्कर्मणो ऽथवा।
अविशेषादादिमो ऽन्यः शास्त्रार्थस्य व्यवस्थितेः ॥ १॥

विहितेतिकर्तव्यतारिहते सीयादी कमिणि तद्युक्ताद्यतः कुतिश्विकर्मणी धर्मा अतिदिश्यन्ते। कुतः। नियामकस्य विशेषस्याभावात्। अतो विशेषचिन्ता न कार्येति चेत्॥ मैवम्। शास्त्रार्थस्य व्यवस्थाया नियामकत्वात्। तस्मान्तियतादे-कस्मात्कर्मणी धर्मातिदेशः। तेन विशेषचिन्ता कर्तव्या ॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

तिं ति स्वारितिङ्गं किं न विशेषनियामकम् । भवेद्या न ह्यशस्त्राङ्गवेखस्ये प्रवेशतः ॥२॥

दर्शपूर्णमासयोराग्रेयमष्टाकपालं निर्वपतीत्यच तिक्षतोक्त्या देवतानिर्देश एक-देवतायोगित्वमौषधद्रव्यकतं निर्वाप इत्येतात्याग्रेययागसंबन्धितया श्रूयमाणता-दाग्रेयिलङ्गानि । सीर्थे चहं निर्वपेदित्यचापि तान्युपलभ्यन्ते । न तेषामाग्रेय-धर्मातिदेशं नियनुं सामर्थ्यमित्तः। कुतः। तेषामश्रव्यक्ष्पत्वेन शब्देकसमिधगम्ये

sर्चे प्रामाख्यायोगादिति प्राप्ते ब्रुमः ॥ लिङ्गस्मारितोपकारसहितमेव सौर्ययागं तन्छन्दो विद्धाति । तथा सति प्रनाङ्या लिङ्गस्य शन्दे प्रवेशादाग्रेयवत्सीर्यो ऽनुष्टेय इत्येतादृशं चोदकवाक्यमनुमापयता लिङ्गेन धर्मविशेषा नियम्यन्ते ॥

तृतीयाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

विध्यना ऐष्टिकः सोमे स्याची वा स्यात्मवृत्तितः। उपदिष्टेनैरपेस्याडिध्यन्तो नेष्टिको ऽच हि ॥३॥

ऐष्टिको विध्यनाः प्रयाजादिः । स च सोमाङ्गभूते दीक्षणीयादौ प्रवृत्तवा-सोमे ऽप्यनिवार्य इति चेत्॥ मैवम्। प्रत्यश्चोपदिष्टेरभिषवाद्यङ्गकलापैः सोमस्य निराकाङ्कलात्। तसाचैष्टिको विध्यनाः ॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

इष्ट्यपिहोत्रसोमानां मूलप्रकृतिता न हि। ऋस्ति वा नालीिककलादियत्तानवधारणात् ॥ ४॥ लोकवत्संनिपत्यारादुपकारिडयश्रुतेः। इयत्ताया निश्चितत्वान्मूलप्रकृतिता चिषु ॥ ५॥

अलीकिकानेनेताविद्वरङ्गेः संपूर्ण उपकार इति निश्चेतुमशक्यतादिष्ट्यादीनां नास्ति मूलप्रकृतित्विमिति चेत् ॥ मैवम् । लोकसदृशत्वात् । यथा लोके भुजिकि-यायामोदनः करणम्। तस्य संनिपत्योपकारिणः शाकसूपादयः। आरादुपका-रिणः पीठप्रदीपादयः । तथा भावनायां यागः करणम् । अवघातादयः संनि-पातिनः। प्रयाजाद्य आरादुपकारिणः। अतो नात्यन्तमलौकिकत्वम्। इयता तृ लीकिके यथा प्रत्यक्षेण निश्चीयते। तथा श्रीते श्रुत्या निश्चीयताम्। तस्मादिष्ट्य-यिहोत्रसोमानां मूलप्रकृतित्वमिस्त ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥ ऐन्द्रायादी सीमिकः स्यादैष्टिकी वा हयोरिह। संभवादैन्छिको ऽन्यो ऽच स्यालपालादिलिङ्गतः ॥ ६॥

ऐन्द्रायमेकादशकपालं निर्वपेत्रजाकाम इत्यादी सीमिकेष्टिकयोर्विध्यनायोर-

त्यतर इच्छया याह्यः । कुतः । उभयन विध्यन्तसंभवेनातिरेष्टुमहैत्वादिति चेत् ॥ न । कपालनिर्वापादिभिलिङ्गविशेषेरेष्टिकस्यैवानोचितत्वात् ॥

### पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

न पशावैष्टिका स्याद्या न कपालाद्यभावतः। स्याद्यक्तद्रव्यदेवत्वप्रयाजसुच्यसाम्यतः॥ ७॥

अग्रीषोमीयपश्विष्टिको विध्यनो नास्ति। कुतः। पूर्ववदच निर्वापकपाला-दिलिङ्गाभावादिति चेत्॥ मैवम्। आग्रेयमष्टाकपालमित्यचोत्पित्तवाक्ये यथा द्रव्यदेवते व्यक्ते। तथाग्रीषोमीयपश्रुमित्यचापि। न तु सोमेन यजेतेत्यचेव देवताया अव्यक्तत्वम्। तदेतद्यक्तद्रव्यदेवत्वमेकं लिङ्गम्। एकादश् प्रयाजान्यजतीति प्रयाज-वस्तं वितीयम्। सुव्यमभिधार्य जुद्धा पश्रुमनक्तीत्यभिधाराञ्जने लिङ्गान्तरे। आल-भो लिङ्गान्तरम्। इष्टावपीषामालभत इति दर्शनात्। तस्मादिस्त पश्विष्टिकः॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सवनीयादिके दार्शो देखो वा प्रकृतित्वतः। आद्यो उन्यो लिङ्गतो स्व विकृतिः प्रकृतिभैवेत् ॥ ৮॥

सवनीयानुबन्ध्यनिरूढादिपशुषु दर्शपूर्णमाससंबन्धी विध्यनाः। कृतः। दर्शस्य प्रकृतिलात्। देखो ऽग्नीषोमीयपशुविध्यनाः। दीक्षितेनानुष्ठेयेषु पशुविध्यनोषु प्रथमभाविलात्। तस्य चाग्नीषोमीयस्येष्टिविकृतिलाच प्रकृतिलमिस्तः। अतो न तस्य विध्यन्तो ऽतिदेशाई इति प्राप्ते बूमः॥ आलम्भो ऽग्नीषोमीयपशो लिङ्गम्। तच्च सवनीयादिष्वस्ति । तथा प्रातःसवनादिषु वपादिप्रचारो ऽपरं लिङ्गम्। इष्टिं प्रति विकृतेरप्यन्यच सवनीयादौ प्रकृतिलं न विरुध्यते। तसादग्नीषोमीयपशोविध्यनं सवनीयादिपशुष्वितिदिशेत्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्यादैकाद्शिने दैश्चात्सीत्याद्वाद्यो ऽस्तु पूर्ववत्। रश्चनाद्वयसीत्यत्वविशेषाह्मिङ्गतो ऽन्तिमः॥९॥ ऐकादिशनाः पशव एवमाम्नायन्ते । आग्रेयः कृष्णग्रीवः । सारस्वती मेषी । वश्वः सीम्यः । पीष्णः श्यामः । शितिपृष्ठो वार्हस्पत्यः । शिल्पो वेश्वदेवः । ऐन्द्रो ऽरुणः । मारुतः कल्माषः । ऐन्द्राग्यः संहितः । अधोरामः साविवः । वारुणः कृष्णः । एकः शितिपृष्ठस्तु शृङ्गरहित इति । यद्यपश्रमेधप्रकरण् एते पिठतास्त्रणापि ज्योतिष्टोमप्रकरण् ऽप्येते विधीयन्ते । तवैवाग्रेयेन वापयित । मिथुनं सारस्वत्या करोति । रेतः सीम्येन द्धाति । प्रजनयित पौष्णेनेत्यादिना । तेष्वे-काद्शिनेषु देश्चाद्गीषोमीयाद्विध्यन्तस्यातिदेशः स्यात् । कृतः । अग्रीषोमीयस्य पश्रुप्रकृतिवेन पूर्वाधिकरण् निणीतिलादिति चेत् ॥ मैवम् । सीत्यगतिवशेष-लिङ्गदर्शनात् । सुत्याकाले भवः सीत्यः सवनीयः पश्रुः । तच चोदकप्राप्ता रश्नेका । वाचिनकी द्वितीया । एतच्च तृतीये निणीतम् । तदेतद्रश्नाद्यमग्रीषोमी-यपशावसंभवात्सवनीयस्य विशेषलिङ्गमेकम् । सुत्याकालीनत्वं द्वितीयम् । ते च दे लिङ्गे ऐकाद्शिनेषु दृश्येते । तचेदमाम्नायते । दे दे रश्ने आदाय द्वाभ्यां द्वाभ्यां रशनाभ्यामेकैकं यूपं परिष्ययतीति । सुत्याकालनं च तेष्वस्ति । ततः सीत्या-दर्मातिदेशः ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ललामादिगणे देखादेकादिशनतो ऽथवा। आद्यो विशेषराहित्याच गणत्वविशेषतः॥ १०॥

काम्यपणुकाराउँ पणुगणाः श्रूयनो । वसनो ललामांस्त्रीन्वृषभानालभेतेति ।
तच रणनावयादिविविशेषलिङ्गाभावादेश्वाद्मीषोमीयाद्यमातिदेश इति चेत्॥ न।
गणतेन विशेषलिङ्गेनेकादिश्वनेभ्यो ऽतिदेशात्। ऐकादिश्वनानां पणुगणप्रकृतितं
लिङ्गादवगम्यते। तथा हि सीचाम्ग्यां पणुगणं प्रकृत्येवमाम्नायते। यिचषु यूपेघ्वालभेत विहिधासा इन्द्रियं वीर्यं दध्यात्। आतृष्यमस्म जनयेदेकयूप आलभत
इति। यद्यचायीषोमीयः प्रकृतिः स्यात्। तदा चोदकादेकस्येव यूपस्य प्राप्ततेन
यूपचयप्रसन्त्र्यभावान्नदुपन्यासेन दोषाभिधानम्। पुनरेकयूपविधानं च व्यर्थं स्यात्।
ऐकादिश्नानां प्रकृतिले तु प्रतिपणु पृथ्यपूपातिदेशेन प्रसिन्तसङ्गावादुपपद्यते।
तसात्रभृगणोध्वेकादिश्ननेभ्यो ऽतिदेशः॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

इष्टेः सोमस्य वा धर्मा विश्वजित्रमुखेष्विह।

अविशेषादैच्छिकाः स्युः सोमस्याव्यक्तिसाम्यतः ॥ ११॥

विश्वजिता यजेत । अभिजिता यजेत । बाद्शाहेन यजेतेत्यादिषु नियामका-भावादिष्टिसोमयोरन्यतरस्य धर्मा इच्छया यहीतव्या इति चेत्॥ मैवम्। अव्य-क्तलिक्केन सोमसाम्यात्। उत्पत्तिवाक्ये देवतानिभधानमव्यक्तिः। तस्मात्सी-मस्य धर्मानितिदिशेत्॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

अहर्गणेषु सोमस्य हादशाहस्य वाग्रिमः।
पूर्वविद्वनसंघादिविशेषेरिनामो भवेत्॥ १२॥

डिराचमारभ्यशतराचपर्यन्तेषु गवामयने च पूर्ववद्यक्तविष्ठिङ्गेन सोमस्य धर्मा इति चेत्॥ न । विशेषिष्ठङ्गसङ्गावात्। डादशाहपदान्तर्गताहःशन्दः षष्टिघटि-कात्मकदिनपरः । डिराचादिपदान्तर्गतो राचिशन्दश्च ताहशः । एतदेकं विशेष-छिङ्गम्। श्रहःसंघो डितीयम्। डादश दीक्षास्तृतीयम्। तच्च गवामयने विद्यते। तच्च स्मीन्धत एव दीक्षाभिरित्युक्का दीक्षायुग्मानि षडुपन्यस्तानि। डाभ्यां लो-मावद्यति। डाभ्यां तचम्। डाभ्याममृक् । डाभ्यां मांसम्। डाभ्यामस्य । डाभ्यां मज्जानमिति। तस्मादहर्गशेषु डादशाहस्य धर्माः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

बादशाहस्य गव्यस्य वादित्याद्यङ्कितायने। पुरेवाद्यो गव्यधमी वत्तरत्वादिलिङ्गतः ॥ १३ ॥

श्रादित्यानामयनं तपस्विनामयनिमत्यादिष्वहर्गण्लादिलिङ्गेन हादश्राहस्य धर्मा इति चेत्॥ न। गव्यलिङ्गस्य विशेषस्य सत्त्वात्। गवां संबन्धि गव्यं गवा-मयनिमिति यावत्। तस्य धर्मा एतेषु याद्याः। कुतः। संवत्तरसाध्यत्वसामान्यात्। षष्ट्युत्तरश्रतचयदिवससाध्यत्वनियमसङ्गावाच्च। चय उपगायन्तीत्येतस्य गवामय-नगतमाहावितिकधर्मस्य दर्शनाच्च। तस्माङ्गव्यस्य धर्माः॥ हादशाधिकरणमारचयति॥

साद्यस्के सीमिकः पूर्वधर्मी वाव्यक्तभावतः।

सौमिकः स्यादेकनामैकसंघस्यलतो ऽन्तिमः ॥ १४ ॥

साद्यस्का इत्येकनामका एकसंघवितनो वहवो यागाः श्रुताः। तथा साहसा इति। तिस्मन्साद्यस्क्रसंघे प्रथमः साद्यस्क्रो धर्मसंयुक्तः समास्नातः। एवं साहस्रे ध्वपि। तच धर्मरिहते दितीयादिके साद्यस्क्रे साहस्रे वाव्यक्तत्वसाम्यात्सीमिको धर्म इति चेत्॥ मेवम्। एकनामनेकसंघवितिनाभ्यां विशेषिङ्किःभयां प्रथमसाद्यस्क्रप्रथमसाहस्रधर्मस्यैवोचितनाद्वितीयादिकसाद्यस्कादिष्वतिदेशः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

फलं च नियमः कर्ता संघः सीर्थे न वायिमः।

प्रयाजवच विध्यादिविध्यनात्वविभेदतः ॥ १५॥

इष्टी फलादयश्वतारः सन्ति । फलं स्वर्गः । नियमो यावज्जीविकत्वम् । कर्ता स्वर्गकामः । संघ आयेयादीनां षषां साहित्यम् । त एते चलारः सीर्ये प्रया- जादिवदितदेष्टव्या इति चेत् ॥ न । वैषम्यात् । प्रयाजादिराकाङ्कितविध्यन्तता- दितिदिश्यते । विध्यादिस्त्वनाकाङ्कितः । सीर्ये चरं निवेपेदिति मुख्यविधेः प्रत्य- स्थ्यवणात् । अन्यथा विध्यन्ते ऽपि कस्याकाङ्का वर्ण्यते । तस्मात्मधानकर्म- णो ऽनाकाङ्कितस्य विकृतावप्रवृत्तेस्तत्संबद्धाः फलादयो ऽप्यनाकाङ्कितत्वान्नाति- दिश्यनो ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

गोदोहनाद्यस्ति नो वा भवेद्रणयनात्रयात्। अनङ्गलादपेक्षाया अभावाचातिदिश्यते ॥ १६॥

चमसेनापः प्रख्येत्रोदोहनेन पणुकामस्येति दर्शपूर्णमासयोः श्रुतम्। गोदो-हनं सौर्ये ऽप्यतिदेष्टव्यम्। कुतः। तदाश्रयस्य प्रख्ययस्य सङ्गावादिति चेत्॥ मैवम्। क्रवङ्गतया चमस एव प्रख्यनसाधनमपेक्षितम्। न त्वनङ्गं पुरुषार्थं गो-दोहनम्। श्रतः फलनियमादिवज्ञातिदेशः॥ पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

स्पर्भेडयं व्यवस्थायं विकल्पं वा व्यवस्थितिः। प्रकृताविव नो तच तस्य शान्द्रतवर्जनात्॥ १७॥

दर्शपूर्णमासयोहेविषां स्पर्शनहयं व्यवस्थितमन्त्रहयसाध्यमास्नातम्। चतुर्होचा पौर्णमासीमभिमृशेत्यवहोचामावास्यामिति। पृथिवी होतेत्यादिमन्त्रश्चतुर्होता। अग्निर्होतेत्यादिमन्त्रः पव्यहोता। तदेतदुभयं सौर्यादो चोदकप्राप्तं सत्कालभेदेना-नुष्ठानहये व्यवस्थापनीयम्। कुतः। प्रकृतौ पौर्णमास्यमावास्ययोः कालभेदेन व्यवस्थितत्वादिति चेत्॥ न। प्रकृतौ तद्यवस्थाया आर्थिकत्वात्। शान्दस्थैवाङ्गले-नातिदेशाहेत्वात्। तस्मादुभयं विकृताविच्छया विकल्यताम्॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

षर्मु कस्यायुताग्रेयस्येव सीर्ये ऽियमी यतः। अविशेषो न देवेक्यादीषधद्रव्यकावतः॥ १६॥

दर्शपूर्णमासगतेषु षर्सु यागेषु यस्य कस्यापि विध्यनः सीर्ये कर्तव्यः। अस्ये-वेति विशेषनियामकस्याभावादिति चेत्॥ न। देवतेक्यस्य नियामकलात्। सीर्य-शब्दगततिष्ठतप्रत्ययवियहस्य सूर्याविति डिवचनेनापि कर्तुं शक्यलाहेवतेक्यम-निष्यतिमिति चेत्। न। विधिशेषार्थवादोक्तावमुमेवादित्यमित्येकवचनेन तद्य-पदेशादाग्रेयार्थवादे ऽपि सो ऽग्रये ऽध्रियतेत्येकवचनं व्यपदिष्टम्। अत आग्रेय-स्यैव विध्यनः। न नगीषोमीयेन्द्राग्रयोः। यद्यपेन्द्रयोद्धिपयसोः प्राजापत्य उपांश्रयाजे ऽपि देवतेक्यमस्ति तथाप्योषधद्रव्यकलमाग्रेये विशिष्यते। तस्मात्त-स्यैव विध्यनः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

देवो वली हिववैंन्द्रे पुरोडाशे ऽग्निमो यतः। देवो मुख्यो ऽन्तरङ्गं तडविः कर्मग्यतो वलि ॥ १९॥

ऐन्द्रमेकादशकपालं निर्वपेदित्यच देवतासाम्येन सान्नाय्यधर्मः प्राप्नोति । ह-विःसाम्येन पुरोडाशधर्मः । तच देवो वली । कुतः । मुख्यलात् । तच्च प्राथमिकेन पदेनोच्यमानलाम्नातिपदिकार्थलाचेति दृष्टव्यम्। हिवस्तु हितीयेन पदेनोच्यते।
तवाप्येकाद्यम् कपालेषु संस्कृत इत्यस्मिचर्थं विहितस्य प्रत्ययस्यार्थः। ऋतो मुख्यलाहेवतासामान्यं प्रवलमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ त्यज्यमानतया त्यागरूपे कर्मणि हिवः प्रत्यासन्तम्। देवता तु मनसेवोहेश्यमानलाद्यागिकयाया वहिरङ्गम्। यतु मुख्यलमुक्तं तन्छन्द्रीपाधिकम्। न तु स्वाभाविकम्। तस्मात्स्वाभाविकेनान्तरः ङ्गलेन हिवःसामान्यस्य प्रवलनात्पुरोडाश्यमेः कार्य इति। एवमाग्रेयं पय इत्यवसानाय्यथमी दृष्टव्यः॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

कृष्णलेषु घृतस्योत वीहेस्तेजोयुतेभेवेत् । घृतस्य मैवं वैशद्याचरुगच्दयुतेस्तथा ॥ २०॥

प्राजापत्यं घृते चरं निवैपेन्छतकृष्णलिमत्यत्र कृष्णलेषूपांश्रुयाजद्रव्यघृतस्य धर्माः कर्तव्याः । कृष्णलाख्यसुवर्णस्य घृतस्य च तेजस्वित्वसाम्यादिति चेत् ॥ मैवम् । सुवर्णशकलवीद्योवैशद्यसाम्यात् । न हि घृतस्य प्रवलकाठिन्यविरलता-दिह्पं वैशद्यमस्ति । चर्शच्द्रश्रीषधद्रव्यविषयः कृष्णलेषु प्रयुज्यमान श्रीषधधर्मान्त्रापयित । तस्माद्वीहिधमीः कर्तव्याः ॥

### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

श्रीरस्याज्यस्य वा नीरे मधुन्ययियमो यतः। द्रवतं न घृते ऽपस्य सत्त्वाहणीच संभवात्॥ २१॥

चित्रायागे श्रूयते। दिध मधु घृतमापो धानास्त्रगुलास्त्रासंमृष्टं प्राजापत्यिमिति। तत्र मधुन्युदके च द्रवत्यसामान्येन साझाय्यगतस्य पयसो धमी इति चेत्॥
न। घृते ऽप्यामिपंपर्केण द्रवत्यसङ्गावाद्युक्षवर्णत्वादाज्यधमीणामुत्यवनादीनां संभवात्पयोधमीणां दोहनादीनामसंभवाचोपांश्रुयाजगतस्याज्यस्य धमीः कर्तव्याः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥

**डितीयपादस्य प्रथमाधिकर**णमारचयति ॥

सुरावाजिनयोः सोमस्येष्टेवा सोमण्डतः।

आद्यो मैवं हविःसाम्यात्सोमण्टः प्रशस्त्रये ॥ १॥

सीनामस्यां सुरायहाः श्रुताः। श्राश्वनं गृह्णातीत्यादिना। चातुमास्येषु वा-जिनयागः श्रुतः। वाजिभ्यो वाजिनमिति। तनोभयन सोमस्य विध्यनः कार्यः। कृतः। सोमो वै वाजिनं सुरा सोम इति वाजिने सुरायां च सोमश्च्द्रप्रयोगात। सोमश्च्दश्वाियहोनश्च्दवर्ष्वमानितिद्शतीति चेत्॥ मैवम्। ऐष्टिकहविःसा-म्यात्। श्रीषधविकृता सुरा। सान्नाय्यविकृतं वाजिनम्। तसादिष्टिको विध्यनः। सोमश्च्दस्वर्थवादगतनान्नाियहोनािदनामवदितदेशकः। यदि वाजिनस्य प्रति-पत्तिकर्मतान्नास्ति धमापेक्षा। तिर्हे तिस्मनंशे कृत्वािचनास्तु॥

## हितीयाधिकरणमारचयति ॥

पुरोडाशस्य सान्नाय्यस्य वा धर्मः पशी यतः।

देवेकामाद्यस्तस्माचो हविर्जन्मादिसाम्यतः ॥२॥

अयीषोमीयपशावयीषोमीयपुरोडाशधर्मः कार्यः । कुतः । देवतैक्यादिति चेत् ॥ मैवम् । सान्नाय्यं पशोरुत्पन्नम् । पशुरिप पशोरुत्पन्नः । श्रपणार्थमुखा सान्नाय्यपश्चोः समा । हविःसाम्यं च वलीय इत्युक्तम् । तस्मात्सान्नाय्यधर्माः ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दभ्भो ऽच पयसो वाद्यो घनलस्य समलतः।

द्रवतासित्रकालेभ्यो धर्मः स्यात्पयसः पशौ ॥ ३॥

सान्नाय्यधर्मवत्यसिन्पशो घनतेन दभो धर्म इति चेत्॥ मैवम्। द्रवति गच्छ-तीति द्रवतं पशावणित्तः। पयितः च तिंद्यते। प्रत्यासनं च पयः। साक्षात्पशु-प्रस्वतात्। दिधं तु पयसा व्यवहितम्। एकाहकालीने च पशुपयसी। द्वाहका-लीनं दिधं। तस्मात्पशो पयसो धर्मः कार्यः॥ चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

हयोर्दभो ऽष पयस श्रामिश्चायां हिजलतः। हयोर्दभो घनलेन प्राधान्यात्पयसो भवेत्॥४॥

तम्ने पयसि द्य्यानयति । सा वैश्वदेव्यामिन्नेति श्रुतायामामिन्नायां सान्नाय्य-गतयोदेधिपयसोधेर्मः कार्यः । कुतः । आमिन्नाया उभयजन्यत्वादित्येकः पन्नः । घनलसाम्यस्याधिक्याद्द्धिधमे इति डितीयः पन्नः ॥, पयस्यामिन्नामृत्पाद्यितुं सहकारित्वेन द्य्यानीयते । ततः पयस एव मुख्यकारणत्वात्त्रडमे एव न्याय्यः ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अहीनसत्त्रयोद्वीदशाहानावव्यवस्थितौ। व्यवस्थितौ वाविशेषादाद्यो ऽन्यः स्वस्वलिङ्गतः॥॥॥

प्रायणीयो ऽतिराचः। पृष्ठ्यः षडहः। चयण्छन्दोमाः। ऋविवाक्यमहः। उद-यनीयो ऽतिराच इत्येवमहर्गेणो हादशाहः। स च याज्ञिकप्रसिद्धा हिविधः। सन्त्रमहीनश्चेति । संज्ञाव्यवस्थया इयोर्धमा आसाताः । एको ही वहवो वा-तिजो ब्राह्मणाः सन्त्रमुपेयुरित्यादयः। ततो डिविधो डादशाहस्य विध्यन्तः। डा-दशाहश्चाहरीणानां प्रकृतिरित्युक्तम्। अहरीणाश्च विविधाः। विराचादय एका-दशराचान्ता अहीनाः। चयोदशराचादीनि च सन्त्राणि। तचाहीनसन्त्रयोडीादशा-हविध्यन्तावव्यवस्थया प्राप्नुयाताम्। कुतः। व्यवस्थापकविशेषाभावादिति चेत्॥ मैवम्। तत्तिङ्गास्य व्यवस्थापकातात्। आसीरनुपेयुरिति चीदनाइयं यजमान-बहुतिनयम ऋतिग्यजमानेकां च सन्त्रलिङ्गम्। यजितचोदना यजमानबहुत-विकल्प ऋत्विग्यजमानभेदश्वाहीनलिङ्गम् । एतच्च दशमाध्याय एवं विचारि-षामः। ऋहीनसत्त्रयोर्लक्ष्मभेदो नास्त्यस्ति वा न हि। आवृत्तिसाम्यादाद्यः स्यादिज्यासिभ्यां तयोभिंदेति । एतच लिङ्गाडयं डादशाहे श्रूयते । डादशाहेन प्रजाकामं याजयेदिति । हादशाहमृहिकामा उपेयुरिति । हादशाहमृहिकामा स्रासीरिचिति च । डिराचारिषु यजतिचोदनैवम् । डिराचेण यजेत । **विराचे**ण यजेतेत्यादि । चयोदशराचादिषु सन्त्रलिङ्गमेवम्। चयोदशराचमृडिकामा उपे- युरिति । चतुर्देशराचं प्रतिष्ठाकामा आसीरिचिति च । तस्माद्यथालिङ्गं धर्मेथ-वस्था ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

किं पञ्चदशरावस्य कुराडपाय्ययनस्य च।
अहीनलं सत्त्वता वातिरावैकलतो ऽियमः ॥ ६॥
उपायिलिङ्गतः सत्त्वे प्रवलं विधिवाक्यगम्।
सत्तान्तरेभ्यो ऽहीनलिङ्गिनैतमशस्यते ॥ ९॥

पञ्चदशराच एवंविधः। चिवृदिग्रष्टुदग्रिष्टोमस्त्रिराचो दशराच उदयनीयो ऽतिराच इति । कुग्रडपायिनामयनस्योपक्रमे मासाग्निहोचम् । अवसाने दशराचः ।
महाव्रतमुदयनीयो ऽतिराच इति । तयोरुभयोरादावितराचो नास्ति । अन्ते तु
विद्यते । तिद्दमन्यतरतोः तिराचलमहीनिलङ्गम् । संप्रतिपचाहीनेषु तद्दर्शनात् ।
श्रुतिश्व भवति । यद्यतरतो ऽतिराचस्तेनाहीन इति । तस्मात्सच्निङ्गस्योभयतोः तिराचलस्याभावादहीनिलङ्गसद्भावाच्च तयोरहीनत्वमिति चेत् ॥ मैवम् । उपायिचोदनारूपस्य सच्चिङ्गस्य दर्शनात् । सच्चे यद्घे यं कामिम्छिन्ति त एनं
पञ्चदशराचमुपेयुरिति । कुग्रडपायिनामयने ऽपि । भूतिकामा उपेयुरिति । इदं च
लिङ्गं विधिवाक्यगतलात्मवलम् । या तु पञ्चदशराचे सिलङ्गा श्रुतिरदाहता तया
सच्चान्तरेश्यो ऽधिकलेन प्रशस्यते । इतराणि केवलसच्चाग्येव । पञ्चदशराचस्तु
स्वरूपेण सच्चरूपो ऽप्यन्यातिराचलिङ्गेनाहीन इत्यपि व्यवहारमहैतीति । तस्मासन्त्रे एते उभे । तयोः सन्त्रधमीनेवातिदिशेत् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य हितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ आग्नाविष्णव आग्नेयविकृतिः श्रुचिदेवकः। अग्नीषोमीयविकृतिरथवा व्यत्ययो ह्रयोः ॥ १॥

प्रथमतनृतीयत्माम्यादाद्यो ऽिनतमो भवेत्। डिदेवत्वैकदेवत्माम्यस्य श्रुतिमस्त्रतः॥२॥

हिवर्गणः कश्चिच्छ्र्यते । आगावैष्णवमेकादशकपालं निर्वपेसस्वत्ये चहं वाहस्यत्यं चहमिति । गणान्तरं चैवमास्नायते । अग्रये पवमानायाग्रये पावका-याग्रये श्रुचये ऽष्टाकपालिमिति । तचाग्रावैष्णवस्य प्रथमस्थानतादाग्रेयिवकृतित्वं युक्तम् । श्रुचिदेवकस्य तृतीयस्थानतादग्रीषोमीयिवकृतित्वमिति चेत्॥ न । डिदे-वतात्वादिसाम्यस्य श्रूयमाण्यतेनार्थसिडस्थानतो वलीयस्वात् । तस्मादाग्रावेष्ण-वो ऽग्रीषोमीयिवकृतिः । श्रुचिदेवक आग्रेयविकृतिः ॥

### हितीयाधिकरणमारचयति॥

चिवृत्स्वहःस्वादिमस्य बादशाहस्य वायिमः। शान्द्रचिवृत्त्वतो ऽन्यः स्यादहःसंख्यानुसारतः ॥३॥

जनकसप्तदशराचे श्रूयते। चलारि चिवृन्यहान्यग्रिष्टोममुखानीति। तच चिवृ-त्स्तोमविशिष्टं यम्रथममहस्तस्य विध्यन्त उत्तरेषु चिष्वहःसु कर्तव्यः। पूर्वन्यायेन शान्दस्य चिवृत्त्रसामान्यस्य विद्यमानलादिति चेत्॥ मैवम्। तदानीमेकस्यैवा-हश्वतुरावृत्या चलार्यहानि न सिध्येयुः। किं च। श्रिप्रष्टोममुखानीत्याद्यस्यैकस्यै-वागिष्टोमलं विधीयते। लत्पक्षे तृत्तरेषामि चयाणामिग्रिष्टोमलान्मुखशन्दो नो-पपद्यते। ततो हादशाहस्य विध्यन्तो याद्यः। हादशाहे पृष्ठ्ये षडहे चिवृत्यन्वदशः सप्तदश एकविंश इत्येतेषां चतुर्णामहां परस्परिवलक्षणानां संघलयोग्यानां वि-ध्यन्ते स्वीकृते सित नोक्तदोषहयम्। ननु पन्वदशादीनां चिवृत्त्वमयुक्तमिति चेत्। न। वचनेन स्तोममाचवाधात्। तद्यतिरिक्तस्तु विध्यन्तो ऽतिदेष्टव्यः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

चलारः षडहा द्वादशाहस्य षडहस्य वा। चतुर्विश्रतिसंघार्थमाद्यो ऽन्यः षडहश्रुतेः ॥ ४॥

षद्रिंशद्राचे श्रूयते । षडहा भवन्ति । चत्वारो भवन्तीति । तचाहःसंज्ञकानां सो-मयागानां संख्याविशेषः षडहपदान्तर्गतेन षद्शच्देनाभिधीयते । सा च षट्संख्या पुनश्चतुःसंख्यया विशिष्यमाणा चतुर्विश्वतिसंख्याकानामहां संघे पर्यवस्यति । स्रहःसंघस्य च प्रकृतिक्वीदश्चाहः। स्रतस्त्रिङ्गस्य संघतस्य दर्शनात्तस्यैव विध्यतः प्रवर्तते । यदि सकृत्रवृत्या चतुर्विश्वतिसंख्या न पूर्येत । तिहे यावत्पृति सो ऽभ्यस्यतामिति प्राप्ते बृत्रः ॥ षड्भिरहोभिनिष्पाद्यः कमैविशेषः षडहश्च्यवाच्यः । ते च कमैविशेषाश्चलारः। तथा सित चतुर्विश्वतिसंघो नाच शाच्दः। ततः शाच्यस्य षडहनामकस्य कमैविशेषस्य विध्यत्तो न्याय्यः । यदि विल्रष्ट्रणाः षडहाश्चलारे न स्युः । तर्ह्येक एव चतुरभ्यस्यताम् । तत्यक्षे ऽपि बादशाहो ऽभ्यस्यते । तस्मान्ष्यहत्वलिङ्गात्तस्यैव विध्यत्तः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

शतोक्य्ये ज्योतिषो यहा हादशाहस्य नामतः। आद्यः समाप्तिनामैतत्संघलादन्तिमो भवेत्॥ ५॥

शतोक्थ्यं भवति । शतातिराचं भवति । पच्चायिष्टोमः । पच्चोक्थ्य इत्यादयः श्रूयन्ते । तेषु ज्योतिष्टोमविध्यन्तः कार्यः । कुतः । उक्थ्यः षोडश्यितराचो ऽियाष्ट्रिम इत्यादीनां ज्योतिष्टोमनामलादिति चेत् ॥ मैवम् । उक्थ्यादीनि स्तोचाणि । तथा सित यस्य कर्मणः समाप्तिर्येन स्तोचेण क्रियते तिस्मिक्तर्मणि संस्थानि-मित्तक उक्थ्यादिशक्दो वर्तते । ततो बादशाहगतेष्वहःसूक्थ्यादिनामसंभवात्सं-घनिलङ्गेन बादशाहस्य विध्यन्तो भवति । तचाद्यन्तौ प्रायणीयोदयनीयौ वर्जनिता मध्यवितेनो दशराचस्य विध्यन्तो विराचादिविकृतिष्वितिष्य इति दशमध्याये वस्थते । तथा सित दशराचो दशकृत्वो ऽभ्यस्यमानः प्रत्यहमुक्थ्यस्तोचेण समाप्यमानः शतोक्थ्यनामतामापद्यते । एविमतर्चापि योज्यम् ॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

शतोक्ष्यादी स्तोचवृिर्द्धिगणादेकाहती ऽथवा। आद्यो गणविकारवादन्यो ऽच स्तोचजन्मतः ॥ ६॥

पूर्वीदाहृते शताक्य्ये शतातिराचे च स्तोचवृिं इर्पेक्षिता। तथा हि। ज्योति-ष्टोमः सप्तसंस्थः। तचाग्रिष्टोमः प्रथमसंस्था। तच द्वादश स्तोचाणि। प्रातःसवने वहिष्यवमानस्तोनमेकं चलायाज्यस्तोनाणि । माध्यन्दिनसवने माध्यन्दिनः पव-मान एकं स्तीचं चतारि पृष्ठस्तीचाणि। तृतीयसवने आर्भवः पवमान एकं स्तीचं यज्ञायज्ञीयसामसाध्यमग्रिष्टोमस्तोनमपरम् । तेन स्तोनेणायं प्रकृतिरूपो यज्ञः संतिष्ठते। तिब्कृतिषु प्रथमायामिषष्टोमस्तोचादृर्धे चीण्युक्थ्यस्तोचाणि भवन्ति। तैः सा विकृतिः संतिष्ठते । ततो ऽप्यूर्धे षोडशेन स्तोचेणान्या विकृतिः संतिष्ठते। एवं विकृत्यनारेषु दृष्टव्यम्। तस्मात्समाप्तिनिमित्तान्यियशोमोक्थ्यषोडश्यितराचा-दिनामानि । एतदेवोपजीव्य पूर्वाधिकरणे द्वादशाहगतानामहामुक्थ्यादिनामसं-भवात्तदीयदशराचविध्यनाः शतोक्थ्यादावितिदिष्टः। तस्य च दशराचस्याद्यन्तौ बावियष्टोमी । तथा सित दशकृत्वस्तदभ्यासे विंशितिरियष्टोमाः संपद्यन्ते । तेषा-मुक्थ्यतं संपाद्यितुं प्रत्यिप्रिममुक्थ्यनामकं स्तोतं वर्धनीयम्। अन्यथा शती-क्थ्यतं न स्यात्। किंत्वशीत्युक्थ्यत्मेव स्यात्। एवं शतातिराचे ऽपि प्रत्यहमति-राचलप्रयोजनं स्तोचं वर्धनीयम्। तच गणलेन हादशाहविकारला त्रदीयस्तोचा-तिदेश इति प्राप्ते बूमः ॥ उक्थ्यादिस्तोत्राखेकाहज्योतिष्टोम उत्पद्मानि । तसा-देकाहाद्यया द्वादशाहे ऽतिदिश्यनो। तथा शतोक्थ्ये ऽप्येकाहादेवातिदिश्यनाम्। अन्यया भिक्षुको भिक्षुकान्तराह्मिप्तत इति न्याय आपतेत्। या त्वतिदेशपरंपरा तव तवोदाहता न तव सर्वव प्रवलं लिङ्गमुपन्यस्तम्। इह तु गणलमहर्गतम्। न तु स्तोचगतम्। तसाद्द्रादशाहीयस्तोचगतान्विशेषानुपेक्ष्य तिबशेषरिहतानि स्तोनाणि ज्योतिष्टोमादतिदेख्यानि ॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

ऋहगायनमित्यन वर्णलोप ऋचो ऽथवा।

आद्यः संख्योक्तितो मैवं गद्यादी तस्रसङ्घतः ॥ ७॥

वाजपेयेनेष्ट्वा वृहस्पितसवेन यजेतेति श्रुतम्। तचेदमपरमाझातम्। गायच-मेतद्दर्भवतीति। तिस्मिचेकाहे वृहस्पितसवरूपे प्रकृतिभूताञ्ज्योतिष्टोमान्नानाञ्च-न्दांसि चिष्टुवादीन्यितिदिष्टानि। तेष्विधकाश्चराणि विलोण चतुर्विश्रत्यश्चराणि पिरशेष गायचीतं संपादनीयम्। कृतः। चतुर्विश्रत्यश्चरा गायचीत्यश्चरसंख्याया-स्तस्त्रस्द्रप्रवृत्तिनिमन्नतश्चवणादिति चेत्॥ मैवम्। श्चतिप्रसङ्गात्। कविभिर्निर्मि- तगद्ये तत्तदेशीयभाषासु च तयाक्ष्यसंख्यया गायचीलं केन वार्येत । तस्माद्द्यत-य्यामुत्पन्नासु चतुर्विशत्यक्षरास्तृक्षु वर्तमानः कश्चिदृगवान्तरज्ञातिविशेषस्त्रस्रवृ-त्रिनिमित्तम्। तस्मात्रासामृचामागमः कर्तव्यः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ दर्विहोमो गुणो नाम वा गुणो दिधहोमवत्। गुणासंभवतो लोकवेदयोनीम तन्नवेत्॥ १॥

इदमास्नायते। यदेकया जुहुयाद्दविहोमं कुर्यादिति। तच दर्था होमो दिविहोम इति तृतीयासमासे सित दक्षा जुहोतीत्यादाविव होमानुवादेन गुणविधित्यसंभ-वाद्यीख्यो गुणो विधीयत इति चेत्॥ मैवम्। न तावक्षोकसिक्षे स्थालीपाका-ष्टकादिहोमे दिविगुणो विधातुं शक्यः। लीकिकशिष्टाचारादेव तच साधनप्राप्तेः। नापि वेदसिक्षे ऽग्रिहोचनारिष्टादिहोमे। तत्तिहितजुद्धादिवाधप्रसङ्गात्। तस्मा-द्दिहोम इति नामधेयम्॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

लीिकस्योत सर्वस्य नामाद्यो ऽश्वष्टवास्यतः। निमित्रसाम्याद्वेदे ऽपि तदुत्तेः सर्वनाम तत्॥२॥

श्रम्वष्टानां दाविहोमिको ब्राह्मण इति स्मृतावम्वष्टस्वामिके सार्तहोमे तत्रयो-गाल्लोकिकस्येव होमस्य तन्नामेति चेत्॥ मैवम्। दर्था होमो दर्विहोम इति प्रवृ-त्रिनिमित्तस्य लोकिकवैदिकयोः समानवाहिवहोमं कुर्यादिति श्रुत्युक्तेवैदिकहो-मनामलिङ्गलाच सर्वस्येव होमस्येतनाम ॥ तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

यजतेरिप नाम स्याज्जुहोतेरेव वायिमः। अविशेषेण मुख्यत्वाज्जुहोतेर्रुक्षणान्यथा ॥३॥

तन्नाम जुहोतिचोदनानां यजितचोदनानां च भवितुमहिति। कुतः। विशेषा-श्रवणादिति चेत्॥ मैवम्। जुहोतिचोदनासु होमशन्दस्य मुख्यलात्। यजितचो-दनानां तन्नामले लक्षणा स्यात्। तस्माज्जुहोतिचोदनानाम ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

द्विहोमे सोमधमा अपूर्वत्वमुतायिमः। अव्यक्तेर्यज्यभावाच स्वाहोक्त्यादेरपूर्वता ॥ ४॥

जयाभ्याताननारिष्टादिषु द्विहोमेषूत्पित्तवाक्ये देवताया अश्रवणादयक्ति क्रिन्न सोमध्मीः कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। सोमे श्रुतस्य यजितिलिङ्गस्याचाभावात्। किं च। पृथिष्ये स्वाहान्तरिक्षाय स्वाहेति द्विहोममन्त्रेषु स्वाहाकार आद्यातः। स च सोमविध्यनातिदेशे विरुध्येत। तेन स्वाहाकारिवरोधिनो वषद्वारस्य प्राप्य-माण्तवात्। किं च। उदाहतिर्मन्त्रगतचतुर्ध्यन्तैः पदेर्दवतासमर्पणाचास्ययक्तत्वम्। तसाहविहोमानामपूर्वकर्मत्वास्ति तच कस्यापि विध्यन्तस्यातिदेशः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः । समाप्तश्राष्टमो ऽध्यायः ॥

### श्रीगणेशाय नमः

अतिदेशो ऽष्टमे ऽध्याये समाप्तो नवमे पुनः। अतिदिष्टपदार्थानामूहानूहविचारणा ॥०॥

श्रष्टमनवसयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपजीव्योपजीवकरूपेणोपन्यस्तः॥ मन्त्र-सामसंस्कारेष्वितिदृष्टपदार्घेषु यचास्त्यूहो यच च नास्ति तदुभयमच विचार्यम्। जहस्य लक्ष्रणमेवमाहुः। प्राकृतस्थानपतितपदार्थान्तरकार्यतः। जहः प्रयोगो विकृत जह्ममानतयोदित इति॥

नवमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ इष्ट्यिप्रहोचसोमानां धर्मः किं यजये ऽथवा। ञ्रपूर्वायाच निर्णीतिः सार्यते सप्तमोदिता ॥ १॥

सप्तमस्याद्याधिकरणे ऽवघातादीनां धर्माणां यज्यन्वयं निराकृत्यापूर्वान्वयो नि-णीतः। स एवाचोहारम्भोपयोगिलेन सार्यते। यदि यज्यर्थाः स्युः। तदा सर्वच यज्योपदिश्यन्ते। न लितदेशः क्वापस्ति। ततो ऽतिदिष्टपदार्थविषय जहो नार-भ्येत। अपूर्वार्थले तु प्रकरणनियमितलादश्रुतधर्मकेष्वितदेशादूह आरम्भणीयः॥

द्वितीयवर्णकमारचयति॥

अवघाते वीहिरूपं विवस्थेत न वा श्रुतेः। आद्यः साधनतामाचमवर्ज्यताद्विवस्थते ॥२॥

वीहीनवहन्तीत्यच वीहीणां स्वरूपं श्रूयमाणलाडिविद्यतम्। तथा सित नैवा-रश्चरूभैवतीत्यच नीवाराणां प्रयोगे नोहः। यदा वीहिष्वेव नियतो ऽवधातो वी-हिनिवृत्ती निवर्तते। तदा कुत जहावसर इति प्राप्ते श्रूमः॥ वीहिस्वरूपविवद्या-यामिष वीहिगतो ऽपूर्वसाधनलाकारो न वर्जयितुं शक्यः। अत्यथावधातवे-यथ्यापत्तेः। ततो ऽपूर्वसाधनलाकारो ऽवश्यं विविद्यत्वयः। तच वीहिरूपस्यापि विवसायां गौरवं स्यात्। तद्विवस्रायां तु नीवाराणामपि विहितत्वेनापूर्वसा-धनलाकारसङ्गावादवधातविषयत्वेनोहः सिध्यति ॥

तृतीयवर्णकमारचयति ॥

नापूर्वस्य निमित्तत्वमित्तः वा न प्रयोक्ताः। ऋस्ति शब्दात्रयोक्तत्वमार्थिकी तु निमित्तता ॥ ३॥

श्रवधातप्रयाजाद्यनुष्ठानितिमत्तलमपूर्वस्य नास्ति । कुतः । अपूर्वस्य प्रयोज-कलात् । निमित्तलप्रयोजकलयोः सिडसाध्यरूपेण विरुद्धलात् । यिसिन्वद्यमाने क्रियते तिबिमित्तम् । यस्य सिद्धांथं क्रियते तत्रयोजकम् । विर्णता चापूर्वस्य सप्त-माद्याधिकरणिनिर्णयस्पारणेन प्रयोजकता । ततो यजतेर्निमित्तलं वक्तव्यम् । तथा सित यजतिवद्वीद्यादिस्वरूपस्यापि निमित्तलेन तद्भावे सत्यवधाताभावाबीवा-राद्यूहो नास्तीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अपूर्वस्य शान्दं प्रयोजकलं सप्तमे विर्णितम् । इह लार्थिकी निमित्तता वर्ण्यते । यद्यपि स्वरूपेण साध्यमपूर्वे तथापि मनिस वि-परिवर्तमानलाकारे सिद्धलमप्यस्ति । अतो यजेर्निमित्तलाभावात्तदृष्टान्तेन वीहि-स्वरूपस्यापनिमित्तलाबीवाराद्यूहः संभवति ॥

हितीयाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

मुसलाद्युक्षणं हन्यै स्यादपूर्वाय वोक्तितः ।

श्राद्यः प्रकरणादन्यो व्यर्थ तन्यादिहान्यथा ॥ ४॥

प्रोक्षिताभ्यामुलूबलमुसलाभ्यामवहनीति श्रूयते। तच प्रोक्षणमुलूबलमुसल-द्रव्यद्वारा हन्यर्थम्। कृतः। वाक्येन तच्छेषलप्रतीतेरिति चेत्॥ मैवम्। प्रकरणेना-पूर्वशेषलावगमात्। न च वाक्यं प्रकरणाद्वलीय इति वाच्यम्। अपूर्वशेषलाभावे वैयर्थ्यप्रसङ्गात्। पूर्वपक्षे यचावधातस्तचेव प्रोक्षणम्। तथा सति नैच्छृतचरी कृष्णानां वीहीणां नखनिभिन्नमिति श्रुतेषु नखेषु प्रोक्षणं नोह्यते। सिद्धान्ते ल-पूर्वस्य प्रयोजकलादिस्त तचोहः॥

डितीयवर्णकमारचयति॥

मन्द्रादिकमपूर्वाय परायावान्तराय वा। फलादाद्यो नो समं तक्षक्षणा तु विशिष्यते ॥ ५॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यावत्या वाचा कामयेत तावत्या दीक्षणीयायामनुब्रूयान्मन्द्रं प्रायणीयायां मन्द्रतरमातिथ्यायामुपांश्रूपसत्सू चैरसी घोमीय इति। तच ध्वनेरुच्चावचभावः परमापूर्वप्रयुक्तः। तस्य फलवस्त्रादिति चेत्॥ मैवम्। अन्वान्तरापूर्वे ऽपि समानं फलवस्त्रम्। परमापूर्वजननद्वारेण फलसंवन्धात्। समाने च फलवस्त्रे संनिकृष्टलश्र्ण्या निर्णयः। तथा हि। दीश्र्णीयादिश्च्दा अङ्गकर्मवाचनः। न च मन्द्रवादिधमाणां कमस्वरूपं प्रयोजकम्। अपूर्वप्रयुक्ते निर्णितन्वात्। ततो दीश्र्णीयादिश्च्देरपूर्वे लक्ष्णीयम्। तच वाक्यगतमवान्तरापूर्वे संनिकृष्टम्। तद्वार्त्वं परमापूर्वे विप्रकृष्टम्। तसादवान्तरापूर्वप्रयुक्ता एते धर्माः॥ अश्र्यमेधगतचेधातवीयायामूहाभावः फलम्। तथा हि। अश्वमेधे समाद्वायते। चेधातवीया दीश्र्णीया भवतीति। यदि परमापूर्वप्रयुक्तः स्यात्। ततस्तस्योपकारिक्श्रेषिनवन्धन इति तत्कार्यापन्नायां चेधातवीयायां भविष्यति। अथापाविष्णवापूर्वप्रयुक्तः। तदा चेधातवीयायां तदपूर्वं न भवति। किंत्वन्यदेवेति नास्यूहः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चगन्मादेः स्वर्गदेवी हेतू यहाच चोदितम्। ञ्चाद्यो लिङ्गान्मेवमङ्गस्यापूर्वाकाङ्कितन्ततः ॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोर्मन्त्री श्रुती। श्रगन्म मुविष्यिकः। श्रयेरहमुज्जितिमनूज्जेषिमिन्यपरः। तयोरुभयोः स्वर्गदेवी क्रमेण प्रयोजकी। कुतः। ति क्षङ्गदर्शनात्। तथा सित सीर्यं चरं निर्वपेद्वसवर्चसकाम इत्यव स्वर्गाग्न्योरभावाचास्त्यूह इति प्राप्ते कृमः॥ चोदितं यद्पूर्वं तस्यैव फलवस्त्रेनानुष्ठेयतयेतिकर्तव्यताकाङ्का युक्ता। ततो मन्त्रयोरपूर्वं प्रयोजकम्। तथा सित विकृतावगन्म ब्रह्मवर्चेसम्। सूर्यस्याहमुज्जिनिमनूज्जेषिमत्येवं मन्त्रयोरस्त्यूहः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

देवः प्रयोजको ऽपूर्वे वाद्यो ऽस्य फलदन्ततः। न विधेये गुणो द्येषी ऽपूर्वेस्य फलितोचिता ॥ ७ ॥ स्राप्रेयो ऽष्टाकपाल इत्यादिषु सर्वेषु कर्मसु धर्माणामग्त्यादिर्देवः प्रयोजकः। कुतः। यागेन पूजिताया देवतायाः फलप्रदलात्। संभवति हि फलप्रदलम्। मन्तार्थवादादिभ्यो वियहादिपञ्चकावगमात् । वियहो हविःस्वीकारस्तङ्गोजनं तृप्तिः प्रसादश्वेत्येतचेतनस्योचितं पञ्चकम्। सहस्राक्षो गोचभिडजवाहुरिति वि-यहः । अपिरिदं हिवरजुषतेति हिवःस्वीकारः । अडीन्द्र प्रस्थितेमा हवींषीति हिवर्भोजनम्। तृप्त एवेनिमिन्द्रः प्रजया पश्वभिस्तर्पयतीति तृप्तिप्रसादी। ततः सेवितराजादिवत्पूजितदेवतायाः फलप्रदत्वेन प्राधान्यात्सैव धर्माणां प्रयोजिका। तथा सित यत्र सौयीदाविपिनीस्ति तत्रापिदेवतायां नियता धर्मा एव तावचा-तिदिश्यनो । कुतस्तचोहस्य प्राप्तिरिति पूर्वपक्षः ॥ किं देवतायाः फलप्रदत्तल-क्षणं प्राधान्यं शच्दादापाद्यते । वस्तुसामर्थ्याद्या । नाद्यः । स्वर्गकामो यजेतेति शन्देन विधेयस्य यागस्य फलप्रदत्नावगमात्। द्रव्यदेवते तु सि**ड**न्वेन विध्यनर्हे। तन यथा द्रव्यस्य विधेयं प्रति गुणलम्। तथा देवताया ऋपि। यदि यागस्य का-लानारभाविफलं प्रति व्यवहितत्वम्। तर्हि तत्साधनभूता देवता ततो ऽपि व्यव-हिता। का तर्हि फलस्य गतिः। अपूर्वमिति वदामः। तच्च श्रुत्या श्रुतार्थापत्त्या वा प्रतीयमानलान्डान्दमिति तस्य फलप्रदलमुचितम्। नापि वस्तुसामध्यीदे-वस्य फलप्रदत्वम्। वियहादिपञ्चकप्रतिपादकयोर्भन्त्रार्थवादयोः स्वार्थतात्पर्या-भावात्। अत्यथा वनस्पतिभ्यः स्वाहा मूलेभ्यः स्वाहेत्यादिमन्त्रेष्वपि देवतं वि-यहादिपञ्चलयुक्तं कल्येत । तच्च प्रत्यक्षविरुडम् । ततो न राजादिवत्मलप्रदत्वम् । किं च । वियहादिमद्देवतावाद्यपि न विना कर्मणा फलमभ्युपगच्छति । ततः प्राप्ताप्राप्तविवेकेनोभयवादिसिडस्य यागस्यैव फलप्रदत्वमस्तु । किं च । मातापि-तृगुरुश्रुश्रूषायां विनापि देवतां फलप्रदत्वमुभयवादिसिड्यम्। तस्मात्फलप्रदमपूर्व-मेव धर्माणां प्रयोजकम्। तथा सत्यग्यादिदेवाभावे ऽयपूर्वप्रयुक्तधर्माणामितदे-शादस्ति तत्रोहस्यावकाशः ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

वीसादयः प्रयोक्तारो ऽपूर्व वा प्रोक्षणादिषु।

वाक्यश्रुतिभ्यामाद्यः स्याचोदिताकाङ्कयान्तिमः ॥ ৮॥

बीही स्रोख्तीत्यच वाक्येन डितीयाश्रुत्या च प्रोक्षणे बीहिस्वरूपं प्रयोजक-

मिति चेत् ॥ मैवम् । फलवन्नेन कर्तव्यतया चोदितस्यापूर्वस्येतिकर्तव्यतायामाकाङ्का भवित । वीहिस्वरूपं तु सिड्काच कर्तव्यतया चोद्यते । किंतु गुणलेन ।
ततो द्रव्यस्वरूपस्य नेतिकर्तव्यताकाङ्का । तसाडाक्यश्रुती उपेद्ध्य प्रकरणादपूर्वस्य
प्रयोजकावमेष्टव्यम् । न चापूर्वप्रयुक्ते ध्रुवादौ प्रोक्षणातिप्रसङ्गः । प्रकृतापूर्वाय
हिवराकारस्य विविद्यतत्वात् । सप्तमस्य प्रथमाधिकरणे संनिपत्योपकारिणामारादुपकारिणां च सामान्येनापूर्वप्रयुक्तत्वमितदेशारम्भिष्तद्यये विर्णितम् । तदेवाचापि
प्रथमाधिकरणस्य प्रथमवर्णेक जहारम्भिष्ठये स्मारितम् । द्वितीयवर्णेके पुनः
संनिपत्योपकारिणां विशेषाकारेण साधितम् । पुनरपि दाद्यीय द्वितीयाधिकरएस्य प्रथमवर्णेक जहारम्भिष्ठये स्मारितम् । तृतीयपञ्चमाधिकरणयोश्व क्रमेण
वाक्यं लिङ्गं श्रुतिं चोपजीव्य प्रवृत्तास्त्यः पूर्वपद्याः निराकृताः । श्रतो न पुनहिक्तभ्रमः कर्तव्यः ॥

षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

प्राचीनोपांश्रुतापूर्वे परमे ऽवान्तरे ऽथवा। यज्ञयोगादादिमो ऽन्यो देशबन्धश्रुतत्वतः ॥ ९॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। त्सरा वा एषा यद्मस्य तस्माद्यत्तिं चित्राचीनमग्नीषोमीयात्तेनोपांशु चरनीति। श्रचोपांशुता परमापूर्वे संबद्धा। परमापूर्वप्रयुक्तित्यर्थः।
कुतः। शकुनियाहकगितन्यायेन यद्मसंबन्धावगमात्। तथा हि। यद्मस्य संबन्धि
यित्तिं चिद्गीषोमीयात्माचीनमारादुपकारकं प्रधानहिवःसंस्कारकं च। तस्य सर्वस्योपांशुतं विधीयते। यद्गो नाम परमापूर्वम्। तस्य यद्मस्य साध्यत्वात्। ययमुपांशुत्वानुष्टितिः। एषा त्सरा छद्मगितः। यथा शकुनिं जिघृष्ठतः प्रच्छन्मगित्निवित शनैः पादन्यासो दृष्टिप्रिणिधानमश्च्रकरणं चेति तत्सर्वं शकुनियहणाय।
तथेवानुष्ठातुरूपांशुत्वानुष्ठानं छद्मगित्रस्यमनुष्ठानसाध्याय यद्मश्चरित्र्ष्टाय परमापूर्वाय। सित च परमापूर्वप्रयुक्तते कुण्डपायिनामयने ऽप्यमीषोमीयपशोः
प्राचीनेषूपांशुत्वस्योह इति प्राप्ते बूमः॥ अवान्तरापूर्वप्रयुक्तमुपांशुत्वम्। कुतः।
देशसंबन्धेन श्रुतत्वात्। अग्रीषोमीयात्माचीनं यित्तिं चिदिति मर्याद्या देशलिक्षता
ये पदार्थास्ते श्रूयमाणेन वाक्येनोपांशुसंबद्धाः प्रतीयन्ते। यद्मसंबन्धस्तु न वाक्येन

श्रूयते। यज्ञस्य त्सरेत्यन्वयप्रतीतेः। न हि यज्ञस्य यत्किंचित्राचीनिमत्यन्वयः सं-भवति। तस्मादित्यनेन पदेन व्यवधानात्। तस्मान्मर्यादाविक्ठिचपदार्थजन्यावान्त-रापूर्वप्रयुक्तमुपांश्रुत्वम्। यज्ञस्य त्सरेत्यनेनार्थवादेनावान्तरापूर्वप्रयुक्तमेवोपांश्रुत्वं प्रश्नस्यते। एवं सत्युदाहृतोहाभावः फल्लम्। यत्तु वितीयाधिकरणस्य वितीयवर्ण-के ऽग्नीषोमीयात्माचीने दीक्षणीयादौ स्वरान्तरमुक्तं तदीक्षणीयादिसंयोगात्तव-त्यप्रधानविषयम्। इदं तूपांश्रुत्वमङ्गविषयमिति न विरोधः॥

मप्तमाधिकरणमारचयति ॥

प्रणीतावाग्यमे पश्ची योजनीयी पुरेव ती। पुरा हविष्कृदाह्यानाद्ये तचापूर्वकारिताः ॥ १०॥

दर्शपूर्णमासयोरन्द्यते। यद्यं तिनिष्यनावध्ययुयजमानी वाचं यच्छत इति। तच प्रणीतासंबन्धिनि वाङ्ग्यिमे यद्यसंयोगात्परमापूर्वं प्रयोजकिमिति पूर्वपद्यः ॥ यद्यशब्दस्य तिनिष्यनावित्यनेनान्वयः। न तु वाग्यमेन। ततो न परमापूर्वं प्रयोजकिम्। तथा सित हिविष्कृदाद्वाने वाग्विसर्गस्य विहित्तवात्ततः पुरा ये प्रोद्य-णादिपदार्थास्तेष्वन्वितास्त्वन्येनावान्तरापूर्वेण प्रयुज्यन्ते ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विनर्षप्रोक्षणे नार्ये प्रतीष्टनमृतेर्नधा। आद्यो ऽवयव्यसन्त्रेन मैवं भूदेशसन्त्रतः॥ ११॥

इष्टकाभिरियं चिनुत इति श्रुतम्। तचेदमास्नायते। मग्डूकेनाियं विकर्षति। वेतसशाखयावकािभश्चाियं विकर्षति। हिरग्यशकलसहस्रेणाियं प्रोस्ति। द्धाः मधुमिश्रेणाियं प्रोस्तिति। शाखाये मग्डूकं बङ्घा तेन विकर्षतीत्यर्थः। ते च विकर्षणप्रोस्यो प्रतीष्टकं कर्तथे। कुतः। चिताभ्य इष्टकाभ्यः पृथगियशब्दार्थस्य कस्यचिद्वयविद्वयस्याभावादिति चेत्॥ मैवम्। उपहितािभरिष्टकािभः संयुक्तस्य प्रदेशस्यावयविद्वयतात्। तस्य चाग्न्याधारतेनाियशब्दार्थत्वम्। तसाद्येरेकत्वान्सकृदेव विकर्षणप्रोस्त्यो कुर्यात्॥

नवसाधिकारामारचयति ॥

पत्नीसंयाजसंस्था किं सर्वेष्वन्येतरेषु वा। अविशेषादादिमो ऽन्यो ऽसंस्थितत्वोक्तिलिङ्गतः ॥ १२॥

हाद्शाहे श्रूयते। पत्नीसंयाजान्तान्यहानि संतिष्ठना इति। तच हाद्शसंख्या-केषु सर्वेष्वहःसु पत्नीसंयाजानां कमीनुष्ठायाविष्ठष्टं हारियोजनादिकं त्याज्यम्। कुतः। एतावत्सु पत्नीसंयाजैः समाप्तिः। नेतरेष्टिवति विशेषनियामकाभावादि-ति चेत्॥ मेवम्। असंस्थिततवाक्योक्तलिङ्गेन प्रागुत्तमादह्रो यानीतराख्यहानि तेषु पत्नीसंयाजान्तान्यहानि संतिष्ठना इत्यस्य विधेः शेष एवमास्रायते । न वर्हिरनु प्रहरत्यसंस्थितो हि तर्हि यज्ञ इति । तत्र पत्नीसंयाजेः सर्वेषामहां समा-प्रावसंस्थितनं व्याह्न्येत । तसात्संतिष्ठना इति शच्दो न समाप्रिवचनः । विं तर्हि सत्येव तदहःसंवन्धिकर्तव्यशेषे व्यापारोपरममाचं ब्रूते । अयं च कर्तव्यशे-षश्चरमे ऽहन्यनुष्ठातव्यः। तथा सति हादशानामहूां विहितः सहप्रयोगी ऽनुगृ-हीतो भवति । तथा हि । डाद्शाहेन यजेतेति सहप्रयोगो विहितः । अत एव दीक्षोपसदादिकं तन्त्रेणानुष्ठीयते । तत्र प्रथममहः पत्नीसंयाजान्तमनुष्ठाय हारि-योजनादिकं विहःप्रहरणान्तं कर्तव्यवेनावस्थाप वितीयमहः प्रक्रमेत । एवमुन्न-रवापि। तच सर्ववाविशष्टं कर्तव्यमुत्तमे ऽहत्यनुष्ठातव्यम्। तथा सत्युपक्रमेक्यव-दुपसंहारस्यापेकाला बिहितः सहप्रयोगः सिध्यति । एकेकस्याहः पत्नीसंयाजैः समाप्ती भिन्नाः प्रयोगाः प्रसञ्चेरन्। यतु दशमस्याह्रो मानसयहेण समापनं तद्वाचनिकम् । तसादुत्रमव्यतिरिक्तानामेवाहूां पत्नीसंयाजाननारं व्यापारीप-सः ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

विरन्तिर्ज्ञुचो धर्मः स्थानधर्मो ऽथवायिमः। स्त्रीलिङ्गलाच तत्रातिपदिकप्रवललतः ॥ १३॥

दर्शपूर्णमासयोः सामिधेनीः प्रकृत्य श्रूयते । त्रिः प्रथमामन्वाहेति । सो ऽयं चिरभ्यास आदी पठितस्य प्र वी वाजा इत्यृग्विशेषस्य धर्मः। कुतः। प्रथमामि-त्यस्य पदस्य स्त्रीलिङ्गलाहक्परलोपपत्तेरिति चेत्॥ नैतद्युक्तम् । स्त्रीलिङ्गवाचि-

नष्टाप्प्रत्ययादिष पूर्वपितस्य स्थानवाचिनः प्रथमेत्यस्य प्रातिपिद्कस्य प्रवल-त्वात्। अतो विकृतिष्वन्यस्या अपृचः प्रथमस्थाने पिततायास्त्रिरभ्यासः कर्तेच्यः। स्थानान्तरे पिततायाः प्र वो वाजा इत्यस्या अपृचो नास्त्यभ्यासः॥

एकादशाधिकरणे वृत्तिकारमतमारचयित ॥
प्रतिप्रयोगमारम्भयितरस्ति न वास्त्यसौ ।
अङ्गलेन न तत्सर्वधर्म आधानवङ्गवेत् ॥ १४ ॥

श्रामाविष्णवमेकादशकपालं निर्वपेद्दर्भपूर्णमासावारप्स्यमान इति विहितेय-मारम्भणीयेष्टिर्दर्भपूर्णमासयोयावज्जीवमावर्त्यमानयोः प्रतिप्रयोगमावर्तनीया । कृतः। प्रयाजादिवदङ्गलादिति चेत्॥ नैतद्युक्तम्। कृतः। सर्वप्रयोगसाधारणलात्। यावज्जीवं मया दर्भपूर्णमासी कर्तव्यावित्यध्यवसाय श्रारमः। स चैक एव। तेन चारम्भेण प्रयुक्तेयमिष्टिः। तस्मान्नावर्तनीया। यथाधानं सर्वक्रतुसाधार-णलात्मकृदेव कर्तव्यम्। तद्वत्। श्राधानस्य सकृदनुष्टानमेकादशस्य नृतीयपादे वस्यते॥

ख्वनीयं मतमारचयति ॥

अन्वाधानाङ्गमारम्भो यहा पुरुषसंस्कृतिः। फलवत्त्वादादिमो ऽन्यः प्रयोगान्न पृथक्फलम् ॥ १५ ॥

दर्शपूर्णमासयोरन्वाधानस्य प्रथमपदार्थन्तेनारम्भरूपतादारम्भप्रयुक्तेयमिष्टिर-न्वाधानस्याङ्गम्। तथा सित यागफलेनैव फलवती स्यात्। कर्तृसंस्कारपश्चे पृथ-क्फलं कल्पेत । तस्माल्यतिप्रयोगमन्वाधानावृत्ती तदङ्गभूतेयमिष्टिरावर्तनीयेति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आरम्भो नाम पुरुषस्य प्रथमप्रवृत्तिः । न तन्वाधानपदार्थः । अतो नान्वाधानाङ्गम् । किंतारप्रयमानो निर्वपेदिति पुरुषसंयोगात्तसंस्कारो ऽयम् । न च फलकल्पनाप्रसङ्गः । कृतारम्भस्य पुरुषस्य प्रयोगपरिगृहीतन्तेन पृथक्फलाकाङ्काया अभावात् ॥ नन्वेवमिष तत्तत्त्रयोगानारप्र्यमानस्य संस्का-रायावृत्तिः स्यात् । न स्यात् । प्रयोगमारप्र्यमान इत्यश्चतत्वात् । दर्शपूर्णमा-सावारप्र्यमान इति हि श्रूयते । तयोश्वेक एवारमः । तस्मान्नास्यावृत्तिः ॥ ह्वादशाधिकरणमारचयति ॥

सिवचाख्याद्यूहनीयं न वार्थः संगतस्ततः। जहो नाविकृतस्यैव निर्वापान्वयसंभवात्॥ १६॥

दर्शपूर्णमासयोर्निवापमन्तः श्रूयते । देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवे ऽश्विनोवीहुभ्यां पूर्णो हस्ताभ्यामग्रये जुष्टं निर्वपामीति । तत्र सिवत्रश्चिपूषशञ्दाः कर्मणि
संगतदेवतारूपमर्थमभिधातुमहिन्ति । तथा सित दृष्टप्रयोजनलाभात् । अग्विश्व
कर्मसमवेता देवता। ततः कयाचिदिप खुत्पत्त्या सिवत्रादिशञ्देरिगरिभधीयताम् ।
अश्वोच्येत । अग्विश्वञ्देनैवाग्रेरिभधानात्पुनस्तदिभधानं व्यर्थम् । किं च । देवतान्तरेषु
हृद्धास्ते शञ्दा नाग्निमभिद्ध्युरिति । एवं तिहं तास्तिस्रो देवता अग्विना सह
कर्मणि विकल्पन्ताम् । ततः प्राकृतस्य मन्त्रस्य विकृतिष्वतिदेशे सित सिवत्रादिशञ्दस्थाने तत्रदेवतावाचकः शञ्द जहनीय इति प्राप्ते बूमः ॥ नात्रोहः कर्तव्यः ।
कृतः । अविकृतस्यैव मन्त्रस्य निर्वापशेषत्रेनान्वयसंभवात् । न हि प्रकृताविग्वना
सह सिवत्रादिदेवतानां विकल्यः । वाक्यभेदादिदोषप्रसङ्गात् । तस्मानास्त्यूहः ॥

चयोदशाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

तत्राग्निशच्दो नोह्यः स्याटूह्यो वा स्तावकावतः। सवित्रादिवदाद्यो नो समवेतार्थवर्णनात्॥ १९॥

तसिन्पूर्वोदाहत एव मन्त्रे ऽयये जुष्टमित्ययमियशब्दो विकृतिषु नोहनीयः।
कुतः। देवतान्तरवाचिसविचादिशब्दवदियशब्दस्याप्यच निर्वापस्तावकावेन पाठादिति प्राप्ते बूमः॥ विषमो दृष्टानः। कर्मग्यसमवेताथाः सविचादिशब्दाः।
इप्रियशब्दस्वायेये कर्मणि समवेतमधं बूते॥ नन्वच जुष्टशब्दो ऽसमवेताथः।
निर्वापात्पूर्वं हविषो जुष्टलाभावात्। तद्योगादिपशब्दो ऽपि तथा स्यादिति चेत्।
मैवम्। जुष्टं यथा भवति। तथा निर्वपामीति क्रियाविशेषण्वेन भविष्यज्ञोषण्परावे सित समवेतार्थलात्। तसात्सौर्ये यागे सूर्याय जुष्टं निर्वपामीत्येवमूहनीयम्॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

नोह्य जह्यो ऽथवा धान्यशब्दो नासंगमोक्तितः। जह्यो लक्षणयार्थस्य गोपानस्येव संगतिः॥ १६॥ हषि पेषणाय तर्षुलावापे मन्तो विहितः। धान्यमिस धिनुहि देवानिति। सो ऽयं धान्यशब्दो ऽसमवेतमध्ये ब्रूते। निस्तुषाणां तर्राष्ठलानां धान्यशब्दार्थला-भावात्। ततः सिवचादिशब्दवन्नोहनीय इति चेत् ॥ मैवम्। लक्षणावृत्या धान्यशब्दस्य तर्राष्ठलक्षे ऽर्थे समवेतन्वात्। यथा गावः पीयना इत्यच मुख्यवृत्य-भावे ऽपि नासमवेतार्थलं लोका वर्णयिना। किंतु दुग्धं लक्ष्यित्वार्थं समवेतन्वेव प्रतियन्ति। तहत्। तस्माब्ह्हाक्यानामयने षिद्रंश्वतंत्रसरे धान्यशब्द जहन्वीयः। तच ह्रोवमाम्नायते। संस्थिते अहिन गृहपितर्मृगयां याति। स तच यान्मृगान्हिन तेषां तरसमयाः सवनीयाः पुरोडाशा भवन्तीति। तच हषि पेषणाय मांसमावपन्मांसमिस धिनुहि देवानित्येवं मन्त्रमूहेत। न च धान्यशब्द वह्नक्षको मृगशब्द जहे प्रयोक्तव्य इति वाच्यम्। लक्ष्यणावृत्तेः प्रकृतावार्थिकालेनातिदेशानहैनात्॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

जह्यो यञ्जपितनीं वा वृद्धार्थोत्साहतो ऽियमः। प्रत्यक्षेण कृत्समन्त्र इडार्थो नोहनं ततः॥ १९॥

दर्शपूर्शमासयोरिडोपह्रानमन्त्रे वाक्यमेतदास्नायते । दैव्या अध्वर्यव उपहूता मनुषा य इमं यज्ञमवान्ये च यज्ञपतिं वर्धानिति । ये दैव्या अध्वर्यवो यज्ञमन्वित्त ये च मनुषा यज्ञपतिं वर्धयिता ते सर्वे ऽप्यचोपहूता इत्यर्थः । अस्मिन्वाक्ये यज्ञपतेरिभवृिङ्किष्यनेनोत्साहजननेन समवेतो ऽर्थः प्रतीयते । तत इडो-पह्रानमन्त्रात्मृथक्कृत्याभिवृद्धार्थे जपे मन्त्रवाक्यमिदं लिङ्गेन विनियुज्यताम् । तथा सित सन्त्रे यज्ञपतीनां बहुताइहुवचनान्ततया शब्द ऊहनीय इति प्राप्ते कृतः ॥ प्रत्यक्षश्रुत्या कृत्त्रो मन्त्र इडोपह्राने विनियुक्तः । एकवाक्यतं च कृत्त्रे मन्त्र उपलभ्यते । प्रकरणं चेदिमडायाः । ततः श्रुतिवाक्यप्रकरणिविरोधान्न लिङ्गविनियोगः संभवति । तद्भावे च यञ्जपतिवृिद्धप्रतिपादकमवान्तरवाक्यमिडाप्रतिपादकेन महावाक्येन सहैकवाक्यतामापन्निष्ठां प्रशंसित । प्रशंसा चैकवचनान्तेनापि यञ्जपतिश्रन्देन सिध्यतीति नास्ति सन्त्रे तदृहः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

यजमानी नोहितव्य जहाी वा न हि पूर्ववत्।

मन्तः फलप्रधानो ऽत जद्यः सर्वफलित्ततः ॥ २०॥

दर्शपूर्णमासयोः सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीति प्रहरणकरण्लेन विनियुक्ते सूक्तवाकमन्त्रे वाक्यमेतदास्रायते । अयं यजमान आयुराशास्त्र इति । तत्र पूर्वीकयञ्चपतिश्रन्थ्वत्मन्त्रेषु यजमानशन्थ्यो नीहितव्य इति चेत् ॥ मैवम् । वैषम्यात् ।
तथा हि । सर्वत्र प्रकरणे मन्त्रो डिविधः । क्रियाप्रकाशकः फलप्रकाशकश्चेति ।
पूर्वोदाहृतमन्त्र इडोपह्रानिक्रयाप्रकाशकः । उपहृतं रथंतरं सह पृथिव्येत्यस्मिन्ननुवाके तदुपह्रानमन्त्ररूपे सर्वस्मिन्नपि तद्वभासात् । इडोपहृतोपहृतेडोपो अस्माँ
इडा ह्रयतामिडोपहृता । दैव्या अध्ययेव उपहृता इत्यादिभिरवान्तरवाक्येरुपह्रानिक्रयाया एव प्राधान्यावभासात् । तन्मध्यपिततं लेकमेव यञ्चपितवाक्यं वृडिफलं गमयतीति न तस्य स्वार्थो विविद्यतः । सूक्तवाकमन्त्रस्तु फलमेव प्रकाशयति । न तु प्रहरणिकयाम् । इदं द्यावापृथिवी भद्रमभूदित्यस्मिन्ननुवाके सूक्तवाकमन्त्रे सर्वस्मिन्फलावभासात् । अयं यजमान आयुराशास्त्रे । सुप्रजास्त्रमाशास्त्रे ।
उत्तरां देवयज्यामाशास्त्रे । भूयो हविष्करणमाशास्त्रे । दिव्यं धामाशास्त्र इत्यादिभिः सर्वेर्ययवान्तरवाक्यैः फलस्यैवावभासनात् । तस्माहिविद्यतं फलम् । फलिनश्च सत्त्रेषु सर्वे यजमानाः । ततः सर्वेषां फलसिङ्ये यजमानशन्थो बहुवचनान्त्रतेन सर्वेषु सत्त्रेषुहनीयः ॥

षोडशाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

हरिवळ्ळ उहाः स्याची वेन्द्रसमवायतः।

जह्यो मैवं स्तावकत्वादसता स्तुतिसंभवात् ॥ २१ ॥

ज्योतिष्टोमे मुब्रह्मायाद्वानार्थे निगदे पठ्यते । इन्द्रागच्छ हरिव आगच्छ मे-धातिथेमेष वृषणश्वस्य मेने गौरावस्कन्दिन्नहल्याये जारेति । सो ऽयं निगदो वि-कृताविष्णपृति चोदकेनातिदिष्टः । तचायेयी मुब्रह्माय्या भवतीत्यियसंबन्धविधा-नादिन्द्रपदं परित्यज्याय आगच्छेत्यूहः कृतः । तिस्मिन्नगदे यानीन्द्रपदस्य विशे-षणानि हरिवइत्यादिसंबुद्धन्तपदानि तान्यूहनीयानीति तावत्माप्तम् । कृतः । इन्द्र एव नियमेन समवेतस्यार्थस्याभिधानात्। अगी तस्याभावात्। स चार्थस्तत्तसंबुद्धन्तपदमनूद्ध व्याचक्षाणेन बासणेन स्पष्टीकृतः। तथा च श्रूयते।
हिरव आगच्छेति पूर्वपक्षापरपक्षी वा इन्द्रस्य हरीताभ्यां स्रेष सर्व हरतीति।
मेधातिष्रेमेषिति मेधातिथिं हि काण्वायिनं मेषो भूत्वा जहार। वृषणश्रस्य मेन
इति वृषणश्रस्य मेनका नाम दृहिता बभूव तामिन्द्रश्वकमे। गौरावस्कन्दिन्निति
गौरमृगो भूत्वा राजानं पिवतीति। एतस्यार्थस्येन्द्र एवान्वितस्यागावसंभवात्तत्परित्यागेनाग्रेरुचितानि कानिचिडिशेषणान्यूहनीयानीति प्राप्ते ब्रूमः॥ इन्द्रशच्रस्य कर्मसमवेतदेवताप्रकाशकत्वान्न स्तावकत्वमित्यस्ति तस्योहः। हरिवदादिशच्दा बासणव्याख्यातगुणाभिधानडारेणेन्द्रं स्तुवन्ति। स्तुतिश्च विद्यमानगुणवदिवद्यमानेनापि गुणेन कर्तुं शक्यते। तस्मादिगस्तुतिसंभवान्नास्यूहः॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

जहां तस्यै शृतं नो वा भाविवृत्त्या समन्वयात्। एकान्द्रायां सागड जहो नोहः साम्यात्स्तुतिईयोः ॥ २२ ॥

ज्योतिष्टोम एकहायन्या मन्त्र एवमासायते । इयं गौः सोमक्रयणी । तया ते कीणामि । तस्ये शृतं तस्ये शरस्तस्ये दिध तस्ये मस्तु तस्या ञ्चातञ्चनं तस्ये नवन्तीतं तस्ये घृतं तस्या ञ्चामिष्ठा तस्ये वाजिनिमिति । साद्यस्के लेवमास्नातम् । चिन्वतः साग्राः सोमक्रयण इति । तिस्मन्साग्रे पूर्वोक्तो मन्त्रश्चोदकेनातिदिष्टः । तिस्मन्सन्त्रे पूर्वभागस्य समवेतार्थन्ताद्यं साग्राः सोमक्रयणः । तेन कीणामीत्येवन्मूहो ऽस्ति । तथेव तस्ये शृतमित्याद्युत्तरभागे ऽप्यस्यूहः । यद्यप्येकहायन्यां शृतादिकं न संभवित तथापि चिचतुरवर्षोत्तरकाले भविष्यति । साग्रो ऽपि कस्यांचित्रवि वन्सोत्पादनेन श्वीरादिनिमित्तम् । ततस्त्रसिचिप समवेतो ऽर्थ उत्तरभाग जहनीयः । तथा सित तसी शृतमित्येवं पुंलिङ्गतया पठनीयमिति प्राप्ते बूमः ॥ एकहायन्यान्मिप मुख्यया वृत्या समवेतार्थनाभावेन स्तुतिलालाग्रे ऽपि स्तुतित्वाचास्त्यूहः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

दैव्या इत्यस्ति मेथां नो वास्मा इति पणूक्तितः। अस्ति मेवं पश्चनूक्तेः पुंच्यक्तित्वविवस्यया ॥ २३॥ अधिगुनामा दैव्यः शिमता। तं प्रति प्रेषमन्त्रो हीचे पाशुके पठ्यते। दैव्याः शिमतार आरमध्यमुत मनुष्या उपनयत मेध्या इत्यादि। अतिराचे सवनीयपशुरे-वमास्त्रायते। सारस्वती मेष्यितराच इति। तस्यां मेष्यामपुदाहतो मन्त्रो ऽस्ति। कुतः। पशुधमेविधेः सर्वपशुसाधारणलेनागीषोमीयपशाविव मेष्यां संभवात। ननु तिस्मन्त्रन्ते प्रास्मा अपिं भरतेति पुंलिङ्गं चतुर्ध्यन्तपदं श्रुतम्। तच्च न मेष्यां युक्तमिति चेत्। मेवम्। अस्य पश्व इत्युक्त्या प्रातिपदिकार्थस्य जातिमाचस्य विविद्यत्तत्वादिति प्राप्ते बूमः॥ पश्वश्वस्त्रत्वच मन्त्रे पिठतः। तथा सित प्रयुक्त इदंशन्दः पुरोवर्तिनीं व्यक्तिमाचष्टे। व्यक्तिविशेषश्वागीषोमीये पुमात्मक इति श्रूयमाणचतुर्थ्येकवचनद्योत्यं लिङ्गमिप विविद्यतम्। तसाच मेष्यामस्त्ययं मन्त्रः॥ ननु पश्चर्धा अगीषोमीय एवोपदिष्टाः। प्रकर्णेन तिन्त्यमादिति तृतीये ऽभि-हितम्। अष्टमे ऽप्यगीषोमीयपशुः सवनीयादिपशूनां प्रकृतिरित्युक्तम्। ततो मेष्यामयं मन्त्रश्चोदकप्राप्तः। पुंलिङ्गं चोहनीयमिति चेत्। एवं तिहं कृत्वा-चिनास्तु॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

इरागिराविकल्पः स्यादुतेरा वाविशेषतः। आद्यो मैवं बाधपूर्वेमिराया विहितलतः॥ २४॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यज्ञायज्ञीयेन स्तुवीतेति। यज्ञायज्ञेत्यनेन शब्देन युक्तायामृत्युत्पन्नं साम यज्ञायज्ञीयम्। तस्यामृचि गिराशब्दः पट्यते। यज्ञायज्ञा वो
श्रुयये गिरागिरा च दश्चस इति। तच सामगा योनिगानमधीयानाः सहैव गकारेण गायिना। गायिरेति। ब्राह्मणे तु गकारलोपपूर्वकमाकारयकारादिकं गानं
विधीयते। ऐरं कृत्वोज्ञेयमिति। गिराशब्दे गकारलोपादिराशब्दो भवति। इरायाः
संबन्धि गानमेरम्। तादृशं कृत्वा प्रयोगकाल उज्ञानं कर्तव्यमित्यर्थः। तच योनिगानब्राह्मण्योः समानवलतेन विशेषाभावाद्विकस्पेन प्रयोक्तव्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥
न गिरागिरेति ब्रूयाद्यितरागिरेति ब्रूयादात्मानमेव तदुज्ञाता गिरेदिति गकारसिहतगाने वाधकमुक्का गकाररिहतिमरापदं गेयत्वेन विधीयते। तत्यदादेरिकारस्य गानार्थमाकारो यकार ईकारर्श्वेति चीन्वर्णात्रयुक्तते। तत श्रायीरद्रेत्येव गातव्यम्॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥ इरापदं न गेयं स्याहेयं वा गीत्यनुक्तितः। न गेयं गीयमानस्य स्थानेपातात्रगीयते ॥ २५॥

ब्राह्मर्रोन विहित इराशच्दो न गातव्यः। कुतः। ऐरिमिति शच्देन गीतेरनुक्त-लात्। पाणिनीयेन विमुक्तादिभ्यो ऽिखति सूत्रेणेराशन्दादरप्प्रत्ययो मलर्थीयो विहितः। तथा सतीरापदोपेतं कृत्वेत्येतावानेवार्थो भवति । यदि प्रगीतेरापद्सं-बन्धस्ति ज्ञितन विवस्थेत । तदानीमाकारी यकार ईकारी रेफ आकारश्चेत्येतेः पञ्च-भिर्वर्शिनिष्पन्नमायीरारूपं गीयमानेराशन्द्रप्रातिपदिनं भवति । तादृशास्रातिप-दिकात्पाणिनीयेन वृडाच्छ इति सूचेण प्रत्ययानारे सत्यायीरीयं कुलेति ब्राह्मण-पाठो भवेत्। तसाच गेयमिति प्राप्ते बूमः ॥ गीयमानस्य गिरापदस्य स्थान इरा-पदं विधीयत इति पदमाचस्य बाधः। गानं तु न बाध्यते। किं च। विमुक्तादि-सूचेणारप्रत्यये ऽपि पूर्वसान्मती छः सूक्तसाम्बीरिति सूचात्सामानुवृत्तेरैरं सामे-त्यर्थो भवति । सामलं च गीतिसाध्यम् । यदा तु तस्य विकार इत्यस्मिन्नर्थे ऽएप्रत्ययः। तदानीमिराया विकार इति वियहे यथोक्तं गानं लभ्यते। तस्मा-ज्ञातव्यम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥ सामोक्तिनृहदाद्युक्ती गीतायामृचि केवले। गाने वा गान एवेति सार्यते सप्तमोदितम् ॥१॥

सामान्यवाची सामशब्दो विशेषवाचिनो बृहद्र्यंतरादिशब्दाश्च गानमाचे वर्तनो । न तु गानविशिष्टायामुचीत्ययं नियमः सप्तमस्य द्वितीयपाटे सिद्धः । सो ऽच वस्यमाणविचारोपयोगितया स्मार्थते ॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

जहयन्यो ऽपौरुषेयः पौरुषेयो ऽषवायिमः। वेदसामसमानलाहिधिसार्थवतो ऽन्तिमः॥२॥

यिसन्यन्थे सामगास्तृचे सामैकैकं गायिना सी ऽयमूहयन्थी नित्यः। न तु पुरुषेण निर्मितः। कुतः। अनध्यायवर्जनेन कर्तुरस्मरणेनाध्यापकानां वेदलप्रसि-द्या च वेदसामनामकयोनियन्थसदृशलादिति चेत्॥ मैवम्। अपौरुषेयत्वे विधि-वैयर्थ्यप्रसङ्गात्। यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीति विधीयते'। अयमर्थः। अपीरुषेय-नेन संप्रतिपचनेदसामनामके यन्थे कया निश्चच आ भुवदित्येतस्यां योन्यामेक-स्यामृचि यडामदेव्यनामकं सामीपदिष्टं तदेवीत्तरयोक्त्रेचीः कस्वा सत्यो मदा-नाम्। अभी षु णः सखीनामित्यनयोर्डितीयतृतीययोगीतव्यमिति। अयं विधि-रूहयन्थस्य वेदले व्यर्थः स्यात्। वेदसामवद्ध्ययनादेव तिसडिः। उपरितन ज्ञः-ग्डये सामोहस्य पौरुषेयते ऽपि सामस्वरूपस्य तदाधारभूतानां तिसृणामृचां च वेदलादनध्याया वर्जनीयाः । कर्तुरस्मरणं जीर्णकूपारामादिष्विव चिरकालयाव-धानादुपपन्नम्। अस्मरणमूलैवाध्यापकानां वेदलप्रसिडिः। यथा बहुचा अध्या-पका महावतप्रयोगप्रतिपादकमाश्वलायननिर्मितं कल्पसूचमराये ऽधीयानाः पञ्चममारएयकमिति वेदलेन व्यवहरिना। तहत्। न च तस्यापि वेदलमस्त्विति वाच्यम्। प्रथमारएयकेन पुनरुक्ततात्। ऋर्थवादराहित्येन ब्राह्मएसादृश्याभावाच्च। तसात्पन्तमारएयकवदृहः पौरुषेयः। पौरुषेयस्य च न्यायमूलनाद्यच वस्यमाण-न्यायविरोधस्तदप्रमाणम् ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

सामर्चे प्रति मुख्यं स्यादुणी वा वाह्यपाठतः। मुख्यमभ्यसितुं पाठो गुणो गीताक्षरैः स्तुतेः ॥३॥

रथंतरं गायतीत्यादी यहानं विहितं तदेव सामशन्दार्थे इति प्रतिपादितं सा-रितं च। तदेतहानमृचं प्रति प्रधानकर्मे स्यात्। कुतः। यागप्रयोगाइहिरध्ययन-काले ऽपि पठ्यमानवात्। गुणकर्मवे तु व्रीहिप्रोश्चणादिवद्यागप्रयोगमध्य एव गानमनुष्ठीयेत। ततो वहिगानस्य विश्वजिदादिवत्मलं कस्पनीयम्। मध्यकाली- नगानं तु प्रयाजादिवदारादुपकारकम्। तस्मान्मुख्यमेतत्। न तु गुणकर्मेति प्राप्ते ब्रूमः॥ न तावहिष्पाटः प्रधानकर्मलं कल्यियां शक्कोति। भूमिरिषकणुष्केष्टिन्यायेन प्रयोगपाटवाय गानाध्ययनोपपत्तेः। यथा भूमिरिषको भूमी रथमालिख्याभ्यासं करीति। यथा वा छान्तः शुष्केष्ट्या प्रयोगपाटवं संपादयति। तहत्। नापि गुणकर्मते प्रयोजनाभावात्प्रधानकर्मतिमिति वाच्यम्। गानेन संस्कृतेक्ट्रिगद्धरैः स्नुतिसंभवात्। आज्येः स्नुवते। पृष्टेः स्नुवत इति स्नुतिविधानात्। तस्मा- हगद्यराणां स्वरविधिष्टलाकाराभिव्यक्तिर्देष्टं प्रयोजनिमत्यदृष्टस्याकल्पनीयलाद्वानं संस्कारकर्म॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

अंशेः सामर्षु कृत्सं वा प्रत्यृचं तिमृभिः श्रुतेः। श्रंशेमैंवं स्तुतेरंशेरसिद्धेः प्रत्यृचं भवेत् ॥ ४॥

एकं साम तृचे कियते स्तोचीयिमिति श्रूयते। तच चेधा विभक्तेषु सामांशेष्वे-केको ऽशं एकेकस्यामृचि गातव्यः। कृतः। एकस्य साम्रस्तिसृभिक्तिंगिर्निष्या-दनस्य श्रवणादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ स्तोचीयिमिति निष्पादकत्वं कृत्सस्य साम्नो विधीयते। न तु सामांशानाम्। स्तुतिनीम गुणकथनपरमेकं वाक्यम्। तच वा-क्यमेकस्यामृचि संपूर्णम्। ततः कृत्सेन साम्ना तद्वाक्यं संस्कायेमिति प्रत्यृचं सा-माभ्यसनीयम्। तथा सित दितीयतृतीययोक्तृंचोस्तस्येव साम्न आवर्त्यमानतया सामान्तरत्वाभावादक्त्यनिष्याद्यत्वमणविरुद्धम्। तस्मात्रत्यृचं कृत्सं साम समा-पनीयम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

तिसृष्वृष्ट्रिदितं साम विषमासु समासु वा। यथेक्डानियमादन्यः शरलेशापनुत्तये ॥ ॥॥

विषमक्कन्दस्कासु समक्कन्दस्कासु वा तिमृष्वृक्षु स्वेक्कया साम गातव्यम्। इत्यमेवेति नियामकस्य कस्यचिदभावादिति चेत्॥ मैवम्। शरलेशप्रसङ्गस्य नि-यामकलात्। शरो हिंसा। लेशो ऽल्यावम्। श्रृ हिंसायां लिश् अल्पीभाव इत्ये- तडातुडयदर्शनात्। यद्यधिकळन्दस्कायां योनावृत्यसं साम न्यूनळन्दस्कयोरुत्तर-योगीयेत्। तदा सामभागेनैव तत्पूर्तेरविष्ठष्टः सामभाग आश्रयाभावाडिंस्येत। यदि योनेरप्यधिकळन्दस्कयोगीयेत्। तदा साम्नो ऽल्यतादविष्ठष्ट ज्ञुग्भागः सा-मरिहतः स्यात्। तसात्ममानळन्दस्कास्वेव गातव्यम्॥

पञ्चमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ छन्दःस्थयोरुत्तरास्थयोवी गीतेरिहोहनम्।

अविशेषाडिकल्पः स्यादन्यः संज्ञावलित्वतः ॥ ६॥

सामगानामृक्पाठाय ही यन्थी विद्येते। छन्द उत्तरा चेति। तच च्छन्दोनामके यन्ये नानाविधानां साम्नां योनिभूता एवर्चः पिताः। उत्तरायन्थे तृचात्मकानि सूक्तानि पितानि। एकस्मिंस्तृचे छन्दोगता योन्यृक्प्रथमा। इतरे हे उन्नरे। एवं स्थिते सित रथंतरमुत्तरयोगीयित । यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीत्यच हिविधे उत्तरे संभाविते । रथंतरस्य च्छन्दोयन्थे ऽभि ला श्रूरेतीयमृग्योनिलेन पठिता । तस्या उपरि लामिडि हवामह इत्यादयो बृहदादिसाम्नां योनयः पठिताः। उत्तरायन्थे त्रभि ता भूरेति सूक्ते तस्या ऋच ऊर्धि न तावाँ अन्य इत्येषा साझः कस्याय-योनिभूता पिता। तत्र छन्दोयन्थापेक्षया सामान्तरयोर्योनी हे रथंतरस्य स्व-योन्युत्तरे भवतः। उत्तरायन्यापेक्षया तृचगते वितीयतृतीये स्वयोन्युत्तरे भवतः। तच विशेषनियामकाभावाद्ययोः कयोश्चिदुत्तरयोगीनिमिति चेत्॥ मैवम्। उत्तरे-ति संज्ञा सहसा बुडिस्था भवति । प्रतियोगिनिरपेक्षलात् । पूर्वपिठतां योनिमृ-चमपेक्ष यदुत्ररात्वं तिह्वलस्तेन प्रतीयमानलाहुर्वलम्। ईदृशमेवोत्तरात्वं छन्दसि पठितयोः स्वयोन्यनन्तरभाविन्योः सामान्तरयोन्योईयोर्ज्युः । तृचगतयोस्तु हितीयतृतीययोरुत्तरालं संज्ञ्या वर्तते । अतस्तयोरेव गानम् । एवं सित पूर्वाधि-करणनिणीतं समास्वेव गानमनुगृहीतं भवति । किं च । तृचात्मकेषु सूक्तेषु या प्रथमा योनिभूता तचाचा छन्दोयन्थस्य योनियन्थ इत्यध्यापकसमाख्या। इतरस्य तु तृचसंघरूपस्य यन्यस्योपरितनयोनीमधेयेनोत्तरेति समाख्या । स एव यन्यः कमीङ्गसमर्पकं प्रकरणम्। पञ्चदशसप्तदशादिस्तोमानां तृचेष्वेवीत्पत्तेः। तसा-दुत्तरायन्यस्ययोस्तुचगतयोर्द्वितीयतृतीययोरयमूहः ॥

हितीयवर्शकमारचयति ॥

चैशोकेति जगत्यौ हे आनेये गीतये ऽथवा।

वृहत्यावादिमः साम्याक्रीत्तरातश्रुतेर्वलात् ॥ ७ ॥

द्वारशहे चतुर्थे ऽहिन वैशोकनामकं साम विहितम्। तच विश्वाः पृतना इत्येतस्यामितजगत्यामुत्पचम्। तिसंख तृचे तस्या योनेरुत्तरे दे वृहत्यो नेिमं नमन्तीत्यादिके आसाते। तच वृहत्यावुपेस्य तयोः स्थाने दे उत्पत्तिसिद्धे अति-जगत्यावानीय तासु तिमृषु गेयम्। तथा सित समासु गानं पूर्वच निर्णितमनुगृद्यते। अतिजगतीषु स्नुवन्तीति श्रूयमाणमितजगतीबहुत्वमन्यथा नोपपद्येतित चेत्॥ मैवम्। उत्तरयोगायतीत्युक्तस्य संज्ञारूपस्योत्तराशच्यस्याधीयमानयोर्वृहत्योमुख्यत्वात्। श्रुतिश्च बहुत्विङ्कात्ममासु गानिमिति न्यायाच वलीयसी। यदेनतदिजगतीबहुत्वं तड्वहत्योः स्वीकारे ऽप्युपपद्यते। एकविंशस्तोमस्याच विहितन्तेन तत्सिद्धये प्रथमाया अतिजगत्याः सप्तकृत्व आवर्तनीयतात्। तसाचिशोकं साम बृहत्योर्द्हनीयम्॥

षष्टाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

रथंतरे ककुन्याह्या यथ्या वाद्यो ऽर्थवस्वतः।

पुनःपदाप्रसिद्धादेरन्यो ऽर्थो ऽन्यच वीस्थताम् ॥ ৮॥

इदमास्रायते। न वै वृहद्रथंतरमेकळन्दो यत्रयोः पूर्वा वृहती ककुभावृत्ररे इति। अयमर्थः। वृहद्रथंतरं तदेतत्सामइयमितरसामवदेकळन्दस्कं न भवति। यसात्कारणात्रयोर्वृहद्रथंतरसास्रोराश्रयभूतास्वृक्षु पूर्वा वृहतीछन्दस्का। उत्तरे तु हे सूची ककुप्छन्दस्के। इतरेषां वामदेव्यादिसास्रामाश्रये तृचे ऽवस्थितास्तिस्र सृच एकळन्दस्का उत्तरायन्य आस्राताः संशर्रविलेशपरिहाराय समासु गाये-दिति न्यायेन निर्णीताश्रव। इह तु वाचिनकं विषमच्छन्दस्कासु गानिमित। तच र्यंतरस्याश्रयतया तृचो नोत्तरायन्थे समास्रातः। किं तिहं प्रगायस्तदाश्रयत्वेनान्स्रातः। स च डाभ्यामृग्भ्यां निष्यस्त्वतातृचो भवति। तयोश्र इयोर्श्वचोरिम ता श्रूरेत्येषा प्रथमा। सा च वृहती। न तावाँ अन्यो दिव्य इत्येषा डितीया। सा च पङ्किळन्दस्का। तथा सित तां पङ्किमपनीय तस्याः स्थाने दश्वतयीगते हे उत्पित्त-

क्रकुभावृची यहीतव्ये। कुतः। अर्थवन्त्रात्। उदाहतेन क्रकुभावृत्तरे इति वाक्येन रधंतरसाम आश्रयत्वेन अकुभोविनियुज्यमानयोः अकुबुत्पत्तिरर्धवती भवति । अ-न्यथा वैयर्थ्य स्यात्। किं च। आसाताया एकस्याः पङ्काः स्वीकारे सन्युचीईयोरेव लाभादेकं साम तृचे क्रियते स्तोचीयमिति वचनं विरुध्येत। तसाद्रधंतरसामि हे क्कुभावुत्तरे यहीतव्ये। अयमेव न्यायो बृहत्साम्यपि योजनीय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ आद्यातयो नृहती पङ्क्ष्योरेव कनुन्ययनीया हि। अभि ता शूरेत्येषा नृहती प्रथमा स्तोचीया। तस्यामविकृतायामेव रथंतरं गातव्यम्। ततस्तस्यामृचि चतुर्थे पादं पुनरुपादायोत्तरस्याः पङ्काः पूर्वार्धेन सह यथनीयम् । सेयमष्टाविंशत्यक्षरा वि-पदा हितीया स्तोचीया। सा चैका क्लुप्संपद्यते। तस्यां च क्लुभि चरमं पादं पङ्केरुत्तरार्धेन सह प्रयथ्य नृतीया स्तोत्रीया कर्तव्या। सा च द्वितीया क्कुप्सं-पद्यते। अनेन प्रयथनप्रकारेण इयोर्ज्यचोरामातयोस्तृचनिष्पत्तेनीस्त्युक्तो वचन-विरोधः। असिंध यथने पुनःपदेति श्रोतोक्तिलिङ्गम्। तथा च श्रूयते। एषा वै प्रतिष्ठिता बृहती या पुनःपदा। तद्यत्यदं पुनरास्भते तसाइत्सो मातरमभि हिंक-रोतीति। अयमर्थः। या बृहती पुनःपदा भवति सेषा प्रतिष्ठिता। स्थिरा भवति। पदं चतुर्थः पादः । सो ऽप्गृगन्तरसंपादनाय पुनः पठ्यते । ततः सा बृहती पुनःपदा । सेयमृङ्माता । तस्याः पादो वत्सः । तथा सति यसादच चतुर्थ पाद-मुद्राता पुनरारभते तस्माडत्सी मातरमभिवीस्य हिमिति शब्दं करोतीति। न केवलं लिङ्गमाचेण प्रयथनम् । किंतु च्छन्दोगानां प्रसिद्धापि । ते ह्येवं सरिन्त । काकुभः प्रगाथ इति । किं च । प्रगायशन्दार्थपर्यालोचनेनापि यथनं गम्यते । प्रकर्षेण गानं यत्र स प्रगायः। प्रकर्षी नामास्नातादृक्पाठादाधिकाम्। तत्र पूर्वी-क्तरीत्या पादाभ्यासपुरःसरमृगन्तरसंपादनेनोपजायते । तस्माचीत्पत्तिककुभी यही-तथे। किं तर्हि प्रयथनेन हे उत्तरे ककुभी संपाद्य तासु तिसृषु रथंतरं गातव्यम्। तथा वृहद्पि। एवं सित पङ्काः पाठः सार्थो भवति। न चैवं क्लुबुत्पन्नेवैयर्थ्यमि-ति शङ्कनीयम्। वाचः स्तोमे तदुपयोगात्। तसाच कापि प्रयथने ऽनुपपत्तिः॥

डितीयवर्णकमारचयति ॥

यौधाजये रीरवे च बृहत्योरागमो ऽषवा। यथनं पूर्ववत्पक्षौ षष्टिलिङ्गमिहोन्यते ॥ ९ ॥

इदमासायते। रीरवयीधाजये वाहेते तृचे भवत इति। अयमर्थः। रीरवनामकं किंचित्साम । तथा यौधाजयनामकमपरम् । तयोईयोः सास्रोर्वेहतीछन्दस्कस्तृच आश्रय इति । उत्तरायन्ये तु तस्य सामडयस्याश्रय एकः प्रगाय आस्नातः । तसिंश्व प्रगाये पुनानः सोमेत्यसावृक्प्रथमा । सा च बृहती । दुहान ऊर्धार्देय-मित्यसावृग्डितीया । सा तु विष्टारपङ्किः । तामेतां विष्टारपङ्किमपनीय तस्याः स्थान उत्पत्तिनृहत्यौ हे ऋचावानेतव्ये इति पूर्वपक्षः ॥ नृहतीविष्टारपङ्क्योः प्र-यथनविशेषेण हे बृहत्यावुत्तरे संपादनीय इति राज्ञानाः । तचीभयचे युक्तिः पूर्वन्यायेन दृष्ट्या ॥ लिङ्गं लेवमासायते । षष्टिस्त्रिष्टुभो माध्यन्दिनसवनिमिति । श्चयमर्थः। रीरवयौधाजयनामके सामनी माध्यन्दिनसवने गीयेते। तसिंश्च सवने विष्टुम्छन्दस्का ऋचः षष्टिर्भवन्तीति । सेयं षष्टिसंख्या प्रयथनपक्ष उपपद्यते । तथा हि। माध्यन्दिनसवने पवमान एकः। पृष्ठस्तोत्राणि चलारि। पवमाने चीिण सूक्तानि। उचा ते जातमित्येकं सूक्तम्। तच गायच्यस्तिस्र ऋचः। पुनानः सोमेति दितीयं सूक्तम् । तच्च प्रगाथरूपम् । तच पूर्वा वृहती । उत्तरा विष्टार-पङ्किः। प्रतु द्रव परि कोशमिति तृतीयं सूक्तम्। तच चिष्टुभिक्तसः। पृष्टक्तो-नेष्वभि ला शूरेति प्रगाथरूपं प्रथमं सूक्तम् । तच पूर्वा बृहती । उत्तरा पङ्किः । क्या निश्चन इति डितीयम्। तत्र तिस्रो गायत्रः। तं वो दस्ममृतीषहिमति तृतीयं प्रगाथरूपम्। तत्र वृहतीपङ्क्यौ। तरोभिर्वो विदइसुमिति प्रगाथरूपं च-तुर्थम्। तचापि बृहतीपङ्क्यौ। एवमस्मिन्सवने सप्त सूक्तानि। तेषु नव सामानि गेयानि। प्रथमे सूक्ते गायचमामहीयवं चेति हे सामनी। हितीये रौरवं यौधाजयं च। तृतीय श्रीशनम्। चतुर्थे रथंतरम्। पञ्चमे वामदेव्यम्। षष्ठे नौधसम्। सप्तमे कालेयम्। तत्र प्रथमसूक्तस्य सामइयनिष्पत्तये द्विरावृत्तावाश्रयभूता सुचः षद्गा-यचो भवन्ति । पत्रममूक्तगता वामदेव्यसामाश्रयभूतास्तिस ऋचः सप्तदशस्ती-मसिद्धर्थमावर्त्यमानाः सप्तदश गायच्य इत्येवं मिलिला चयोविंशतिगीयच्यः। षष्ठे सूक्ते बृहतीपङ्क्योः प्रयथनेन बाईतस्तृची भवति । तथा सप्तमे ऽपि । तची-भयव सप्तदशस्तोमे सित चतुर्स्तिंशङ्गृहत्यो भवन्ति । द्वितीयसूक्ते ऽपि प्रयथनेन वार्हतं तृचं संपाद्य सामइयार्थमावृत्ती षड्वृहत्यो भवन्ति । चतुर्थसूक्ते रथंतरसा-मार्थे पूर्ववर्णकोक्तरोत्या प्रयथने सति हे ककुभावृत्तरे भवतः। प्रथमा तु स्वतः

सिडा वृहती। तन सप्तदशस्तोमे कृते सित पञ्च वृहत्यो डादश ककुमश्च संपद्यनो। तस्य च स्तीमस्य विधायकं ब्राह्मणमेवमासायते । पञ्चभ्यो हिंकरोति स तिसृ-भिः स एकया स एकया पञ्चभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स एकया सप्तभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स तिसृभिरिति। अयमर्थः। एका स्वतः सिडा वृहती। प्रयथिते हे क्कुभावित्येवंविधस्तृचस्त्रिभिः पर्यायेरावर्तेनीयः। प्र-थमे पर्याये चिर्नृहती गातव्या । सकृत्सकृत्ककुमी । डितीये पर्याये सकृडृहती । चिवारमनन्तरा ककुप्। सकृदन्या। तृतीये पर्याये सकृड्वहती। चिस्त्रः ककुभा-विति । हिंकरोति हिंकारोपलि हातं गानं कुर्यादित्यर्थः । तदेवं तृतीयसूक्तव्यति-रिक्तेषु षट्सु सूक्तेषु चयोविंशतिगीयच्यः पञ्चचलारिंशबृहत्यो बार्श कर्जुभः सं-पनाः। तत्र क्लुवष्टाविंशत्यक्षरा। तस्यां षोडशाक्षरे गायत्रीपाद्दये योजिते चतुश्रातारिशदक्षरा निष्टुप्संपद्यते । अनया दिशा डादशानां ककुभां निष्टुप्संपाद-नाय चतुर्विश्वतिगायचीपादा योजनीयाः। तथा सत्यष्टी गायच्यो गताः। पञ्च-दश गायच्यो ऽवशिष्यनो । तासां पञ्चचलारिश्रत्यादाः । तांश्व तावतीषु वृहतीषु संयोज्य चिष्टुभः संपादनीयाः । तत एताः पञ्चचलारिंशत्ककुप्सु निष्यचा द्वादश तृतीये सूक्ते स्वतः सिडास्तिस इत्येवं प्रयथनपक्षे षष्टिस्तिषुभ उत्तरायन्थे समा-माता एवं लभ्यन्ते । उत्पत्तिबृहत्यानयने तु प्रकरणाम्नातानां तावतीनामलाभा-त्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये प्रसञ्येयाताम् । तस्मान्त्रिष्टुभः षष्टिरित्येतबृहतीप्रयथनस्य लिङ्गम् । प्रयथनप्रकारस्विभिधीयते । पुनानः सोम इत्यस्या वृहत्याश्वतुर्थे पादं पुनरुपादाय द्विरभ्यस्य दुहान जर्धादैव्यमित्येतस्या विष्टारपङ्काः पूर्वीर्धेन संयोज-येत्। सा बृहती भवति। एतदीयं चतुर्थं पादं डिरभ्यस्योत्तरार्धेन योजयेत्। सापि बृहती भवति । तस्माद्यीधाजयरीरवयोर्बृहत्यी उन्नरे प्रयथनीये ॥ एवं नीधसका-लेययोरिप दृष्टव्यम् ॥

तृतीयवर्णकमारचयति॥

श्यावाश्वान्धीगवे ऽनुष्टुबानेया यथ्यते ऽथवा। पुरेव लिङ्गं जगतीचतुर्विशतिकीर्तनम् ॥ १०॥

इदमास्रायते। पञ्चक्कन्दा ञ्चावाप ञ्चाभवः पवमानः सप्तसामा। गायवसंहिते गायवे तृचे भवतः। त्र्यावाश्वान्धीगवे ञ्चानुष्टुभे तृचे भवतः। उष्णिहि सफम्। ककुभि पौष्कलम् । कावमन्यं जगतीष्विति । अयमर्थः । अस्ति नृतीयसवने पवमान आर्भवसंज्ञकः। तस्मिन्यञ्च सूक्तानि सप्त सामानि। स्वादिष्टया मदिष्ट-येत्येकं सूक्तम् । तस्मिन्गायत्रस्तिस ऋचः। तासु गायवं संहितं चेति हे सामनी। पुरोजिती वो अन्धस इति सूक्तान्तरम् । तचैकानुष्टुप् । उत्तरे हे गायच्यी । तासु श्यावाश्वमान्धीगवं चेति हे सामनी । इन्द्रमच्छ सुता इत्यपरं सूक्तम् । तस्मिनु-ष्णिहस्तिसः। तासु सफं साम। पवस्व मधुमत्तम इति प्रगायः। तस्मिन्पूर्वै। ककुप्। उत्तरा पङ्किः। तत्र पौष्कलं साम। अभि प्रियाणि पवते चनोहित इत्यन्यत्मूक्तम् । तत्र तिस्रो जगत्यः । तासु कावं साम । एतेषां पञ्चानां सूक्तानां मध्ये पुरोजिती वः पवस्वेत्यनयोः सूक्तयोर्यद्यपि हे छन्दसी तथापि समासु गानं निष्पादियतुं प्रयथने कृते सत्येकैकमेव छन्दः संपद्यते । ततो गायत्र्यनुष्टुबुष्णि-क्क जुन्जगतीभिः पञ्च छन्दाः पवमानो ऽस्मिन्सवन आवपनीय इति । तत्र पुरो-जिती व इत्यस्मिन्सूक्ते श्यावाश्वमान्धीगवं च समासु गातुमुत्तरे गायत्रावास्नाते परित्यज्य हे उत्पत्त्यनुषुभावानेतव्ये इति पूर्वपक्षः ॥ चतुर्थे पादं पुनरूपादाय हे अनुषुभी यथनीये इति राज्ञानाः। तचोभयच पूर्ववर्णकडयन्यायेन युक्तिर्दृष्टव्या॥ लिङ्गं लेवमाम्नायते । चतुर्विश्वतिर्जगत्यसृतीयसवन एका च ककुविति । सेयं संख्या प्रयथन उपपद्यते । तथा हि । गायनसंहितयोः साम्रोराश्रये गायने तृचे डिरभ्यस्ते सित षद्गायत्र्यो भवन्ति । चतुर्विश्रत्यक्षरा गायत्री । अष्टाचलारिंशत्य-श्चरा जगती। ततः षड्भिगायचीभिस्तिस्रो जगत्यो भवन्ति। श्यावाश्वान्धीगव-योराश्रयभूताः प्रयिषता हिरभ्यस्ताः षडनुष्टुभो भवन्ति । मिलिता सप्त जगत्यः संपन्नाः। सफस्य पौष्कलस्य च सामान्तरवत्तृचे गानं न कर्तव्यम्। किंत्वेकैकस्या-मृचि। तन्तुतो ऽवगम्यते। उष्णिहि क्कुभीति सप्तम्येकवचनान्ताभ्यां विशेषवि-धानात्। अष्टाविंशत्यक्षरयोरुष्णिक्ककुभोरेका जगती गायचीपादश्च संपद्यते। ककु-भि मध्यमः पादो हादशाक्षरः। उष्णिहि च परः पाद इति तयोर्भेदः। कावस्या-श्रयभूताः स्वतः सिडास्तिस्रो जगत्य इति मिलिला पवमाने ऽसिन्नेकादश जगत्यो भवन्ति । गायचीपादश्चातिरिच्यते । स्त्राभवपवमानवत्तृतीयसवने यज्ञाय-जीयस्तोनमेकमस्ति । तस्य चाश्रयो यज्ञायज्ञ वो अयय इत्यसी प्रगायः । तन पूर्वा बृहती । उत्तरा विष्टारपङ्किः । तयोः प्रयथनेन ककुभावुत्तरे कर्तव्ये । तचे-

कविंशस्तोमः। तस्या विधायिका विष्टुतिरेवमास्तायते। सप्तभ्यो हिंकरोति स ति-मुभिः स तिसृभिः स एकया सप्तभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स तिसृभिः सप्तभ्यो हिंकरोति स तिसृभिः स एकया स तिसृभिरिति । अयमर्थः । प्रथमाया बृहत्यास्त्रिषु पर्यायेषु चिवारमेकवारं पुनिस्त्रवारिमिति सप्त बृहत्यः। मध्यमायाः क्कुनः प्रथमितिययोः पर्याययोस्तिःपाटः। अन्ये सकृत्। उत्तमायाः ककुन श्रादी सकृत् । द्वितीयतृतीययोस्त्रिस्त्रिरित्येवं चतुर्दश क्रकुभः । तासु क्रकुपु द्वाद-शाक्षरा मध्यमपादाश्वतुर्देश । तेषु सप्त पादाः सप्तसु बृहतीषु योजनीयाः । ततः सप्त जगत्यो भवन्ति । अवशिष्टा अष्टाक्षराः ककुभामाद्यपादा अन्यपादाश्व मि-लिलाष्टाविंशतिः। तेषु षड्भिः पाँदेखा जगतीत्यनेन क्रमेण चतुर्विंशतिपाँदेश्व-तस्रो जगत्यो भवन्ति । ये तु हादशाक्ष्रा सप्त पादाः पूर्वमवशिष्टास्तेषु पवमान-शेषो ऽष्टाक्षरः पादो योजनीयः। क्रुक्नां शेषेष्वष्टाक्षरेषु चतुर्षु पादेषु चलार्यक्ष-राणि योजनीयानि । ते वे जगत्यौ भवतः । तदेवं यज्ञायज्ञीयस्तोचे चयोदश जगत्यः पूर्वोक्ताः। पवमानगता एकादशेति चतुर्विश्रतिर्जगत्यः। चतुरश्चरवर्जि-ताश्वनारो ऽष्टाश्चरपादा मिलिना ककुवेका भवति। अनेन लिङ्गेन श्यावाश्व-मान्धीगवं च प्रयथितं तृचे गातव्यम्। न तु तचोत्पत्यनुष्टुवानयनिमिति स्थितम्॥ चतुर्थवर्णकमार्चयति ॥

> चतुःशते प्रयथनमृचः पाट्स्य वायिमः । तृचे मुख्यत्ततो मैवमृगन्यतस्य वर्णनात् ॥ ११ ॥

गवामयने ब्रह्मसाम विहितम्। अभीवर्तो ब्रह्मसाम भवतीति। तत्रकृत्य श्रू-यते। चतुःश्रतमेन्द्रा बाईताः प्रगाथा इति। चतुरुत्तरश्रतसंख्याका इन्द्रदेवताका वृहतीछन्दस्काः प्रगाथा ऋग्डयात्मकाः। तेष्वेकप्रगाथगते डे ऋची। डितीय-प्रगाथगतामेकामृचं च प्रयथ्य तृचे ऽभीवर्तनामकं साम गातव्यम्। तथा सत्या-स्नातानामविकृतानामेव तिसृणामृचां लाभातृचस्य मुख्यतं भवति। पूर्वोक्तरीत्या पादप्रयथने तु विकृतत्वादमुख्यस्तृचः स्यादिति प्राप्ते बृमः॥ अन्या अन्या ऋचो भवन्ति तदेव सामेत्यृचामन्यत्मच वर्ण्यते। तच्च पादप्रयथने संभवति। ऋक्य-यथने तु येयमृक्पूर्वस्य तृचस्यान्या सैवोत्तरस्य तृचस्याद्येत्यन्यत्वमृची न स्यात्। तस्मात्यादस्य प्रयथनम्॥ सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

समुचेया विकल्या वा विभिन्ना गीतिहेतवः।

ञ्जाद्यः प्रयोगयहणादर्थैकलाडिकल्पनम् ॥ १२॥

छान्दोग्ये तलवकारादिशाखाभेदेषु विलक्षणा गीतिहेतवो ऽ स्राविकारादय स्नामायनो । ते सर्वे कमीनुष्ठाने समुचेतव्याः । कुतः । प्रयोगवचनेन सर्वेषां परिगृहीतलात् ॥ मैवम् । एकेकशाखोक्तेरेवास्राविकारादिभिरध्ययनकाल एव गीति-स्वरूपनिष्यत्रेः । तिन्ध्यित्तलस्राणस्य प्रयोजनस्येकलात्रयोगवचनपरिगृहीता अपि व्रीहियववहृहद्रथंतरवच विकल्पनो ॥

अष्टमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

ऋक्सामभ्यां विकल्पेन सुतिः साम्नैव वायिमः।
पुरेव मैवमृङ्गिन्दासामप्राशस्यदर्शनात् ॥ १३ ॥

क्वचित्कर्मविशेषे श्रूयते। सूचा स्नुवते। साम्वा स्नुवत इति। तत्र पूर्वन्यायेन विकल्प इति चेत्॥ मैवम्। ऋङ्गिन्दासामप्रशंसयोवीक्यशेषे ऽवगमात्। यद्दचा स्नुवते तद्सुरा अन्ववायन्यत्साम्बा स्नुवते तद्सुरा नान्ववायन्य एवं विद्वान्साम्बा स्नुवीतेत्यृचं निन्दिता साम प्रशस्य लिङ्गत्ययेन साम विहितम्। तस्मात्साम्बेव स्नोतव्यम्॥

हितीयवर्शकमारचयति ॥

गानस्य नियमो नोत विद्यते वह्यपस्थितौ। नामा न इयतो ऽस्त्येव प्रकृतित्वाच्छ्तेरपि ॥ १४॥

क्कचित्कर्मविशेषे श्रूयते । अयं सहस्रमानव इत्येतयाहवनीयमुपतिष्ठत इति । असावृगप्रगीता संहितायन्थे समाम्नाता । प्रगीता गानयन्थे । ततो वहेरूपस्थाने तस्यामृचि गानं न नियतम् । किंतु विकल्पितमिति प्राप्ते श्रूमः ॥ अस्येव निय-मो गाने। कुतः । सामवेदे गानस्येव प्रकृतत्वात् । ऋचां संहितापाठो ऽच गानायेव। न साधारमन्तरेण गातुं शक्यते। अथोच्येत। अयं सहस्रेत्यृक्प्रतीकपूर्वकेण वाक्येनो-पस्थानविधानाहाक्यस्य प्रकरणात्मवल्लाहचैवोपस्थानमिति । तम् । प्रकृतप्रगी-तमन्त्रवाचिन्या एतयेति सर्वनामश्रुतेः प्रवलतर्त्वात् । तस्मात्मगीतयोपस्थानम् ॥ तृतीयवर्णकमारचयति ॥

चेस्वयादि समुचेयं विकल्यं तान एव वा। प्रयोगावर्षतो हो नो वचनात्सृतिकल्पितात्॥ १५॥

श्रिमिर्धित्यादियाज्यापुरो-नुवाक्यादयो मन्ताः सामप्रसङ्गाहिचार्यन्ते । ते च कस्यांचिन्छाखायां चैस्वर्येणाधीयन्ते । किश्विचातुःस्वर्येण । उदात्रानुदात्रस्वरिते-भ्यो व्यतिरिक्तश्वतुर्थः स्वर एकश्रुतिः । तां चाध्यापकाः प्रचय इत्याचछ्रते । तच प्रयोगवचनस्य सर्वाङ्गोपसंहारितात्समुचयक्षेस्वर्यादीनामित्येकः पछः । अध्ययन्तिर्वृत्तिल्छ्ण्एस्य प्रयोजनस्येकत्वाहिकस्य इति हितीयः पछः ॥ नेतौ हो पछ्यो युक्तो । एकश्रुतेर्व्याकरण्णमृतौ विहितत्वात् । तथा च पाणिनीयं सूचम् । यज्ञकर्मण्यजपन्यूङ्कसामस्विति । अप्रिं गृह्कामि सुर्थमित्यादयो मन्त्रा यजमानेनेव जणन्ते । त्यूङ्काः प्रण्वाः । सामानि रथंतरादीनि । एतेभ्यो जपादिभ्यो व्यतिरिक्तानां मन्त्राणां यज्ञकर्मण्येकश्रुतिभेवति । अनया च स्मृत्यानुमितं वेदवाक्यमेतत् । तानो यज्ञकर्मणीति । तान इत्येकश्रुतेः पूर्वाचार्यसंज्ञा । न चैकश्रुतिते स्वराध्ययनं व्यर्थमिति वाच्यम् । स्वरिवश्रेषेण् बहुत्रीहितत्पुरुषसमासादिनिश्यये सत्यर्थविश्रेषस्याववीद्धं शक्यतात् । जपादिषु तु यथाध्ययनं स्वरः प्रयोक्तव्यः ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

आयीभावो योनिवशादुत्तरावशतो ऽथवा। गीत्यर्थतादादिमो ऽन्यो वर्णाभिव्यज्ञकत्वतः ॥ १६ ॥

यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीति श्रूयते। तत्र कया निश्वत्र श्रा भुविद्यसावृग्योनिः। तस्यामृचि कयेत्यक्षरह्वयमाद्यो भागः। निश्चत्र श्रा भुविद्यक्षरषद्भं द्वितीयो भागः। तिस्मिन्भागे द्वितीयाक्षरे चकारस्योपरितनिमकारं विलोण तस्य स्थान श्रायीभावमाद्याय गीतिर्निष्पादिता। कस्वा सत्यो मदानामित्यनन्तरभाविन्युत्तरा। तस्यां योनिन्यायेन चतुर्थाक्षरे तकारस्योपरितनं यकारमोकारं लोपयिता तयोः स्थान श्रायीभावः कार्यः। श्रभी षु ण इत्यसावपरोत्तरा। तस्यामि चनुर्थाक्षरे एकारस्योपरितनमकारं लोपयिता तस्य स्थान श्रायीभावः कर्तव्यः। श्रम्यथा गीतिनाश्रप्रसङ्गादिति प्राप्ते श्रूमः॥ नाच योनौ वर्णान्तरस्यागमः। विं

र्ताई विद्यमान एव चकारस्योपरितन इकारः सामप्रसिष्ठया प्रक्रियया वृद्धः सबैकारी भवति । तस्य संध्यक्षरतादकारः पूर्वभागः । इकार उत्तरभागः । तावुभी
विश्वेषेण गीयमानावायीभावं प्रतिपद्येते । तथा च सामगा श्राहुः । वृद्धं तालव्यमायीभवतीति । तथा सत्युत्तरयोश्वतुर्थास्तरे नास्ति तालव्य इकार इत्यायीभावो
न कर्तव्यः । श्रभी षु णः सखीनामविता जरितृणामित्येतस्यामुत्तरायां हादशास्त्ररगतस्य रेफस्योपरितन इकारः पूर्ववदायीभवति । सो ऽयमायीभाव उक्तरीत्या
वर्णाभिव्यक्षकत्वादुत्तरागतवर्णवर्शन कर्तव्यः । गीत्यर्थत्वाभावेन योनिक्रमे तेन
विनापि न गीतिर्विनश्यति ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

स्तोभा नोत प्रदिश्यनो नागीतित्वेन वर्णवत् । स्वरादिवाप्रदिश्यनो गीतिकालोपयोगतः ॥ १७ ॥

वामदेव्यसास्रो योनी हयोर्धयोर्मध्य श्लींकारहयेन होशक्टेन हायीशक्टेन च निष्पद्मः स्तीभ एवमास्नातः । श्लीं श्लीं हो हायीति । सो ऽयं स्तीभो नोत्तर-योरितिदिश्यते । कुतः । श्लगीतिलात् । यद्योन्यां तदुत्तरयोगायतीति गीतिमा-चमितिदिश्यते । तत्र प्रथमाया श्लुचो वर्णा यथा नातिदिश्यने । तथा स्तीभा श्लपीति प्राप्ते बूमः ॥ स्वरो वर्णविश्लेषो विराम इत्येते गीत्युपयोगिलाद्यथाति-दिश्यने । तथा स्तीभा श्लिप गीतिकालपरिखेदकलादितिदश्यनाम् ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

स्तोभस्य लक्ष्णं नास्ति किंवास्ति न विवर्णता। आधिक्यमयतियाप्तं विशिष्टं लक्ष्णं भवेत् ॥ १६ ॥

न ताविडवर्णतं तल्लक्षणम् । वर्णविकारस्य विपरीतवर्णतेन स्तोभलप्रसन्तात् । अप्र आ याहीत्यस्यामृच्यकारस्य स्थान ओकारं कृता गायित ओपा-यीति । अधिको वर्णः स्तोभ इत्युक्ते सत्यभ्यासे ऽतिच्याप्तिः । पिवा सोमिमन्द्र मन्दतु नेत्येतस्यामृचि दतुनेत्यक्षरचयं गानकाले चिरभ्यस्तम् । अतो विकाराभ्या-सयोरितव्याप्तेनीस्ति लक्षणिमिति चेत् ॥ मैवम् । अधिकने सत्यृग्विलक्षणवर्णः स्तोभ इति विशिष्टस्य तक्षस्यणनात् । लोके ऽपि सभायां विप्रलम्भकेनोच्यमानं प्रकृतार्थानन्वितं कालस्रोपमानहेतुकं शब्दराशिं स्तोभ इत्याचस्रते । तस्मादिस्ति लक्ष्यणम् ॥

### हादशाधिकरणमारचयति ॥

न स्युः स्युवीच नीवारा वीहिस्थाने ऽिमतेने हि। विकारतिहतात्ते स्युः प्रोक्षणादिरतो भवेत् ॥ १९॥ मध्याश्रनसपूतलपरिधीरापदेष्विप। ये धर्माः षडहादीनां ते कार्याः स्थानपाततः ॥ २०॥

सामोहो गतः। अय संस्कारोहः॥ वाजपेये नैवारखरः श्रुतः। तच नीवाराणां वीहिस्थानपाते प्रमाणाभावाद्वीहिधमीः प्रोक्षणावघातादयो नीवारेषु न कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। नैवार इत्यस्य विकारार्थतिह्वतस्य वीहिस्थानीयत्वे प्रमाणतात्। यथा वीहयस्तर्ग्डुलहारेण हिविनिष्पादसाधनम्। तथा नीवारा अपि। तस्मालन्ति प्रोक्षणादयः॥ अयं न्यायो मध्यश्चनादौ योजनीयः। संस्थिते पृष्ठ्ये षडहे मध्याश्येह्वृतं वेत्यच षडहधर्मो वतनियमादिर्मध्यश्चने कर्तव्यः। राजमूये नैक्तुंतं चरं नखावपूतमित्यचोलूखलमुसलयोधमः प्रोक्षणं नखेषु कर्तव्यम्। चातुर्मास्येषु परिधौ पश्चं नियुज्जीतत्यच यूपधर्मः पश्चनियोजनं विस्पष्टमेव परिधौ श्रुतम्। ज्योतिष्टोम ऐरं कृत्वोद्वेयमित्यच गिरापदधर्म आयीभावादिरिरापदे कर्तव्यः॥

### चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

न यूपधर्माः परिधी सन्ति वान्यार्थकृत्वतः। नाविरोधादञ्जनाद्याः स्युर्नियोजनसाधने ॥ २१ ॥

चातुर्मास्येषु यूपकार्ये पश्रुनियोजनं स्थिविष्ठे मध्यमपरिधावासायते । परिधौ पश्रुं नियुज्जीतेति । तच नियोजनकार्येण परिधेर्यूपस्थानीयते ऽपि न यूपधर्मा-स्तस्रणादयो ऽज्जनादयश्च तच युक्ताः । कुतः । ञ्रुपिपरिधानार्थं मध्यमपरिधेरि-तरपरिधिवदुत्पन्नत्वादिति चेत् ॥ वाढम् । श्रुत्यार्थमुत्पन्नस्यापि वचनान्नियोजन-

साधनतमस्ति । यूपो ऽपि पशुनियोजनार्धं संस्क्रियते । ततो नियोजनसाधने परिधी युक्ताः संस्काराः ॥ ननु परिधिस्तक्सहितः श्यानश्च। तच तक्षणोच्छायी यूपधर्मी विरुध्येते । एवं तिहे ती मा भूताम् । श्रविरुद्धास्त्रञ्जनादयः कर्तव्याः । तथा सित संस्कारिनिमत्तस्य यूपश्रन्दस्य परिधाविप मुख्यताद्यूपायाज्यमानाया-नुबूहीत्यस्मिग्रेषमन्त्रे परिधये ऽज्यमानायेत्येवमूहो न कर्तव्यः ॥

## चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

शृतद्धोः प्रणीतानां न धर्माः सन्ति वा न हि। अपाकार्थेततः सन्ति पाकहेतुत्वसाम्यतः ॥ २२॥

अभ्युदयेष्ट्यां शृते चरुम् । द्धिन चरुमिति शृतद्धनी आसाते । तयोः प्रणीताधमा न कर्तव्याः । हिवःश्रपणार्थमुत्पना उत्पवनादिधमसंस्कृता आपः प्रणीताः । दिधिपयसी तु श्रपणार्थं नोत्पन्ने । किंतु हिविष्ट्वेन प्रदानार्थमुत्पन्ने । ततः
साम्याभावान्नोत्पवनादयो धर्मास्तयोरिति चेत् ॥ मेवम् । अत्यार्थमुत्पन्नयोरिप
दिधिपयसोरच चन्द्रोदयं निमित्तीकृत्य चरुश्रपणहेतुन्वं वाचनिकम् । ततः समानतात्तव्वभीः सन्ति ॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

वृहद्रथंतरे धर्मैः संकीर्णे वा व्यवस्थिते। पृष्ठेक्यात्संकरो धर्मे निर्देशादेर्थवस्थितिः ॥ २३॥

ज्योतिशोमे विकल्पितं पृष्ठस्तोचं विहितम्। बृहत्पृष्ठं भवति । रथंतरं पृष्ठं भवति। तचोभयच धर्माः श्रुताः। बृहति प्रस्तूयमाने मनसा समुद्रं ध्यायेत्। रथंतरे प्रस्तूयमाने संमीलयेदित्यादयः। त उभयच संकीर्येरन्। पृष्ठसिडिलक्ष्णस्य कार्यस्येकत्वादिति चेत्॥ न। निर्देशभेदात्। साङ्कर्ये त्ववैलक्ष्राय्येन बृहदिति रथंतरिमिति च डी निर्देशौ नोपपद्येयाताम्। किं च। उभयधर्मसाहित्यं विरुडम्। उच्चेरीयं वलवन्नेयमिति बृहड्कमेः। नोच्चेरीयं न वलवन्नेयमिति रथंतरधर्मः। तसादुभयोधेमी व्यवतिष्ठनो॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

तयोधेमीः समुचेया न वा कखरणंतरे। डिस्थानताङ्गाष्य आद्यो विरोधाडार्त्तिके ऽन्तिमः॥ २४॥

वैश्यस्तोमे काखरथंतरं पृष्ठं भवतीति श्रूयते । तच काखरथंतराख्यसामः पृष्ठ-स्तोचसाधनयोः प्राकृतयोर्कृहद्रथंतरयोरुभयोः स्थानेपतितलादुभयसंविध्धमीः समुद्रोवत्याः । ये तु विरुद्धा धर्मा उच्चेरीयं नोच्चेरीयमित्यादयस्ते विकल्पन्ताम् । समुद्रध्यानिमीलनादीनां विरोधाभावात्रकृताविव निर्देशभेदस्याचाभावाच स-मुच्चय इति भाष्यकारस्य मतम् ॥ विकल्पितयोरेव इयोः स्थानेपतितलादिरुद्ध-धर्माचारस्याच विकल्प एव युक्तः । न तु समुच्चय इति वार्त्तिककारस्य मतम् ॥ तचोभयच तक्तन्मतविपरीतः पूर्वपक्ष उच्चेयः ॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

हिसामके हयोधेर्मसाङ्क्षये वा व्यवस्थितिः। पृष्ठेक्यात्संकरो मैवं धर्माणां सामगत्वतः॥ २५॥

गोसव उमे कुर्यादित्यादिना गोसवादी वृहद्रयंतरसामहयसाध्यं पृष्ठस्तोचं वि-हितम्। तच पृष्ठस्तोचस्यैकालेन धर्मव्यवस्थाया असंभवाहृहत्युभयधमाः कर्तव्याः। रणंतरे ऽणुभयधमा इत्येवं साङ्कर्यमिति चेत्॥ मैवम्। न ह्येते पृष्ठस्तोचप्रयुक्ता धर्माः। किंतु सामप्रयुक्ताः। ततः साम्रोभेंदाह्यमा व्यवतिष्ठन्ते॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

सौर्यादौ पार्वणौ होमौ स्तो न वा कालदेवकौ। स्तः संघदेवकौ संघाविकारताच तच तौ ॥२६॥

द्र्यपूर्णमासयोः श्रूयते। सुवेण पार्वणी जुहोतीति। तच पर्वश्रन्दः कालवि-शेषवाची। ततः कालदेवकी ती होमावारादुपकारकतया प्रयाजादिवत्सीर्यादि-विकृतिष्वितिद्यते इति चेत्॥ मैवम्। पर्वश्रन्दस्याग्रेयादिचिकसंघपरवात्। दानार्थवाचिनः पृणातेर्धातीर्निष्पचीऽयं पर्वश्रन्दः। स च प्रियते दीयतेऽस्मिबि-त्यधिकरणयुत्पन्या कालमाचष्टे। भावयुत्पन्या तु क्रियापरः सन्प्रकरणवश्रादाग्रे- यादिकर्मनयसंघमाह। तथा च मन्त्रवर्णो ऽयनुगृहीतो भवति। ऋषभं वाजिनं वयं पूर्णमासं यजामह इत्येको मन्तः। अमावास्या सुभगा सुशेवा धेनुरिव भूय आयायमानेत्यपरो मन्तः। तनायीषोमवन्तर्भनयसंघस्य व्यासक्तदेवतात्वम्। न च संघस्य विकृतिः सौयादिः। किंत्वायेयस्थैव। ततः संघार्थयोहीं मयोनीस्ति सौयादी प्राप्तिः॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

संकीर्णी संघयोहींमी न वा प्रकरणादुभी। संकीर्णावुपकार्यस्य भेदादेती व्यवस्थिती॥ २९॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे पिटतत्वात्मयाजादिवहर्शे ऽपि होमह्यं कर्तव्यम् । पूर्ण-मासे ऽपि तथेति चेत् ॥ मैवम् । उपकार्ययोर्व्यवस्थितत्वेनोपकारकयोर्हीमयो-रपि व्यवस्थाया युक्तत्वात् ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

देवता यजयो वा स्युः प्रयाजे सिमदादयः। विष्णादिवहेवतालं न चतुर्थ्याद्यभावतः॥२५॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रयाजपञ्चकमामातम् । सिमधो यजतीत्यादिना । तच यथा विष्णुं यजित वरुणं यजतीत्यादी डितीयानिर्दिष्टा विष्ण्वादयो देवताः । तथा सिमदादीनां देवतात्मम् । ततो यागेर्देवताः संस्क्रियन्त इति दृष्टार्थल्लाम् इति चेत् ॥ मैवम् । सर्वच चतुर्थ्या तिडितेन वा देवता निर्दिश्यते । तद्यथा । यद्यये सायं जुहुयात् । आययो ऽष्टाकपाल इति । न चाच सिमदादिषु चतुर्थितिडिती विद्यते । ताद्य्यप्रतीती देवता भवित । न च डितीयया ताद्य्ये प्रतीयते । किंन्वीप्सिततमत्वम् । तच कर्मनामत्व उपपद्यते । अपिहोचं जुहोतीत्यादी तद्श्यात् । यथा पाकं पचतीत्युक्ते पचिक्रियायाः कर्तव्यता प्रतीयते । तथा सिमधो यजतीत्युक्ते सिमद्यागः कर्तव्य इत्यर्थो भवित । विष्णुं यजतीत्यादी ताद्य्यमुपचर्यते । प्रयाजमन्त्रेषु सिमद्या अप्र आज्यस्य वियन्त्वत्यादिषु सिमद्यादिश्वर्वेहुवचनैकव-चनानैर्देवता निर्दिष्टाः । तदेव निमन्नीकृत्य ताद्यश्चित्व शब्देरिह यागा अभिधी-

यन्ते । सिमधो यजित । तनूनपातं यजित । इडो यजित । विहैर्यजित । स्वाहा-कारं यजितीति । तस्मानाच देवतासंस्कारिविधिः । किंतु यागाः केवला विधी-यन्ते । तेषां च श्रुत्यादिभिः कार्यविशेषानवगमात्रकरणेनारादुपकारकत्वम् । पच्चमप्रयाजस्य तु वस्यमाणाज्यभागादिदेवतासंस्कारकावं दशमे ऽभिधास्यते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ अग्निवीह्यादयो नोह्या जह्या वा न हि चोदनात । विवस्ता देवहविषोर्द्दश्चते ततः ॥ १॥

प्रकृतावयये जुष्टं निर्वपामीति देवताविषयो मन्त्र आसातः । वीहीणां मेध सुमनस्यमान इति द्रव्यविषयः । विकृतिषु सूर्याय जुष्टं निर्वपामीति नीवाराणां मेध सुमनस्यमान इत्येवमूहो न कर्तव्यः । कुतः । चोदकेन यथावस्थितस्यैव मन्त्रपाठस्यातिदिष्टलादिति चेत् ॥ मैवम् । प्रकृतौ देवताहविर्वश्यणयोरेव विवस्था । तथा सित तत्रकाशनरूपस्य दृष्टप्रयोजनस्य लाभात् । अपिवीहिशन्द्रविवस्थायामदृष्टार्थो मन्त्रपाठः प्रसज्येत । तस्मान्तूर्यनीवारलक्ष्णार्थप्रकाशनायोहः कर्तव्यः ॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

हरितोक्तिः पौराउरीके न त्याज्या त्यज्यते ऽ थवा। नादृष्टार्थेत्वतो मैवं गुणादृष्यस्य भासनात् ॥ २॥

मीहं चरं निर्वपेच्छ्रिये श्रीकाम इत्यव पीग्राग्निकाणि वहीं वि भवनीति श्रु-तम् । तच स्तरणमन्त्रश्चीदकप्राप्तः । दभैः स्तृणीत हरितेरिति । तच पूर्वन्यायेन दर्भश्रष्टस्थाने पुग्राग्निकश्चरः प्रयोक्तव्यः । हरितशब्दस्तु प्रकृतौ नापूर्वार्थद्रव्यवा-ची। ततो ऽसमवेतार्थेलाडिकृतावपदृष्टार्थमनूहेन प्रयोक्तव्य इति चेत् ॥ मैवम् । गुणहारा गुणिद्रव्यप्रकाशने सित दृष्टार्थललाभेन समवेतार्थलात् । तसात्पुण्ड-रीकैः सृणीत रक्केरित्यूहनीयम् ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

यूपस्पर्शे वैदिके वा लौकिके मन्त्रकीर्तनम्। स्राद्यः प्रकरणान्मेवं लौकिके प्रतिषेधतः॥३॥

ज्योतिष्टोमे ऽग्रीषोमीयपणुप्रकरणे यूपस्पर्शस्य प्रायिष्ठत्तमास्नातम् । यद्येकं यूपमुपस्पृशेदेष ते वायो इति ब्रूयादिति । तदिदमुच्छ्रयणाञ्जनादिकालीनवेदिक्स्पर्शे भवति । कुतः । तत्रकरणादिति चेत् ॥ मैवम् । यूपो वै यञ्जस्य दुरिष्ट-मामुञ्चते यद्यूपमुपस्पृशेद्यञ्जस्य दुरिष्टमामुञ्चेत्रस्माद्यूपो नोपस्पृश्यत इति प्रतिष्टिय पश्चात्रायश्चित्रासानात् । प्रतिषेधश्च लौकिकस्पर्शविषयः । वैदिकस्य विहितलात् । तस्माञ्चीकिके स्पर्शे प्रायिश्वतम् ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पाशं पाशान्त्रयोः पश्चोरेको मन्त्रो ऽथवा वयम्।
एकैकले वयले किमेकस्योहो ऽथवा वयोः ॥४॥
एकेनैव कृतार्थलादेको मन्त्रस्तदापि च।
ऋविकारेण बद्धर्थ एकार्थः समवायतः ॥५॥
प्राकृतलादुभावृद्ध एकार्थो ऽच विवस्यया।
बद्धर्थो ऽपूहनीयो ऽच वयोः शक्तेरकृप्तितः ॥६॥

ज्योतिष्टोमे ऽग्नीषोमीयपशावेकवचनान्तबहुवचनान्तौ हो पाशमन्तौ भिन्न-योः शाखयोराम्नातौ । अदितिः पाशं प्रमुमोक्ते तमित्येकच । अदितिः पाशान्त्र-मुमोक्ते तानित्यपरच । तावुभी पाशहयोपेतायां विकृतौ चोदकेनातिदिष्टौ । सा च विकृतिरेवमाम्नायते । मैचं श्वेतमालभेत वारुणं कृष्णमपां चौषधीनां च संधा-वन्नकाम इति । तचैकेनैव मन्त्रेण चिरतार्थलान्न हयोरितदेश इत्याद्यः पक्षः । तदाप्यविकृतस्येव प्रयोक्तं शक्यत्वाह्मद्वचनान्तो मन्त्रो युक्तः । प्रकृतावेकिस्मित्य-शावसमवेतार्थतया बहुवचनस्य विकृतावनूहनीयलादित्येकः पक्षः । ताद्यवहु- वचनोपेतलादेव मन्त्रो ऽप्यसमवेतार्थः प्रकृतौ भवति । एकवचनान्तस्तु मन्त्रः प्रकृतौ समवेतार्थलाडिकृतावितदिश्यताम् । स च डिवचनान्तलेनोहनीय इति प्रक्षान्तरम् । प्रकृतौ विद्यमानयोरुभयोर्भन्त्रयोर्विकृतावितदेशस्य वारियतुमश्कालादेकमन्त्रपक्षस्यावान्तरलेनोपन्यस्तावुभाविप पक्षावयुक्तौ । मन्त्रडयातिदेश-पक्षे लेकवचनान्तः प्रकृतौ समवेतार्थतया विकृतावूहनीयः । बहुवचनान्तो यथाविस्थित एव पठनीय इति पूर्वपक्षः ॥ लोके वेदे वा बहुवचनस्य डयोरर्थयोरक्कप्रशक्तिलाहिवचनान्ततया सो ऽप्रहनीय इति राज्ञानः ॥

पज्वमाधिकरणमारचयति ॥

उन्क्रष्टयो न वा मन्त्रो बद्धर्थो ऽसंगतत्वतः। उन्कर्षो न विकल्पो ऽसौ गुणे वन्याय्यकल्पना ॥ ७॥

यो ऽयं पूर्वीदाहतो बहुवचनानाः पाशमन्त्रस्तस्य प्रकरणादुन्तर्षो बहुपाशयुकेषु पशुगणेषु कर्तव्यः। कृतः। एकस्मिन्पशो प्रकृते तस्यानन्वितत्वादिति चेत्॥
नासावुन्त्रष्टव्यः। किंत्वेकवचनान्तेन मन्त्रेण सह विकल्पनीयः। न हि पाशानित्यच प्रधानांशस्यानन्वितत्वमस्ति। प्रातिपदिकविभक्त्योः प्रातिपदिकं प्रधानम्।
धर्मिवाचकत्वात्। विभक्तिस्तु कर्मेत्वकरणतादिधर्मवाचकत्वाद्युणभूता। तथा विभक्तिवचनयोर्विभक्तेस्तु कर्मादिकारकवाचित्वाप्रधान्यम्। वचनस्य कारकसंख्याभिधायित्वाद्युणत्वम्। तथा सति बहुवचनान्ते पाश्रश्रन्दे प्रातिपदिकं कर्मकारकविभक्तिश्वेकस्मिचपि पाशे संगन्न्यते। गुणभूते तु बहुवचने लक्ष्मणावृत्तिः कल्पनीया। पाशावयवगतं बहुतं लक्ष्यत इति। तस्माद्रुणभूतं वचनमाचमनुसृत्य
कृत्त्वस्य मन्त्रस्य प्रकरणपाठो न वाधनीयः। किंतु प्रधानानुसारेण मन्त्रयोः समानवलनाडिकल्पः कर्तव्यः॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

पत्नीमिति डिपत्न्यादावृद्धं नो वोद्यते ऽर्थतः। नोपदेशस्य सामान्यादितदेशाप्रवृत्तितः ॥ ७ ॥ दर्शपूर्णमासयोर्मन्त्र आद्मायते। पत्नीं संनद्येति। तत्रैकपत्नीकस्य यजमानस्य प्रयोगे समवेतार्थे एकवचनानाः पानीशन्दः । स च हिपानीकस्य बहुपानीकस्य च प्रयोगे ऽर्थवशादूहनीय इति चेत् ॥ मैवम् । किमुपदेशप्राप्तस्योहः । स्रातिदेशप्राप्तस्य वा । नाद्यः । उपदेशस्य सर्वप्रयोगसाधारणावात् । यद्येकपानीकप्रयोगार्थमेवायं मन्त्रोपदेशः स्यात् । तदानीमेकवचनं विवस्येत । न त्वेवमित्तः । स्राया हिपानीकबहुपानीकप्रयोगयोमेन्त्र एव नोपदिश्येत । तच् कृत ऊहानू-हिचानावकाशः । साधारणे तूपदेशे सर्वप्रयोगसमवेतार्थतया पानीपदे प्रातिप्तप्तं कर्मकारकविभक्तिश्वेत्युभयमेव पाश्रन्यायेन विविद्यतम् । एकवचनं त्वह्रणार्थतया सर्वप्रयोगे ऽसमवेतार्थतया पानीपदेषु यथावस्थितमेव पठनीयम् । नाप्यतिदेशप्राप्तस्योह इति हितीयः पक्षः । हिबहुपानीकप्रयोगयोरिवकृतित्वेनानिदेशप्राप्तस्योह इति हितीयः पक्षः । हिबहुपानीकप्रयोगयोरिवकृतित्वेनानिदेशप्राप्तात्वा । तस्मादच नास्त्यूहः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

जह्यों नो वैष विकृतावृद्धों ऽ पारेन पाशवत्। नादृष्टळान्दसत्वाभ्यां पाशे छान्दसता न हि ॥ ९ ॥

एष एकवचनानाः पानीमन्त्रो विकृती डिबहुपानीकप्रयोगयोह्हनीयः । कुन्तः। पाठाभावात् । प्रकृतावर्थानुसारेण प्राप्तो ऽ प्यृहः सर्वप्रयोगसाधारणेन मन्त्र-पाठेन बाधितः । विकृती तु वाधकस्य पाठस्याभावेनास्मदायन्तप्रयोगे ऽ प्रीनुसारेणोही युक्तः। छत एव पूर्वच डिपाणयुक्तायां विकृतावेकवचनान्तो बहुवचनान्त्रेष्ठ पाण्यमन्त्र जिहत इति चेत् ॥ मैवम् । पानीमित्येकवचनस्याविविद्यात्त्रतेन प्रकृतावहष्टार्थतया यथावस्थितपाठे सित विकृतावपद्ष्टार्थ यथावस्थितस्येव पिठतथ्यवात् । अथोच्येत । प्रकृती छान्दसत्वेन व्यत्ययेनैकवचनमेव डिलबहुत्व-योरप्यथ्योवितत इति । एवं तिह विकृतावप्यूहमन्तरेणेव डिलबहुत्वाभिधानान्सा भूदूहः । न चैवं पाणे ऽ प्यूहो मा भूदिति एक्कनीयम् । प्रकृतावेकवचनबहुवचनयोरेकस्थिवेव पाणे वैदिकप्रयोगदर्शनात् । डिल्वे तद्भावात् । तस्मात्पाणस्योहो विकृती । न तु पत्नीपदस्य ॥

ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

अयीषोमीयसवनस्थासुस्यविधयो यदि। प्रास्मा इति तदा मन्त्रे पत्नीन्यायेन नोहनम् ॥ १०॥

अपिष्टोमोक्थ्यषोडश्यितराचरूपासु ज्योतिष्टोमस्य संस्थास्वेकोत्तरवृद्धा सवनीयाः पणव आसाताः । आयेयः पणुरिप्रष्टोम आलभ्य ऐन्द्राम उक्थ्ये हिन्तीयः । ऐन्द्रो वृष्णिः षोडिणिन तृतीयः । सारस्वती मेष्यितराचे चतुर्थिति । त एते सवनीयपण्यवो ऽपीषोमीयपणुना समानविधयो न तु तिह्वकृतय इति कस्यिचत्पूर्वपिक्षणो मतम् । तदेवाभ्युपगम्य कृत्वाचिन्ता क्रियते । अधिगुप्रेष-मन्त्रे प्रास्मा अपिं भरतेति वाक्ये पुंलिङ्गचतुर्थ्यकवचनान्त इदंशब्दः पिठतः । तस्य मेषां स्त्रीलिङ्गतया नास्त्यूह इति प्रथमपादे निर्णीतम् । इह त्वेकवचनस्य पणुहित्वबहुत्वयोः पत्नीशब्दवत्पूर्वोत्तरपक्षो द्रष्ट्यो । अर्थानुसारेण हिवचनबहु-वचनयोह्ह इति पूर्वः पक्षः ॥ उपदेशस्य साधारणत्वेन सर्वच समवेतार्थयोः प्रातिपदिकविभक्त्योरेव विविद्यत्तत्वेनेकवचनस्यविविद्यत्तत्वात्कथंचिहिविद्यत्तत्वे ऽपि द्यान्दसेन वचनव्यत्ययेन द्वर्थवहर्थवाचित्वाचास्त्यूह इति राह्वानाः । परमार्थतस्तु सवनीयपणनामगीषोमीयविकृतित्वादस्त्येव लिङ्गवचनयोः पाणन्या-येनोहः ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

त्रीहिप्रतिनिधावूहो त्रीही सामित नास्ति वा। ऋषीदूहो न साहश्यादंशानां साधनत्वतः ॥ ११॥

श्रुतस्य द्रव्यस्यापचारे भूयोः वयवसामान्योपेतं द्रव्यान्तरं तस्य प्रतिनिधिभैवति। तद्याया । वीहीणामपचारे नीवारास्तेषां स्थाने निविश्वने। तदेतत्षष्ठे ऽध्याये ऽविस्थातम् । प्रतिनिहितेषु नीवारेषु वीहीणां मेधेत्ययं मन्त्र जहितव्यः । कृतः । अर्थानुसारादिति चेत् ॥ मैवम् । नैवारे चरी नीवाराणां साधनतेन विहितानां वीहिस्थानीयतया भवति मन्त्रस्योहः । इह तु न नीवाराः साधनतेन विहिताः । किंतु भूयोः वयवसाहश्यद्वारा प्राप्यन्ते। ततो ऽवयवानामेव साधनतम् । तथा सित वीद्यवयवेष्वविकारेण यथा वीहिश्वन्दः। तथा नीवारावयवेष्विप प्रवृत्तेनीस्त्यूहः॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

डिपश्चोश्चश्चराद्यहो न वोहः पशुभेदतः। तेजोमावस्य सूर्यादावेकीभावादनूहनम् ॥ १२॥

अग्रीषोमीयपशाविष्ठगुप्रैषे पश्चसंबन्धिच सुरादीनां सूर्यादिसंसर्ग आसायते। सूर्यं च सुर्गमयतात्। वातं प्राणमन्ववसृजतात्। दिशः श्रोचिमत्यादिः। मैचं श्वेत-मालभेत वारुणं कृष्णिमिति विहितयोर्डयोः पश्चोर्मन्त्रगताश्वसुरादिशन्दा डि-वचनान्तवेनोहनीयाः। कृतः। पश्चभेदेन च सुरादीनां भिन्नतादिति चेत्॥ मैवम्। न स्रचेन्द्रियाधिष्ठानं शरीरगतं गोलकं च सुःशन्देन विविष्ठातम्। ति विवस्रायामेक-स्मिन्निप्रशो गोलकभेदादेकवचनान्तच सुःशन्दस्यानन्वयप्रसङ्गात्। गोलकस्य सूर्यादिप्राप्यसंभवाद्य। यत्रु रूपदर्शनादिसामध्येल स्रणं तेजोमाचं तदच च सुरादि-शन्दिविष्ठातम्। तच्च पश्चनेकावे ऽिप ततो निर्गत्य सूर्यादावेकीभूतत्वात्समुद्रप्र-विष्टनदीवन्न भेदेनावितष्ठते। तस्मानास्त्रहः॥

एकाटशाधिकरणमारचयति ॥

एकधेत्यविकारः स्यादभ्यासी वा सहत्वतः।

आद्यो मैवं प्राकृतस्य सकृत्वस्योचितत्वतः ॥ १३ ॥

ति । हिन्दीत्यर्थः । तच विवारः । कृतः । तस्य शन्दस्येह सहत्ववा-विवातः । एकधा गाः पाययतीत्यच यौगपद्ये प्रयोगदर्शनात्पश्चनेकाले ऽपि लगु-त्याटनस्यैककालीनतं बहुपुरुषकर्तृकस्य घटत इति प्राप्ते बृमः ॥ प्रकृतावेकिस्यय-शौ यौगपद्यलक्षणो ऽर्थो न संभवति । ततः सकृत्यं तस्य शन्दस्यार्थः । त्विगय-मवयवशो बहुकुत्वो न छेत्रव्या। किंतु सर्वापि सकृदेकप्रयत्नेनेत्युक्तं भवति । यग्न-कृतौ सकृत्यं तदेव विकृतावुचितम् । ततः प्रतिपश्च सकृत्यमिभधानुमेकधेत्ययं मन्तो ऽभ्यसितव्यः ॥

डादशाधिकरणमारचयित ॥ अविकारो विकारो वा स्यान्मेधपतिशब्दयोः। विकारे स्वामिदेवार्थ एकार्थो वान्तिमे ऽपि किम् ॥ १४॥ स्वाम्यर्थो देवतार्थो वा स्यादन्यायत्वतो ऽपिमः। ऋर्थसत्वाडिकारो ऽच डावर्थो शन्दयोर्डयोः ॥ १५॥ मन्त्रेक्यादर्थ एको ऽच स्वाम्यस्मिज्ञायया डिता। देवार्थाशीर्देव एको ऽधिष्ठाने डे डिधेरणम् ॥ १६॥

अधिगुप्रैषनिगद्स्यादाविदमासायते। दैव्याः शमितार उत मनुष्या आरभध्यम्। उपनयत मेध्या दुर आशासाना मेधपतिभ्यां मेधमिति । शाखान्तरे तु मेधपतये मेधमिति । अयमर्थः। शमितारः पणुघातिनो डिविधाः। दैव्या मानुषाश्व। ता-नुभयान्संबोध्य होता कर्तव्यविशेषाचिदिशति । आरम्भः कर्तव्यः । मेधो यज्ञः । तद्योग्या दुरः पदार्थान्हिंसाहेतूनिहानयत । विं कुर्वन्तः । यज्ञपतिभ्यां यज्ञपतये वा यञ्जमाशासाना इति । तत्रैकवचनानास्य मेधपतिशच्दस्य डिवचनानास्य च बहुपणुयुक्तासु विकृतिष्वनूह ऊही वेति संशयः । ऊहपक्षे ऽिप किमेकवचना-नास्य यजमानी ऽर्थो डिवचनानास्यागीषोमी देवते इत्येवमर्थभेदः। निंवा शब्द-इयस्येक एवार्थ इति संशयः। एकार्थतपक्षे ऽपि यजमान एवार्थी देवतैव वेति संशयः ॥ तचायीषोमीये पशौ यजमानो ऽयीषोमौ चेति चयो मेधस्य पतयः। तेष्वेकवचनस्य द्विवचनस्य चान्यायनिगद्वेन प्रकृतावविविद्यतस्य वचनस्य वि-कृतावनूह इत्याद्यः पश्चः । प्रकृतौ समवेतार्थाने संपादियतुं शक्ये सत्यन्यायिन-गदलाभावाहिकृतावृहः कर्तव्य इति हितीयः पक्षः । ऋसिन्हितीयपक्षे ऽपि प्रकृतावुपन्यस्तप्रकारेणार्थभेदाडिकृतिषु बहुयजमानयुक्तास्वहीनादिषु यजमाना-नुसारेणेकवचनाना जहनीयः । अनेकपणुयुक्तासु विकृतिषु देवतानुसारेण दिव-चनाना जहनीयः। सो ऽयं शाखाविकल्पेन प्रथमः पश्चः। शाखाभेदेन पाठभेदे ऽपि मन्त्रभेदाभावादर्थभेदो न युक्तः । किंत्वेक एवार्थ इति पक्षान्तरम् । तदापि देवतायाः संप्रदानलेन स्वामिलाभावान्मेधपतिशब्दयोग्यता नास्तीति यजमान एव तन्छन्दार्थः। तिसंश्व यजमाने स्वत एकतम्। जायया सह दिलमित्येकव-चनिवचने उमे अपि समवेतार्थे। ततो यजमानवयोपेतायां विकृतावेकवच-नान्तो डिलेनोहनीयः। यजमानबहुलोपेतायां विकृतौ डिवचनान्तो बहुलेनेति पूर्वः पक्षः ॥ मेधस्य यजमानार्थतं नैवाशासनीयम् । तस्य सिडलात् । देवतार्थतं

ताशासनीयम् । ततो मेधमाशासाना इत्येतद्देवतायां समवेतार्थं संप्रदानस्याणुद्दे-श्यत्वेन प्राधान्यान्मेधपतित्वमविरुडम् । देवताकारेशेकत्वादिप्यत्वसोमताकारेश द्विताचेकवचनद्विवचने उपपद्येते। तसाद्देवतानुसारेश विकृतावृह इति राडान्तः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

स्रादित्येष्वेकवाच्येषु ऊद्यो नो वोद्यते ऽन्यवत् । गर्णार्थेनादनूहो ऽतो विकल्पः प्रकृताविव ॥ १७ ॥

प्रजापणुसंपत्तिकामस्य बहुदेवत्यः पणुरास्तायते। यः कामयेत प्रथेय पणुभिः प्र प्रजया जायेयेति स एतामविं वशामादित्येभ्यः कामायालभेतेति। वशा बन्ध्या। कामाय कामुकेभ्य इत्यर्थः। अत्र चोदकप्राप्तो मेधपत्य इत्येकवचनान्तः शब्द आदित्यानां बहुत्वाह्वहुवचनान्तत्वेनोहनीयः। यथा मेधपतिभ्यामिति ह्विचचनान्त जहाते। यथा वा पाश इत्येकवचनान्त जहाते। तहदिति चेत्॥ मैवम्। प्रकृता-वगीषोमयोर्गेशैकत्वमेकवचनान्तो ब्रूते। आदित्यानामिष गशैकत्वं समानित्य-नूहः। तस्मादिवकृत एकवचनान्त इतरेश सह प्रकृताविवानापि विकल्पते॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

कृष्णयीवादिके नोह जही वास्य न पूर्ववत् । देवलं न गणस्यात जही बद्धभिधित्सया ॥ १८ ॥

यूपेकादिशन्यामग्न्यादिदेवताकाः पश्व आसाताः । प्रेवाग्रेयेन वापयित मिथुनं सारस्वत्या करोति रेतः सौम्येन द्धाति प्रजनयित पौण्णेनेत्यादिना। ते च स्वनामिभरन्यचासाताः। आग्रेयः कृष्णग्रीवः। सारस्वती मेषी। बभुः सौम्यः। पौष्णः श्याम इत्यादिना। तचास्यैकवचनान्तस्य मेधपतिश्रन्दस्यादित्येष्टिवव नोह इति चेत्॥ मैवम्। वैषम्यात्। आदित्यगणस्य तच देवतम्। इह त्वेकेकस्य पृ-ष्यग्देवतम्। आतो बहून्देवानिभधातुं बहुवचनान्तत्वमूहनीयम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

षड्विंशतिर्वङ्कयो ऽस्येत्यनूहः स्यादुतोह्यते।
जहे ऽपि वचनान्यत्मस्येत्यावत्येते ऽथवा ॥ १ ॥
षड्विंशतेरुताभ्यासः समस्योक्तिभैवेदुत।
अनृहो ऽकरणतेन दृष्टलाभात्रदूहनम् ॥ २ ॥
संख्यायाश्य पशोर्युक्तेर्वङ्कीणां मुख्यतावशात्।
अमी पक्षा युज्यते ऽन्यस्ता अनुष्टयेति शेषतः ॥ ३ ॥

अधिगुप्रेषे वाक्यमिदमासायते। षड्विंशतिरस्य वङ्क्यस्ता अनुष्ट्योच्यावयता-दिति। अयमर्थः। वङ्क्यो वकाणि पार्श्वास्थीनि। तान्यस्य पशोः षड्विंशतिसंख्या-नि । एकैकसिन्यार्थे चयोदशानामवस्थिततात् । ताश्व वङ्गीरनुष्ठ्यानुक्रमेण गणियलेति यावत्। उच्च्यावयतादुइरतादिति। सो ऽयं मन्त्रो वङ्कीणामुइरणे करणतया न विनियुक्तः । किंतु संज्ञपनात्राक्पशी नीयमाने होना प्रयुज्यते। ततो ऽसमवेतार्थेलादनूह इत्याद्यः पक्षः॥ अकरणले ऽपि नादृष्टार्थेलम्। शमि-तृणामुडरणीयार्थस्यावश्यकलेन दृष्टार्थलात्। तसात्रकृती समवेतार्थतया विकृ-तावूहः। तदापि चलारः पक्षाः। तन संख्या मुख्यत्वेन प्रकाश्या। तेन इयोः पश्चोर्डिगुणितां षिंदुंशतिसंख्यां प्रकाशियतुं डिवचनान्ततया षिंद्वंशतिशन्द ऊह-नीय इत्याद्यः पक्षः। पश्रोश्चोदितत्वेन मुख्यतात्रद्वाचकं षष्ट्यन्तमस्येति पदं पश्च-नुसारेणावतेनीयमिति वितीयः पश्चः। युक्तिर्योगः षड्विंशतिसंख्यायाः पणुना सह संबन्धः । तस्य मुख्यत्वात्मतिपशु विभक्तां संख्यां प्रकाशियतुं र्षाद्वंशतिपद-स्याभ्यास इति तृतीयः पक्षः। अत्र सर्वत्र मुख्यानुसारेण पदान्तराण्यूहनीयानि। संख्येयानां वङ्कीणां मुख्यत्वात् । तासामियत्ता समस्य वक्तव्या । ततो द्विपञ्चाश-दनयोर्वङ्गयः। ऋष्टसप्ततिरेषां वङ्गय इत्येवं यथायोगमूहनीयमिति चतुर्थः पक्षः॥ अयमेव सिज्ञान्तो वाक्यशेषानुगुरायात् । ता अनुष्टयेत्ययं वाक्यशेषः । स च व्याख्यातः ॥

वितीयाधिकरणमारचयित ॥ न चतुस्त्रिंशदित्येष निषेधी नियती न वा। गिरापदवदाद्यः स्यान्नैवकारहतत्ततः ॥ ४ ॥ निषेधः प्राप्तिपूर्वो ऽतः प्रापको ऽचानुमीयते । निषेधकप्रापकाभ्यां चतुस्त्रिंशडिकल्पते ॥ ५ ॥

अश्वमेधे चयः सवनीयाः पणवः श्रुताः। अश्वस्तूपरी गीमृगस्ते प्राजापत्या इति । तेष्वश्वस्य चतुर्स्त्रिश्वङ्कयः । तथा च मन्त्रः । चतुर्स्त्रिश्वाजिनो देवव-न्धोर्वङ्कीरश्वस्य स्वधितिः समेतीति । वाजी गन्धर्ववाहको जातिविशेषः । अत एव श्रामायते। हयो भूला देवानवहद्वीमुरान्वाजी गन्धवीनिति। देवबन्धुर्दवानां प्रियः। स्वधिति श्छेदनहेतुः शस्त्रमित्यर्थः। एवं सत्यधिगुप्रैषे विशेषो ऽयमास्ना-यते। न चतुस्तिंशदिति ब्रयान्षिंदुंशतिरित्येव ब्र्यादिति। सो ऽयं चतुस्तिंशहाजिन इत्यादिकाया ऋचः प्रतिषेधो गिरापदिनषेधविन्नत्यो न तु विकल्पितः। यथा न गिरागिरेति ब्रूयादैरं कृत्वोन्नेयमित्यच गिरापदिनवेधपुरःसरिमरापदे विहिते सति निषिष्ठस्य नित्यनिवृत्तिः । तथा चतुर्स्तिशन्मन्त्रनिषेपपुरःसरं षड्विंशतिमन्त्रे विहिते सित नित्यनिवृत्तिनिषिद्यस्येति चेत् ॥ मैवम् । षड्विंशतिरित्येव ब्रूयादि-त्येवकारेण विधित्वप्रत्ययबाधात्। षड्विंशतिमन्त्रस्तावचीदकतः प्राप्नतान्त्र विधेयः। तस्य चतुस्त्रिंशन्मन्त्रेणापवादप्रसक्ती न चतुस्त्रिंशदित्यनेनापवादकं मन्त्रं प्रतिषिध्य चोदकप्राप्तस्यानपोदितत्वेन यथापूर्वमवस्थानमनूद्यत इत्येवमधे सूचियतुमेवकारः प्रयुक्तः । गिरापददृष्टानास्तु विषमः । अप्राप्तवादिरापदं तच विधीयते । तेन च विहितेन पाठप्राप्ते गिरापदे बाधिते स बाधी न गिरागिरेति प्रतिषेधेनानूद्यते ऽतो दृष्टाने निषेधानुवादो दार्ष्टान्तिके विध्यनुवाद इति महंडेषम्यम् । ननु विधिवाक्यस्ययेवकारस्यानुवादले सित न चतुस्त्रिंशदित्यसिमि विषेधे कृतस्त्रवाक्य-तात्पर्यान्तिषिडस्य निवृत्तिस्तदवस्था स्यात्। मैवम्। प्रापकस्यापि सङ्गावेन नि-वेधप्राप्तिभ्यां चतुस्त्रिंशन्मन्त्रस्य विकल्पितलात् । ऋषोच्येत । चतुस्त्रिंशद्वाजिन इत्ययं मन्त्रः केवलं स्वरूपेणैव पठितः। न लस्याधिगुप्रेषवत्रापकं किंचिदस्तीति। तन्त । प्रापकवचनस्य कल्पनीयलात् । अन्यथा प्रसन्त्र्यभावेन प्रतिषेधानुपपन्नेः। तसात्रसञ्जनेनोपजीव्येनानुमितविधिना प्रत्यक्षनिषेधेन च समानवलतया चतु-स्त्रिंशदित्ययं मन्त्रो ऽश्वस्याधिगुप्रैषे विकल्पते ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

पृथग्वचनमश्रस्य स्यादन्याभ्यां समस्य वा। श्राद्यः पदे निषिष्ठे ऽच विशेषो नियतो यतः ॥ ६॥ वङ्गीयत्तानुक्तिदोषादृगेवाच निषिध्यते। पक्षे प्राप्तः प्राकृतो ऽस्मिन्समस्योक्तिः पुरा यथा ॥ ९॥

पूर्वोक्ताश्वस्य तूपरगोमृगाभ्यां समस्य वङ्कीयज्ञा न वक्तव्या । किंतु पृथगेव । कुतः । यसाञ्चतुस्लिंशवाजिन इत्ययं मन्त्रविशेषो ऽश्वस्य नियतः । ननु प्रत्यक्षनिष्येनानुमितविधिना च विकल्पः पूर्वमुक्तः । तन्न । ऋचो निषेधाभावात् । न चनु त्रिस्लंशिदिति त्रूयादित्यृचि प्रथमपदमाचं निषिध्यते । ननु निषेधस्य प्रसिक्तपूर्वकन्त्रमुपजीव्य विधिरनुमितः । तचानुमापकस्य निषेधस्याभावेनानुमेयस्य विधेरप्यभावाज्ञतुस्लिंशिद्त्यस्या ऋचः प्राप्तिरेव नास्ति । तच कुतो नियतिरिति चेत् । न । प्रकरणपाठमन्त्रलिङ्काभ्यां विनियोगविधेरनुमेयलात् । तस्पादनेन मन्त्रेणाश्वस्य पृथग्वचनमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ यदि चतुस्लिंशिद्रत्येकमेव पदं निष्ध्येत । तदा तस्यामृचि वङ्कीणामियज्ञा नोच्येत । ननु षड्विंशितिरत्येव त्रूयादित्यनेन वाक्येन संख्यावाचिपदान्तरप्रक्षेपविधानादियज्ञोच्यत इति चेत् । न । तस्य वाक्यस्यैव-कारेण विधिशक्तेः कुण्डितत्वात् । तस्माच पदमाचस्य निषेधः । किंतु कृत्वाया ऋचः । तथा सित पूर्वोक्तविकल्पस्य तदवस्थत्वादृग्विशेषविधिपक्षे पृथग्वचनं कर्तव्यम् । तन्तिषेधपक्षे चोदकप्राप्ते प्राकृते ऽधिगुप्रेषे प्रथमाधिकरण्यायेन समस्य वक्तव्यम् । तच्य तूपरगोमृगयोः प्रत्येकं षड्विंशित्वादश्वस्य चतुर्स्लिंशस्त्रात्ममासेन षडशितिरेषां वङ्क्रय इत्येवमूहनीयम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पक्षी वपा ऽथवोद्धको रलयोरिवशेषतः। पक्षी वपा संनिधानाङ्गान्तिच्छेदनिषेधतः॥ ৮॥

अधिगुप्रैषे वचनमिद्मासायते। विनिष्टमस्य मा राविष्टोरूकं मन्यमाना इति। विनिष्टुवैपासमीपवर्ती किश्चत्पश्चङ्गविशेषः। तं मा राविष्ट। तस्य लवनं मा कु-रुत। व्यत्ययेन लकारस्य रेफः। किं कुवैन्तः। उरूकं मन्यमानाः। विनिष्टावुरूकवुधिं कुर्वना इत्यर्थः । अत्रोह्कग्रन्थेन काकविरोधी कश्चिदुलूकनामा पक्षिविशेषो ु ८भिधीयते । कुतः । रलयोरिवशेषात् । पर्यङ्कः पस्यङ्कः । रोमाणि लोमानीत्या-दिद्र्भनात्। उद्भवशन्दः सादृश्यलक्षकः। पश्चिसदृशं वनिष्टुं विवेकेन मन्यमाना मा राविष्टेति वाक्यार्थः। तस्मादुरूकः पश्चीति प्राप्ते ब्रूमः॥ उरूकशन्देनाच वपा लक्ष्यते । कुतः । वनिष्टुसंनिधानात् । सित हि संनिधावुद्धकथानिविनिष्टी संभ-वित । भ्रान्तिप्राप्तं च लवनमत्र निषिध्यते । उद्ध्वं मन्यमाना वनिष्टुं मा राविष्टे-त्युक्तलात् । वपालवनकाले भान्या वनिष्टीर्यक्षवनं तस्य निषेधे सित हष्टो ऽर्थो लभ्यते । भ्रान्तिनिवारणस्य दृष्टलात् । लत्पक्षे तु वनिष्टोर्लवनमेव नास्ति । तच्चा-युक्तम् । हृद्याद्यङ्गवल्लवितव्यत्नात् । विनष्टुमग्रीधे षडवत्तं संपाद्यतीत्याद्यनुष्ठा-नविधानात् । ततो लवननिषेधस्यासमवेतार्थलेनादृष्टार्थी मन्त्रपाढः प्राप्नयात् । तसाइपावचन उरूकशन्दः। यद्यपि वपायामप्रसिङ्कस्यापुरु विस्तीर्शमूको मेदो यनेत्यवयवार्थेडारा मेदस्विन्यां वपायां युक्त उद्ध्वशन्दः । एवं सत्यनेकव-पासु विकृतिष्वेकवचनान्त उरूकशन्द जहनीयः ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्रशसेत्यसिर्धः स्यान्सुतिवी छेदनादसिः

सुतिः कार्त्स्थाय बाह्रोः स्यात्स्वधितिग्छेदसाधनम् ॥ ९ ॥

अधिगुप्रेषे वाक्यान्तरमास्नातम्। प्रशसा बाहू इति। तत्र शसु हिंसायामित्य-साडातोः सोपसगादुत्पचस्य सकारान्तप्रातिपदिकस्य तृतीयैकवचनान्तस्य प्रश-सेति रूपं भवति। तचासेवीचकम्। तदेतलेनचित्रासण्वाक्येनानूद्यते। दश प्रया-जानिष्ट्वाह शासमाहरेत्यसिर्वे शास इत्याचक्षत इति। सो ऽयमसिर्वोद्घोम्छेदनहेतुः। तसादृष्टार्थलाभादिसः प्रशसेत्यस्य पदस्यार्थे इति चेत् ॥ मैवम् । शंस स्नुतावित्य-साबातोरयमुत्पन्नः प्रशसावित्यस्य द्वितीयाद्विवचनान्तस्य शब्दस्य छान्दस छी-कारलोप आकारादेशे च कृते प्रश्सेति भवति। बाह्रोः प्रशस्तत्वं नाम कार्त्स्थम्। प्र-शस्त्री वाहू कृषुतादित्युक्ते निःशेषेगोद्धर्तयी वाहू इतीहशो हष्टार्थी लभ्यते। नाच च्छेदनसाधनतमसेः संभवति । स्वधितेस्तत्साधनतेन विहिततात् । तसात्स्तुतिरे-वास्य शन्दस्यार्थः। तथा सति वाहुवृड्डी बहुवचनान्तत्वेन प्रश्सेति पद्मूहनीयम्॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सादृश्यमुत साकल्यं श्येनाद्युक्त्या विविश्वतम् । प्रसिडसंनिधेराद्यस्तत्सन्तादिखलोड्निः ॥ १०॥

ऋषिगुप्रेषवचन एतदामायते । श्येनमस्य वर्षः कृणुतादिति । तच यथामी पिष्टपिग्राः सिंहाः कियनामित्युक्ते प्रसिष्ठसिंहसंनिधानात्पष्टिपग्रिष्ठेषु सिंहसा- हश्यं कर्तव्यतया प्रतीयते । तथेवास्य पशोर्वेषः श्येनं कृणुतादित्यच श्येनसाहश्यं वश्चसि कर्तव्यतया प्रतीयते । ततो वश्च उड्घृत्य कर्तनाद्युपायेन पश्चचरणचच्चा- दिलं संपाद्य श्येनसंस्थानं कर्तव्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ वश्चसि श्येनसाहश्यं स्वत एव पूर्वमस्ति । ततो यथा तच्च नश्यित तथा साकस्येनोद्याणीयमिति विवस्थया श्येनशब्दः प्रयुज्यते । तथा सित हिवरिविकलं भवित ॥ अंसादिष्वनेन न्यायेन साकस्यविवश्चया तत्तद्रपूकोक्तिर्दृष्टव्या। एतदेवाभिप्रेत्य श्रूयते। गाचं गाचमस्यानूनं कृणुतादिति ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिषाती भवेचो वा दशिर्थोड्दातलोपने। निमित्तसस्वात्याचायिहोनार्थोड्दातवर्जनात्॥ ११॥

अग्निहोत्रप्रक्रियायामिदमास्नायते । अग्नये ज्योतिष्मते पुरोडाश्मशक्षपालं निर्वेपद्यस्याग्निरुहृते ऽद्यिहोत्र उद्वायेदिति । प्रतिदिनमग्निहोत्रं होतुं गाई-पत्यादुङृत्याहवनीये ऽग्निः प्रक्षिणते । सो ऽयमुङ्गृतो ऽग्निः कदाचिदहुते ऽग्निहोत्रे यदि शाम्येत्रदानीमियमिष्टिः प्रायश्चित्तमित्यर्थः । तत्र दर्शपूर्णमासार्थ-मुङ्गृतस्याप्यग्नेः शान्तौ सेयं ज्योतिष्मतीष्टिर्भवेत् । कुतः । अग्न्युडानस्य निमित्तस्य सङ्गावादिति चेत् ॥ मैवम् । अग्निहोत्रार्थमुङ्गृतस्यवाग्नेरुहानं निमित्तमिति प्रकरणादवगम्यते । अनया चेष्ट्याग्निहोत्रायेवाग्निः पुनस्त्याद्यते । तथा सत्यग्निहोत्रस्य निमित्तस्य स्थियमिष्टिः सामवायिकमङ्गं भवति । अतो ऽग्निहोत्रार्थोङ्गृतोडानस्य निमित्तस्य स्थाभावान्निमित्तकीष्टिनं प्रवर्तते ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

धार्योद्वाने सास्ति नो वा सर्वार्थलेन विद्यते। गतश्रीतिनिमत्तं तत्परार्थलाच विद्यते॥ १२॥

इदमास्नायते । धार्यो गतिष्रय श्राहवनीय इति । गतिष्रीश्रन्थार्थस्वेवं श्रूयते । वयो वै गतिष्रयः श्रुश्वान्यामणी राजन्य इति । श्रीवी गौतमो भारहाज इति कल्पसूचकारः। गतिष्रीभिधार्यमाणस्याहवनीयस्य सर्वकमीर्थवे सत्यिग्रहीचार्थत्नमणस्तीति तटुहाने सा ज्योतिष्मतीष्टिविद्यत इति चेत् ॥ मेवम् । न ह्यस्य धारणे ऽियहोचं निमित्तम् । किंतु गतिष्रीत्वम् । सर्वकर्मसमुदायस्य चोदनया कयाचिदणचोदितत्वात्सवीर्थतं शङ्कितुमपश्यक्यम्। गतिष्रीत्वं निमित्तीकृत्य धृतो ऽियः प्रसङ्गात्सर्वकर्मसूपकुर्वन्विग्रहोचे ऽण्युपकरोतीति चेत् । उपकरोतु नाम । नेतावता प्रायिश्वतस्य निमित्तं लभ्यते । श्रियहोचार्थमुद्दृतस्योहानं तिनित्तम् । न चाच तदित्व । किंत्वन्यस्य यस्य कस्यचित्कर्मणो ऽर्थे समुद्दृतस्य गतिष्रीत्वनिमित्तं धारणं कियते । तस्मान्विमित्ताभावान्नास्ति सेष्टिः ॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

दर्शार्थोडरणे वाचेत्यादिनीं वा समन्त्रकम् । कर्त्ते स्याच निमिन्नस्य कालस्याच विवर्जनात् ॥ १३॥

अस्यिमहोने वह्युडरणमन्तः। वाचा ता होना प्राणेनोहाना चक्षुषाध्यर्युणा मनसा ब्रह्मणा श्रोनेणागीधैतस्ता पन्निर्दिव्येर्म्यृतिग्भिरुडरामीति। सो ऽयं मन्त्रो दर्शपूर्णमासार्थे ऽपि वह्युडरणे पटनीयः। कृतः। तदुडरणस्याग्निहोने ऽप्यक्तात्। उड्गृते हि तस्मिन्नग्री पर्वणि सायं प्रतिपदि प्रातश्वाग्निहोनमनुष्ठीयते। यदि तन मन्त्रो न पठ्यते तदानीमिग्नहोनाङ्गमुडरणं विगुणं स्यात्। ततः समन्त्रकं कर्तुं मन्त्रः पटनीय इति चेत् ॥ मैवम्। अग्निहोनाङ्गे समन्त्रकाग्न्युडरणे निमित्तस्य कालस्यासंभवात्। अधिवृष्यसूर्ये आविःसूर्ये च काले क्रमेण सायं प्रातश्वाग्निहोनवह्युडरणं विहितम्। दर्शपूर्णमासार्थे तु पर्वणि प्रातरिग्रहोने हुते पश्चादिग्रमुडृत्यान्वाधानं क्रियते। अतो निमित्तस्य कालस्याभावान्नीमित्तिकं समन्त्रकोडरणं नान्ति॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

प्रदेयधर्माः स्युनी वा पयसि प्रायणीयगे।

चरुवत्युः पाकहेतुः सप्तम्या स्युर्न ते ततः ॥ १४ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। श्रादित्यः प्रायणीयः पयिस चरुरिति। तच चरुपयसोरुभयो-र्देवतासंबन्धेन प्रदेयद्रव्यवसाम्याद्यथा चरौ निर्वापावघातादयः समन्त्रकाः प्रदे-यद्रव्यधमा श्रनुष्टीयन्ते। तथा पयिस समन्त्रका वत्सापाकरणाद्यः प्रदेयद्रव्यधमी श्रनुष्टेया इति चेत्॥ मैवम्। श्राधारवाचिन्या पयसीति सप्तम्या श्रपणहेतुत्वाव-गमात्। ततो न ते धर्माः कर्तव्याः। किंतु प्रणीताधर्मा उत्पवनादयस्त्रच कर्तव्याः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

पयोदभोरभ्युदये न ते स्युवा स्युरेव ते। प्रवृत्तत्वाद्देवयोगमाचोक्तेः सन्ति ते ऽत्यवत् ॥ १५॥

श्रभ्युदयेष्टिरेवमास्नायते । वि वा एतं प्रजया पश्रुभिर्धयति वर्धयत्यस्य भ्रानृष्यं यस्य हिविनिरुप्तं पुरस्ता सन्द्रमा श्रभ्युदेति वेधा तर्गुलान्विभजे हो मध्य-माः स्युस्तानयये दावे पुरोडाश्मष्टाकपालं कुर्या हो स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्र-दावे दध्रश्चरं ये ऽश्चिष्ठास्तानिव्णावे शिपिविष्ठाय शृते चरुमिति । श्रयमर्थः । यस्य यजमानस्य दर्शकर्मा श्रे हिविभीन्या चतुर्दश्यां निरुप्तं भवति तत उषित पूर्वस्यां दिश्चि चन्द्रमा श्रभ्युदेति तं यजमानमध्ययुः प्रजया पश्रुभिश्च वियोजयित तदीयं च वैरिणं वर्धयित । ततः प्रवृत्ते ऽस्मिन्दर्शकर्मिण चन्द्रोदयं निमित्तीकृत्य पूर्वदेवतापनयनेन तर्गुलानां देवतान्तरसंवन्धः कर्तव्य इति । तदिदं षष्ठाध्याये निर्णीतम् । इह तु पूर्वोक्तप्रायणीयन्यायेन सप्तमीनिर्दिष्टयोदिधिशृतयोः प्रदेयद्व्यधमा न कर्तव्याः । किंतु प्रणीताधमा इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विषमो दृष्टानाः । प्रायणीयस्य पूर्वमप्राप्ततया दृष्यं देवता च श्रपणायाधारभूतं पयश्चेत्येवमनेकेर्गुश्विविश्वष्टं कर्मैकेन वाक्येन विधातुं शक्यम् । इह तु कर्मणः प्रवृत्तवात्तसिन्त्वर्मेश्वितिश्चरं कर्मैकेन वाक्येन विधातुं शक्यम् । इह तु कर्मणः प्रवृत्तवात्तसिन्त्वर्मेश्वितिश्चरं कर्मैकेन याक्येन दिवतान्तरसंवन्य एक एव गुणो विधातुं शक्यते । न तु दिधशृतयोः प्रणीतार्थतं गुणान्तरम् । श्रनेकगुणविधी वाक्यभेदप्रसङ्गात् । तसात्तरहुलवत्रप्रदेयत्वेन प्रवृत्तयोदिधिशृतयोः प्रदेयधमीः कर्तव्याः ॥

बादशाधिकरणमारचयति ॥

स न्यायः पणुकामेष्टी प्रायणीयनयो ऽषया। तुल्यश्रुतित्वात्यादाद्यो ऽपूर्वकर्मत्वतो ऽन्तिमः ॥ १६ ॥

इदमास्रायते। यः पशुकामः स्यात्मो ऽमावास्यायामिष्ट्वा वत्सानपाकुर्यादिति। तचेदमपरमास्रातम्। ये मध्यमाः स्युक्तानप्रये दाचे पुरोडाश्रमष्टाकपालं
कुर्याद्ये स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्रदाचे द्धंश्वरं ये ऽणिष्ठास्तान्विष्णवे शिपिविष्टाय शृते चरुमिति। तचाभ्युद्येष्ट्या समानश्रुतित्वान्नेनैव न्यायेन द्धिशृतयोः
प्रदेयधमा इति चेत्॥ मेवम्। पाउसाम्ये ऽप्यपूर्वकर्मवाद्र्थसाम्यं नास्ति। ततः
प्रायणीयन्यायेन सप्तम्या श्रपणाधारत्वावगमात्रणीताधमा एवाच कार्याः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

मिश्रणे पयञ्जादीनां सोमधर्मा न वायिमः। प्रदातुं मेलनान्मैवं संस्कारार्थन्तनः श्रुतेः॥ १७॥

ज्योतिष्टोमे पयःप्रभृतिभिर्द्रेच्चैर्यहपाचित्रस्य सोमस्य मिश्रणमास्नातम् । प-यसा मैचावरुणं श्रीणाति सक्कुभिमैन्थिनं धानाभिहै।रियोजनं हिरएयेन शु-क्रमाज्येन पान्नीवतिमिति । तच मिश्रणं सोमेन सह प्रदानार्थम् । ततः प्रदे-यस्य सोमस्य ये धमाः क्रयाद्यः । ते पयःप्रभृतिषु कर्तच्या इति चेत् ॥ मैवम् । मेलनस्य सोमसंस्कारार्थेतात् । मैचावरुणमित्यादिभिर्द्वितीयाश्रुतिभिः सोमस्य प्राधान्यं गम्यते । पयसेत्यादिभिस्नृतीयाश्रुतिभिः पयःप्रभृतीनां ताद्य्यम् । ततः संस्कारकाणां प्रदेयताभावान तडमाः सन्ति ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

स्पर्भः परस्वदालम्भो यागो वोत्सर्गतो ऽग्रिमः। द्रव्यदेवान्वयाद्यागो ऽङ्गरीतिविधिरुत्तरः ॥ १५ ॥

अश्वमेधे समाद्मायते । ईशानाय परस्वत आलभते पर्ययिकृतानारएयानुत्सृ-जतीति । परस्वऋन्देनारएयाः पश्रुविशेषा उच्यन्ते । तेषामालम्भः स्पर्शमाचम् । कुतः । पर्ययिकृतानां तेषां पश्रूनामुत्सर्गविधानात् । यागपन्ने तदसंभवादिति चेत् ॥ मैवम् । द्रव्यदेवतान्वयेन यागत्वावगमात् । ईशानायेति देवताया निर्देशः परस्वत इति द्रव्यस्य । न हि यागमन्तरेण द्रव्यदेवतयोरन्वयः संभवति । पर्ययि-कृतोत्सर्गवाक्येन कृप्तोपकारप्राकृतपर्ययिकरणान्ताङ्गरीतिर्विधीयते । तया प्रत्य-स्रविहितया निराकाङ्क ईशानप्रयोगवचनो न चोदकमपेस्रते । तस्मादालम्भो यागः । इतरस्तव गुणविधिः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जाज्येन शेषमित्युक्ती द्रव्यप्रतिनिधिभेवेत् । कमीन्यडायिमस्त्यागशेषसंस्थापनीक्तिभिः ॥ १९ ॥ ञ्रङ्गरीत्या समाप्तत्वाद्देवतोक्त्यनुवर्तनात् । साम्यान्छेषः संस्थितिस्तु याग ञ्जालम्भनादिवत् ॥ २० ॥

ताष्ट्रं पालीवतमालभेतित प्रकृत्य पर्ययिकृतं पालीवतमुत्त्रुजतीति श्रुतम् । तत्र पुनः श्रूयते । श्राज्येन शेषं संस्थापयतीति । तदिद्माज्यं पश्रुद्रव्यस्य प्रतिनिधभेवत् । कृतः । उत्तर्गशेषसंस्थापनश्चेद्रस्तद्वगमात् । पर्ययिकरणाद्र्ध्वं पशुद्रव्यस्य त्यागमभिधायाज्येनिति द्रव्यान्तारं पश्रुस्थानीयं साधनभूतमुपदिश्य चोदकपाप्रमुत्रात्वालीनमङ्गजातं तेन द्रव्येण समापनीयमिति प्राप्ते वृमः ॥ पूर्वाधिकरण्यायेनाङ्गरीत्या पालीवतः पश्रुः समाप्तः । यदि पालीवतमालभेतिति विहितस्य कर्मणः समाप्तिने स्यात् । स केवलं पश्रुद्रव्यत्यागः क्रियते । तदा विहितो द्रव्यदेवतासंबन्धस्यो यागो नानुष्ठितः स्यात् । ततो देवतामुद्दिश्य त्यागो ऽवश्यं कर्तव्यः । तथा सति पश्रुसाधनके यागे मुख्येन पश्रुनेव साधिते कृतः प्रतिनिधः । देवतोहेश्यत्यागस्य चोत्पत्तिवाक्येनैव सिद्धत्वात्पर्ययिकरणोत्सर्गवाक्येनाङ्गरीतिविधाने संस्थापनीयः शेषो न को ऽष्यस्ति । तसादाज्यवाक्येन कर्मान्तरं विधीयते । देवता तु पालीवतशब्दस्यानुवृत्या लभ्यते । कर्मान्तरे ऽपि शेषत्मपुपर्यते । पश्चाज्यद्रव्यकयोः पूर्वोत्तरकर्मणोः पत्नीवदाख्याया देवताया एकत्वेनाव्यवहितानुष्ठानेन चोपक्रमोपसंहारसहश्रतात्वात्संस्थितिक्रियया चालम्भनिवीपादिवद्यागो विवस्थते । लिङ्कत्ययो वैदिकः । संस्थापयतीति लडिप प्रत्यश्वपूर्यने

भावनामभिधत्ते । तसादाज्यद्रव्यकं पत्नीवहेवताकं शेषवत्पशुयागसमनन्तरभावि कमान्तरमेवाच विधीयते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च नवमो ऽध्यायः॥

### श्रीगरोशाय नमः

ह्पानारवादासवं नवमे स्थितमूहनम् । निवृत्तिताहिप्रकृष्टी दशमे वाध उच्यते ॥ ०॥

ऋतिरिष्टपरार्थस्वरूपान्तरमूहनम् । ततः संनिकृष्यते । वाधस्तु परार्थनिवृ-त्रिः । ततो विप्रकृष्यते । तस्माचवमदश्रमयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपद्मः ॥

दशमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥
वेदिः स्वयंकृतेत्यादी प्राकृतं सर्वमाचरेत् ।
लुप्तार्थं वाध्यतां वाद्यश्चोदकप्रापितत्वतः ॥ १ ॥
अपेक्षासित्रयोग्यत्वहानेरुडननादिकम् ।
वाध्यते ऽपेक्षितं सर्वं चोदकेनातिदिश्यताम् ॥ २ ॥

रत्नीनामेतानि हवीं षि भवन्तीति वाक्येन राजसूये रित्ननामकानां देवानां संबन्धीनि कानिचिद्ववीं षि द्र्णपूर्णमासेष्टिविकृतिरूपाणि विहितानि। तेषु मैचा-वार्हस्पत्ये हिविष श्रूयते। स्वयंकृता वेदिभैवित स्वयंदितं विहः स्वयंकृत इध्म इति। इष्टावुद्धननसन्नपरिलेसनादिभिः क्रियाविश्वेवेदिनिष्पाद्यते। स्प्येनोत्त-मां त्वमुद्धन्ति। देवस्य सिवतुः सव इति सन्ति। स्प्येन वेदिं परिलिसन्परि-गृह्णातीति तिद्धधानात्। यद्धस्य घोषदसीत्यस्मिन्नवाके प्रोक्तर्मन्त्रेदेविद्धन्तं विहेः संपाद्यते। चीन्यरिधीनित्यादिमन्त्रोपेताभिः क्रियाभिरिध्मः सिध्यति। विकृतिरूपे तु हविषुद्धननाद्यपेक्षां वारियतुं स्वयमित्युक्तम्। यथावस्थित एव भू-प्रदेशो वेदिनेन स्वीकर्तव्यः। इध्माबिहंषी ऋपि स्वत एव च्छिने शास्त्रीयच्छेद्रनिर्पेक्षे याद्ये इत्यर्थः। तच प्रकृतौ सप्रयोजनानामुद्धननादीनां विकृतौ प्रयोजनं लुप्यते। उद्धननादिकृतस्य वेद्युपकारस्य स्वयंश्वन्देन निवारिततात्। विहैःस्तरण-

360

हिवरासादनादिधमा विकृतावण्यलुप्तार्थाः। तच संशयः। किं लुप्तार्थमलुप्तार्थं च सर्वमङ्गजातं विकृतावण्यनुष्ठेयमृत लुप्तार्थं वर्जनीयमिति ॥ चोदकस्य साधारण्वात्तर्वमनुष्ठेयमित्याद्यपक्षे प्राप्ते सिडान्तं बूमः ॥ अङ्गी द्यङ्गेरूपकृतः फलं साध्यति। तथा च सत्यङ्गिनो ऽङ्गकृत उपकारे साक्षादपेक्षा। उपकारद्वारा लङ्गेषु। प्रत्यासम्बन्धाङ्गिनं प्रत्यङ्गेभ्य उपकारः। योग्यतापि साक्षादपेक्षां पूरियतुमुपकारस्यवास्ति। न लङ्गानाम्। वेदिनिष्पादनलक्षण्यदृशेपकारयुक्तानि प्रकृतावुद्यन्नादीन्यङ्गानि। विकृतौ तु वेद्याः स्वतः सिड्यने निष्पादनोपकारो लुप्यते। तत उपकारद्वारकार्याकाङ्गासंनिधियोग्यत्वान्युद्यननाद्यङ्गेषु हीयन्ते। तस्मादुद्यननादीनि नानुष्ठेयानि। सो ऽयं चोदकप्रापितस्योद्यननाद्यनुष्ठेयत्वप्रत्ययस्य आन्तिनेन निष्ययो वाध दत्युच्यते। चोदकस्य तलुप्तोपकारेरूपकारद्वारेणाकाङ्कासंनिधियोग्यन्तयुक्तेहैवरासादनाद्यङ्गेष्वरितार्थता संपद्यते॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

अवघातः कृष्णलानामस्ति नो वास्ति पाकवत्। प्रत्यक्षोक्त्या चरेत्पाकमवघाते तु नास्ति सा ॥३॥

विकृतिरूपाणां काम्येष्टीनां काग्रं पठ्यते। प्राजापत्यं घृते चरं निर्वपेन्छत कृष्णलमायुष्काम इति। कृष्णलशन्दः सुवर्णशकलवाची। प्रकृती वीहीनवह-नीति पुरोडाशहेतूनां वीहीणामवधानी विहितः। सो ऽच चरुहेतूनां कृष्णलानां चोदकवशादिस्त नो वेति संदेहः ॥ अस्तीति पूर्वपश्चप्रतिज्ञा। वितुषीकरणं प्राकृत उपकारः। लुप्ते ऽप्युपकारे तत्सत्तायां पाकवदिति निदर्शनम्। लुप्ते ऽपि विक्षेदनोपकारे पाकः प्रतिवादिनो ऽभिमतः। तहदवधातो ऽप्यस्तु ॥ घृते श्रप्पयतीति प्रत्यश्चोक्त्या पाको ऽभ्युपगतः। अवधाते तु सोक्तिनीस्तीति वैषम्याद्वधातो नास्ति ॥

तृतीयवर्णकमारचयति ॥

वैश्वदेवस्य तन्त्रे यः पक्षे विष्णुः स किं पुरा। ञ्जावाद्यो वा न वावाद्य ञ्जापेयाङ्गातिदेशनात् ॥४॥ वैश्वदेवावाहनस्य काले स्प्याञ्चेषवर्जनात्। विष्णुयागस्य संदेहाडिष्णोरावाहनं न हि ॥५॥

काम्येष्टिष्वेवं श्रूयते । वैश्वदेवं चरं निर्वेपेङ्गातृव्यवांस्तं वहिषदं कृता शम्यया स्फोन व्यूहेदिर्महममुं च व्यूहामीति यं डिष्यात्तं ध्यायन्यद्धी ऽवमृज्येत यच स्का आधिषोत्ति व उरकमायावद्यतीति। अस्यायमर्थः। अयं शनुस्यार्थ-श्वरः। तस्य प्रकृतिभूतादाययपुरोडाशाडिशेष उच्यते। पुरोडाशशेषं यागोत्तरकाले वहिष्यवस्थाप्य चतुर्णामृत्विजां भक्षविभागाय हस्तेन चतुर्धा कुर्यात् । तत इदं बस्या इदं होतुरिद्मध्वर्योरिद्मभीध इति तन्नद्भागान्पृथगुपदिशेत । अचीयकर्म-ताच हस्तेन विभागः । किंतु तीक्ष्णाग्रेण शम्यास्प्यनामकेन यज्ञायुधहयेन । मन्त्रं चेदिमदमहं ब्रह्मभागं व्यूहामीत्येवमादिरूपं परेदित्येतावान्विशेषः । ततो यदि कदाचिन्नहलेशो व्यूहनकाले भूमी पतेद्यज्ञायुधेन वा लिप्येत। तदा तं पतितं लिप्नं चरुलेणं तीवपराक्रमाय शनुक्ष्यसमधीय विष्णवे ऽवद्येत । यूहनकाले ऽवदानकाले च शतुं सीगां ध्यायेदिति। तत्र वैश्वदेविकतन्त्रमध्ये चहलेशस्याधः-पातास्त्रेषणपक्षे वैष्णवयागो विहितः। अतो वैश्वदेविके ऽनुष्ठितान्याघारप्रया-जाज्यभागादीन्यङ्गानि वैषावे ऽपि प्रसङ्गादुपकुर्वन्तीति न पृथक्कियन्ते। आवाहनं लनुष्टानवैषम्येण न प्रसङ्गात्सिध्यति । विश्वान्देवानावहेति तचावाहनम् । अच तु विष्णुमावहेति वैषम्यम् । सामिधेनीप्रयाजयोर्मध्यकाले होना देवतावाह-नार्थो निगदः पठ्यते । सो ऽयं वैश्वदेवावाहनस्य कालः। न खलु तदानीं विष्णुः प्रसक्तः । प्रयाजाज्यभागप्रधानयागनारिष्टहोमचतुधाकरणेष्वनुष्टितेष्वाश्चेषणपश्चे वैष्णवयागस्य प्राप्स्यमानलात् । ऋतो ऽप्रसन्तो ऽपि विष्णुर्भविषद्यागसिङ्वये पूर्विस्मिन्काल आवाद्यो न वेति संदेहः ॥ आवाद्यः । चोदकवशादिति प्राप्तम् । न च वैष्णवस्य वैश्वदेवप्रकृतिनाचास्ति चोदक इति शङ्क्यम् । तयोरुभयोरपाये-यविकृतिलेनोभयत्राप्याग्रेयाङ्गानामितदेशात् । तस्मान्नान्यानां विप्रादीनामिन-मन्त्रणे भोजनाषीगमनादर्शनान्मान्यतमाया देवताया स्त्रनावाहने हविःस्वीका-रस्य दूरापेतत्वादप्रसक्तो ऽपि विष्णुर्भविषद्यागसिद्यर्थमावाद्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ किं चतुर्धाकरणाटूर्ध्वमावाह्यते। किंवा प्रयाजेभ्यः पुरा। नाद्यः। ऋकाले कृतम-कृतं स्यादिति न्यायेनावाहनस्य निरर्थकलात्। न द्वितीयः। विष्णुयागनिमित्तस्य भविषदाश्चेषस्य पाश्चिकत्वेन नैमित्तिकस्य विष्णुयागस्यापि पाश्चिकत्वात् । तथा सत्ययागपश्चे कृतमावाहनमनथायैव स्थात्। न हि निमन्त्रितो विप्रादिरभोजितः

संतुष्यति । प्रत्युत शपत्येव । एतदेवाभिप्रेत्योच्यते । देवताभ्यो वा एष आवृष्यते यो यक्ष्य इत्युक्का न यजत इति । यागपक्षे तु विनाप्यावाहनं याग उपपद्यते । कदाचिदिनमन्त्रितानामि पूज्यानां स्नेहातिश्येन स्वयमेव भोक्तुमागन्छतां लोके दृष्टतात । तस्मान्नास्ति विष्णोरावाहनम् ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जारभणीया सोमाङ्गदीक्षणीयादिगा न वा। ञ्जलोपादादिमो ऽन्यः स्यादारम्भडारलोपनात्॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोरारप्यमानपुरुषसंस्कारार्थमारमणीयेष्टिविधीयते। आयाविष्ण-वमेकादशकपालं निर्वपेद्दर्शपूर्णमासावारप्यमान इति। सेयं सोमयागाङ्गभूतासु दीश्रणीयादिषु दर्शपूर्णमासेष्टिविकृतिषु कार्या न वेति संदेहः ॥ दर्शपूर्णमासेष्ट्यङ्गभूताया आरम्भणीयायास्तासु प्रयाजादिवचोदकप्राप्ताया लोपकारणाभावान्कार्यत्याद्यः पश्चः ॥ किमारम्भणीयाच कियमाणा सती सोमयागमारप्यमानस्य संस्कारः स्यात् । किंवा दीश्रणीयामारप्यमानस्य । नाद्यः । सोमयागस्य दर्शपूर्णमासिवकृतिलाभावेन सोमयागमारप्यमानस्य चोदकेनारमणीयाया अप्राप्तात् । न हितीयः । अङ्गानां दीश्रणीयादीनां पृथगारम्भासंभवात् । ननु दीश्व-णीयायास्तन्तं प्रक्रमयतीति कल्पसूचकारैः पृथगारम्भो विहितः। मैवम् । अस्यारमस्य पुरुषसंस्कारेष्टं प्रत्यप्रयोजकतात् । अत्यथा ततः प्रागनुष्टितानामृत्विग्व-रणादीनामसंस्कृतपुरुषानुष्ठानं प्रसज्येत । तसादारम्भाख्यद्वारलोपादारम्भणीया लुणत इत्यन्तिमः पश्चो ऽभ्युपेयः ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सा किमस्यनुमत्यादी न वाङ्गिन्यस्युपक्रमात्। संघस्योपक्रमो नेष्टे श्वारलोपान सा भवेत्॥ ७॥

अनुमत्ये पुरोडाश्मष्टाकपालं निर्वपतीत्यादिना राजसूये दर्शपूर्णमासेष्टिविकृत्यो विहिताः । तासु सारम्भणीयास्ति न वेति संश्यः ॥ दीक्षणीयादिवदनु-मत्यादीनामन्याङ्गलाभावात्सोमयागवत्सर्वासामङ्गिलेनोपक्रमसंभवात्तद्वारेणारम्भ-

णीयास्तीति पूर्वपक्षः ॥ यद्यपङ्गिभृता अनुमत्यादयस्तथाप्रेकेकस्या इष्टेः पृथगारम्भी नास्ति । अन्यथा प्रधानेष्वाग्रेयादिष्वारम्भणीयायाः षद्भृतो ऽनुष्टानं प्रसञ्चेत । अथोच्येत । प्रधानानां षणामाग्रेयादीनां संघस्य दर्भपूर्णमासेष्टितात्तस्यैक आरम्भ इति । तद्धेवापीष्टिपणुसोमदिविहोमह्पाणामनेकेषां प्रधानानां संघस्य राजसूयनासंघस्यैवोपक्रमो ऽस्तु । न चासौ संघो दर्भपूर्णमासिवकृतिर्येन तवारम्भणीया शङ्क्योत । अस्ति चावापरः सर्वारम्भार्थो यागः । अग्रिष्टोममये ज्योतिष्टोममाह-रतीति ज्योतिष्टोमावान्तरसंस्थाभेद्रह्पस्याग्रिष्टोमस्याद्यानातं । तस्मादनुमत्यादि-ष्विष्टिष्वारम्भद्वारस्य लोपात्सारम्भणीया न भवेत् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

तस्यां सास्ति न वाङ्गते ऽपस्य पृथगुपक्रमात्। अस्ति मैवं वचो-शक्तेविधाने चातिदेशने ॥ ৮॥

येयमारम्भणीया सापीष्टिलाह्र्भपूर्णमासिवकृतिः । ञ्चतस्तस्यामि द्र्भपूर्णमासयोरिवारप्यमानपुरुषसंस्काराय सानुष्टेया न वेति संश्यः ॥ चोद्कप्राप्तला-दनुष्टेया । ननु सोमाङ्गदीञ्चणीयादिवदस्या द्र्भपूर्णमासाङ्गलेनारम्भद्वारं लुप्यते । न । वेषम्यात् । ज्ञृतिग्वरणादिना प्रयोगमारभ्यानृतिष्ठतः पुरुषस्यानुष्टानमध्ये दीञ्चणीया प्रवर्तते । दर्भपूर्णमासारम्भर्णायायामनुष्टितायां पश्चात्संपद्यते । ततो दर्भपूर्णमासोपक्रमादन्य ञ्चारम्भणीयोपक्रम इति डारसङ्गावादारम्भणीया-मारप्ययमानः स्वसंस्कारार्थमारम्भणीयां कुर्यात् । ञ्चनवस्था तु लोकसिडवी-जाङ्कुरादिहृष्टान्तेन समाध्येति प्राप्ते बूमः ॥ ञ्चारम्भणीयायामारम्भणीयान्तारं न कार्यम् । कुतः । ञ्चङ्गान्तरवद्तिदेषुमशक्यलात् । तथा हि । प्रकृती सिमधो यज्तित्यादिवाक्येः प्रयाजाद्यङ्गानां स्वरूपमुपदिश्यते । प्रकर्णन चाङ्गाङ्गिभावो बोध्यते । ततः सीर्यं चर्रु निर्वपेद्यस्वचेसकाम इत्यादिकायां विकृती निर्वापिल-ङ्गानुमितं चोदकवाक्यमेवं प्रवर्तते । इष्टिवचरी प्रयाजाद्यङ्गान्यनुष्टेयानीति । एवं च सत्यारमणीयायामिदं वाच्यम् । किमायाविष्यवमेकादश्कपालं निर्वपेद्र्श-पूर्णमासावारप्यमान इत्येतद्वाक्यं सिमदादिवाक्यवदङ्गभूतामारम्भणीयां विद्धान्तु । किवा यथा सीर्यादिवाक्यमङ्गातिदेशमनुमापयित । तथा दर्भपूर्णमासाङ्गभून

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

यूपाहुतिः खलेवाल्यां कार्या नो वातिदेशतः। कार्या होमग्छेदनार्थो नान्छेद्यायां स युज्यते ॥ ९ ॥

श्रस्ति साद्यस्क्रनामकः कश्विद्यागः। सद्यस्क्रियानुक्रिया परिक्रिया वा स्वर्गकाम इति तिद्यानात्। सिन साद्यस्क्राः पश्रवः सह पश्रूनालभत इति श्रुतेः। तेषु पश्रुषु वेद्युत्ररवेदियूपाः शास्त्रीयसंस्कारिनरपेश्चा एव गृद्यन्ते। श्रत एवाहाश्वलायनः। साद्यस्क्रेषूवरा वेदिः खलेवाली यूप इति। खले विलव्देवन्थनाय निखातो मेिदः खलेवाली। तेषां च पश्रूनामग्रीषोमीयपश्रुविकृतित्वात्तदीययूपकार्याः पश्रुनियोजनादयः खलेवाल्यां क्रियन्ते। तथा प्रकृतौ यूपमाप्तुं गिमध्यतः पुरुषस्याहुतिर्विहिता। यूपमान्छेत्यता होतव्यमिति। तां चाहुतिमापस्तव्यो दर्शयति। उरु विष्णो विक्रमस्वेति सुवेणाहवनीये यूपाहुतिं जुहोतीति। सेयमाहुतिः खलेवाल्यां कार्यान वेति संश्यः॥ तद्यमातिदेशात्पश्रुनियोजनवक्तार्येति पूर्वः पश्चः॥ यूपमान्छेत्य-

तेति वाक्यस्यायमर्थः । अयूपं खादिरादिकाष्ठविशेषं शास्त्रीयळेदनादिसंस्कारैर्यू-पीकर्तृं काष्ठस्य शास्त्रीयळेदनयोग्यताये होमः कर्तव्य इति । न हि खलेवाल्याः शास्त्रीयं छेदनमस्ति । पूर्वमेव क्लिक्स्य काष्ठस्य कृषीवलैः खले निखातनात् । तस्माळेदनहारलोपादाहुतिर्न विद्यते ॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

तस्यां स्थाएताहुतिः कार्या न वा स्थाएती विधानतः। कर्तव्योपकरोत्यारात्पश्ती सा प्रकृताविव ॥ १० ॥ यूपीयावश्वनस्थाणुडारासी यूपसंस्कृतिः। स्वग्वत्रसंभवात्सेयमयूपाडिनिवर्तते ॥ ११ ॥

श्रमीषोमीययूपप्रकरणे स्थाणाहुतिं जुहोतीति श्रूयते। यूपे वृक्णे सत्यविष्टं वृक्षमूलं काष्ठरूपलेन स्थाणुरित्युच्यते। तवाहुतिविशेष एवं श्रूयते। वनस्यते शतवल्शो विरोहेत्यावश्रने जुहोतीति। सेयमाहुतिस्तस्यां खलेवाल्यां कार्या न वेति संश्यः ॥ स्थाणुमुपजीव्याहुतिविधानात्खलेवाल्यामपि स्थाणुलात्सा कार्या। न च खलेवाल्याः शास्तीयसंस्काराभावेनाहुतिव्येर्थेति शङ्क्यम् । पशावारादुपकारक्तवात्। यथा प्रकृतो यूपाडियोजितस्यावश्रनस्थाणोरसंस्कार्यत्वेन पशावुपकारस्त्वदिति प्राप्ते बूमः ॥ आवृष्यते ऽस्मादित्यावश्रनमविष्टं वृद्धमूलम्। न खलु स्थाणुमाचमावश्रनमाचं वोपजीव्येयमाहुतिः प्रवृत्ता। किं तर्हि यूपप्रकरणवलेन यूपीयावश्रनस्थाणुलमुपजीव्य प्रवृत्ता। ततस्तहूरिणासावाहुतिर्थूपसंस्कृतिः स्यात्। तथा च दृष्टसंस्कारे संभवत्यदृष्टमारादुपकारकत्वं कल्यियतुमयुक्तम्। न च यूपविन्योजितस्थाणुगतातिश्येन यूपसंस्कारो न संभवति। यूपसंबन्धितेन तत्संभवात्। यथाचार्यस्य देवदत्तस्य श्रिरसो ऽवतारिताया अपि स्रजः शिष्येण श्रुचिदेशे ऽवस्थापनम्। तत्संबन्धादाचार्यस्यैव संस्कारो ऽवकल्यते तद्वत् । स्रतो यूपसंस्कारार्थेयमाहुतिरयूपात्मिकायाः खलेवाल्या निवर्तते ॥

# सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अन्यः प्रयाज आरान्तिमुपकार्येष संस्कृतिः।

स्वाहाकारेति देवोक्तेमातृवन्मन्त्रवर्णनात् ॥ १२ ॥ आद्यो मैवं चतुर्थ्यादेरभावाद्यागमाचके । विधित्सयाच सौर्यादावर्थो ऽग्न्यादिनिवर्तनम् ॥ १३ ॥

दर्भपूर्णमासेष्टी पञ्चमः प्रयाज एवमाम्बायते । स्वाहाकारं यजतीति । स कि-मिष्टेरारादुपकारक उताज्यभागादिषु यस्यमासानामग्न्यादिदेवतानां संस्कारक इति संशयः ॥ तत्र स्वाहाकारं यजतीति देवताविधिरिति पूर्वपश्चाभिप्रायः। स्वाहाकारश्रन्देन देवतीच्यते। यागस्य तदाकाङ्करणात्। न च प्रत्यक्षवचनमुपेष्ट्य मन्त्रवर्णाद्देवताकल्पनमुचितम्। नन्वेवं सति विधिमन्त्रयोवैंयधिकरएयं प्रसज्येत। विधिना हि स्वाहाकाराख्यदेवता विहिता । मन्त्रे तु यस्यमाणा आज्यभागा-दिदेवता अग्यादिदेवताः प्रतीयनो । स्वाहायिं स्वाहा सोमं स्वाहा प्रजा-पतिं स्वाहाग्रीषोमावित्यादिको हि तन्मन्तः । नेष दोषः । मातृशच्दवन्मान्त्र-वर्णिकाग्यादिशन्दानामनेकार्थत्वसंभवात् । यथा मातृशन्दः प्रस्थादिना धा-न्यस्य मातारं जननीं चाचष्टे । तथाग्न्यादिशन्दाः स्वाहाकाराख्यदेवतामाचक्ष-ताम्। न च स्वाहाकाराख्यदेवतेव संस्कियतामिति वाच्यम् । संस्कृतायास्तस्या अन्यवीपयोगाभावात् । तसादिष्टेरारादुपकारक इत्याद्यः पश्ची ऽभ्युपेयः ॥ मै-वम्। चतुर्थ्या तिह्वतेन वा सर्वेच देवता विधीयते। न चाच तौ विद्येते। किं चा-यं विधिर्देवतायागावुभौ विधन्ने । देवताविशिष्टयागं वा । देवतामाचं वा । यागमाचं वा । नाद्यः । वाक्यभेदापत्तेः । न द्वितीयः । गौरवप्रसङ्गात् । न तु-नीयः । अप्राप्तस्य यागस्याननुवाद्यने सित तद्नुवादेन देवताविध्ययोगात् । तसाचतुर्थः परिशिषते। तत्र च हितीयान्तः स्वाहाकारशन्दः पौर्णमासीं यजत इत्यादाविव कर्मनामधेयं भविषाति । तस्मादाज्यभागादिदेवतासंस्कार उत्तमः प्र-याजः। एवं च सित सौर्यादिविकृतिषूत्रमप्रयाजमन्त्रे प्रधानदेवतावाच्यग्न्यादि-पदपरित्यागो बाधविचारान्तर्गतस्याधिकरणस्य फलं भविष्यति ॥

अष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

स्राज्यभागो य स्राग्नेयः कि मुख्यागेः स संस्कृतिः। स्रारादुतोपकारी स्यात्पूर्वन्यायेन संस्कृतिः॥ १४॥ निगदे ऽयेर्डिस्क्रत्वाडिधावेकपदोक्तितः। उपकारी ततः सो ऽग्निः सौयीदो न निवर्तते ॥ १५॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते । आज्यभागावयीषोमाभ्यां यजतीति । तयोः प्रथम आयेयः। हितीयः सौम्यः। तत्र सौम्यस्य नास्ति संदेहः। प्रधानदेवतासु केवलस्य सोमस्याभावात् । अस्मिश्व केवल आग्रेयपुरोडाशो विद्यते । तस्मादाग्रेय आज्य-भागः परोडाशदेवताया ऋगेः किं संस्कार उतेष्टेराराद्वपकार इति संदिह्यते ॥ तच यथोत्रमप्रयाजो मन्त्रोक्तानां यध्यमाण्टेवतानां संस्कारः। तथा प्रथम आज्यभा-गो ऽप्याप्रमय आवहेति निगदोक्तस्य प्रधानयागदेवतारूपस्यायेः संस्कार इति पूर्वपक्षः ॥ अत्रोच्यते । निगदस्तावदेवं पठ्यते । अग्रिमय आवह । सोममावह । अग्रिमावहेति । अस्यायमर्थः । भो आहुत्यधिकरणभूताग्रे हविग्रीहिण आज्यभा-गडयाष्टाकपालपुरोडाशदेवतारूपानियः सोमो ऽग्निरित्येतांस्त्रीनिहेष्टावावहेति । तत्र पुरोडाशदेवतारूपादयेः प्रथमाज्यभागदेवतारूपो ऽग्निरन्य इति गम्यते । अन्ययावाह्यस्याग्रेरेकस्य हिरुक्तिवैयर्थ्यात् । ततः प्रथमाज्यभाग इज्यमानस्याग्रेः पुरोडाश्देवतालाभावात्रत्संस्कारकलमयुक्तम् । किं चाज्यभागविधावयीषोमा-भ्यां यजतीति देवताइयं समस्तेनेकेन पदेनोच्यते । तच यथा सोमस्य यागं प्रति गुणलं भवताभ्युपगतम् । तथाग्रेरप्यभ्युपगन्तव्यम् । तच्च संस्कारपक्षे विरू-इम । संस्कारते प्राधान्यावश्यंभावात । तस्मात्संस्कारपश्चासंभवात्रथमाज्यभागो हितीयाज्यभागवदिष्टेरारादुपकारकः। एवं च सित सौर्ययागे ऽपि प्रथमाज्यभागे ऽियर्न निवर्तत इति वाधापवादो विचारफलं भविष्यति ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

उपकारी संस्कृतिवा पुरोडाशः पण्ट्रदितः।
तिक्वतोक्त्या बयोर्देवभेदादुपकृतिर्मता ॥ १६ ॥
संदंशाबिश्विते ऽङ्गत्वे दृष्टार्थः स्मृतिसंस्कृतिः।
देवानारं चेिंदकृतावगीषोमनिवर्तनम् ॥ १९ ॥

ज्योतिष्टोमाङ्गभूताग्रीषोमीयपशी श्रूयते। अग्रीषोमीयस्य वपया प्रचर्याग्रीषो-मीयं पशुपुरोडाश्रमेकादशकपालं निवेपतीति । तच पशावुक्तः पुरोडाशः स विं पश्रीरारादुपकारक उत पश्रुदेवतासंस्कार इति संदेहः ॥ तचायीषोमीयं पश्रुमालभेतेति पश्रुविधी तिक्वतोक्त्यायीषोमदेवता यथा गुणलेन पश्री विधीयते । तथा
पश्रुपुरोडाशे । तथा सित विधिभेदेन विधेयदेवताभेदात्संस्कारो न युक्तः । गुणलं
च संस्कार्यविदिशोधीति पूर्वोक्तम् । तस्मात्पश्रीरारादुपकारक इति प्राप्ते ब्रूमः ॥
देवताभेदवादिना ताविददं वक्तव्यम् । पश्रुः पुरोडाशश्रेत्युभी किं स्वतन्त्री यागी ।
किंवाङ्गाङ्गिरूपी । तचापि किमङ्गम् । किंवाङ्गीति । तच पश्रुधमैरूभयतः संदष्टस्य पुरोडाशस्य स्वतन्त्राङ्गिते प्रकरणपाठी बाध्येत । तद्दिभमतमुपकारकावं च
न सिध्येत् । अङ्गले ऽपि दृष्टसंभवाददृष्टकल्पनमन्याय्यम् । संभवित चाच दृष्टम् ।
पुरोडाशवाक्यगतेन तिद्वतान्तपदेन पश्रुवाक्यविहिताया देवताया अनुवादे सित
तदीयस्मरणपूर्वकिनवीपेण पश्रुदेवतायाः संस्क्रियमाणलात् । एवं च सत्ति पश्रुवाक्ये गुणलेन प्रतीयमानाया अपि देवतायाः पुरोडाश्वाक्ये प्राधान्यावगमात्संस्कार्यवमित्वरुष्टम् । तस्मात्पश्रुदेवतासंस्कारः पुरोडाशः । एवं च सत्यगीषोमीयपश्रुविकृती वायव्यपशावगीषोमीयदेवतायां निवृत्तायां तदीयपश्रुपुरोडाशे ऽपि
सा निवर्तत इति बाधः फलिष्यति ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

सीर्ये चरी चरः स्थाली किंवाचं लीकिकोक्तितः। स्थाल्यस्यां श्रपणं योग्यं कपालविकृतित्वतः ॥ १८ ॥ विडच्छुतिप्रसिद्धाचं देवतातिङ्घतोक्तितः। योग्यत्वेन प्रदेयं तत्पुरोडाशहविर्यथा ॥ १९ ॥

सीर्यं चरं निर्वपेदित्यादिवाक्ये चरुशन्दः किं स्थालीं वक्त्युतीदनिमिति संदेहः॥
तच लीकिका आ हिमवत आ च कुमारीभ्यः सर्वे ऽपि स्वस्वदेशीयभाषाप्रसिद्या यिकं चिद्रकारवकाराद्यक्षरमुपरि प्रक्षिप्य चरुशन्दमस्ये पाचे पाकाधिकरणे
तामादिमये प्रयुक्षते। निघगुदुकाराश्चीला स्थाली चरुरित्येताञ्छन्दान्पर्यायवेनोपदिश्वित । तसाचरुशन्दः स्थालीं विक्त । यदि तस्या अदनीयत्वाभावेन पुरोडाशवत्रधानयोग्यता न स्थात्। तिर्हे मा भूत्युरोडाशविकृतित्वम्। कपालविकृतित्वं तु भविष्यति। श्रपणयोग्यतायाः सङ्गावात्। यथा कपालेषु हविः श्रप्यते।

तथा स्थाल्यामिप श्रपियतुं शकाते। तसाचरः स्थालीति प्राप्ते बूमः ॥ असमेव चरुशको न्यते। कुतः। श्रुतिप्रसिद्धेः। आदित्यः प्रायणीयश्वरुतित विधाय तद्वाक्यशेषे ह्यदितिमोदनेत्योदनशको नरुर्त्तृह्यते। यदि भोज्याचे चरुशकः क्वापि न प्रयुज्यते तह्योदनविशेषवाची चरुशको ऽस्तु। तच विद्वत्र्यसिद्धेः। विद्वांसो याज्ञिकाः शक्रेकगम्यधमाधमेव्यवहारिणः शक्राशाविष्ठवे तात्पर्यवन्तो नवसा-वितानतस्यपके जीवतराहुले विश्वदसिद्व ओदने चरुशकं प्रयुक्षते। सत्योदनवा-चित्रे सीर्यमिति तिद्वतो ऽणुपपद्यते। यथायेय इति देवतातिद्वतसंयुक्तपुरोडाशः प्रदेयद्रव्यम्। तथा चरुरिष । अन्ये च निध्यदुकारा हव्यपाके चरुः पुमानिति पठिता। तस्माचरुशको ऽन्नवाची ॥

एकाटशाधिकरणमारचयति ॥

चरः कपाले पक्तव्यः कापि वा उचिते ऽयवा। कपाले चोदकप्राप्तेरतपूपलतः क्वचित् ॥२०॥ स्थाल्यां चरुलयोग्यतात्कटाहे योग्यता न हि। चित्ताइयफलं लच पेषणादिनिवर्तनम् ॥२१॥

विषयसंशयनिर्देशकं पूर्वार्धं स्पष्टार्थम् । यथा प्रकृतौ पुरोडाशस्य कपाले पाकः।
तथा विकृतौ चरोरित्याद्यः पूर्वःपक्षः। पुरोडाशस्यापूपत्वात्कपालगतोष्मणा पाकः
संभवति । चरुस्त्वोदनत्वादुदकगतोष्मणा पक्तव्यः । अतो ऽप्राकृतकार्यत्वाचोदकप्राप्तिनीस्तीति यद्युच्येत । तद्येनपूपस्य चरोरुदक्धारणयोग्ये कठाहघटादौ यव
कापि पाक इति वितीयः पक्षः॥ निरुप्तानां मृष्टिचतुष्टयपरिमितानां तर्ग्हुलानामल्पेनैव पाचेण पक्तुं योग्यताचरोः स्थाल्यामेव पाक इति राज्ञान्तः॥ पूर्वव
चररोदन इति विविध्यतम् । न ह्योदने पेषणादिरस्ति । अतः पेषणादिनवृत्तिः
पूर्वचिन्तायाः साक्षात्मलम् । तद्द्रारेण चरुनिष्पादकस्थालीचिन्ताया अपि फलमित्युपचर्यते॥ पेषणादीन्यनुकामित॥

पेषणं यवनं वापस्तापश्चोपहितिः प्रथा। मार्जनाध्यूहनज्वालास्तथा व्युडृत्यसादनम् ॥ २२ ॥ पेषणं चूर्णनम् । यवनं पिष्टस्योदकिमश्रणम् । वाप उदकिमश्रणाय पिष्टस्य <sup>Yol. I.</sup> पाचे प्रक्षेपः । तापः कपालानामङ्गारैः प्रतापनम् । उपहितिरङ्गारेषु कपाल-स्थापनम् । प्रथा कपालेष्ववस्थापितस्य पुरोडाशस्य हस्तसंघट्टनेन सर्वेषु कपालेषु प्रसारणम् । मार्जनं स्वस्णीकरणम् । स्रध्यूहनं भस्मनाङ्गारेश्वोपयीच्छादनम् । ज्वाला दर्भपिक्कूलैः प्रज्वालनम् । व्युद्धृत्यसादनं कपालेभ्यः पुरोडाशं पृथक्कृत्यान्तर्वे-द्यवस्थापनम् ॥ ननु पेषणादिनिवृत्तेः पूर्वाधिकरणद्वयफलने किमिति सूचकारः प्रत्येकं सूचैर्विचारितवानित्याशङ्क्य मन्दमितव्युदासायेत्याह ।

एतानि मन्दप्रज्ञस्य कर्तव्यानीति विभमः। अपूपस्यैव योग्यानीत्येतत्सूचैर्निरूपितम् ॥ २३॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

वितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ नास्त्यस्ति वा कृष्णलेषु पाकः श्रीतो ऽप्यसंभवी। ऋदृष्टार्थतया स स्यादीष्णये तु सुतरां भवेत ॥ १॥

घृते श्रपयतीति प्रत्यक्षश्रुतिविहिनो ऽपि पाको विक्केदनायोग्येषु न कर्तव्य इति पूर्वपक्षः ॥ दृष्टार्थस्य विक्केदनस्यासंभवे ऽप्यदृष्टार्थं कर्तव्यः । अन्यया विधिवे-यर्थ्यापत्तेः । यदा तु पाकशब्द औष्ण्यवाची तदा न को ऽपि विवादः ॥

वितीयाधिकरणमारचयति ॥

उपस्ताराभिघारौ स्तस्तेषु नो वा इयं भवेत्। अदृष्टार्थमसंसिक्तिदृष्टार्थो नेति लुप्यते॥२॥

तेषु कृष्णलेषूपस्तरणमभिघारणं चेत्युभयं पाकवददृष्टांधे कार्यमिति पूर्वपक्षः॥ न तावत्पाकवद्व प्रत्यक्षविधिरिस्ति। चोदकस्तु दृष्टं द्वारमपेक्षते। प्रकृतावुपस्तर-णाभिघारणयोद्देष्टार्थेतात्सूक्ष्माणां पुरोद्वाशावयवानां सुचि संसिक्तं निवारियतुं तदुभयं क्रियते। कृष्णलानां तु संसिक्तप्रसङ्ग एव नास्ति। अतस्तिववारणलक्ष्णं द्वारं नास्तीत्युपस्तरणाभिघारणद्वयं लुप्यते॥ तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

भक्षो नास्त्यस्ति वा तेषु नास्ति प्रीतेरभावतः। चुश्रुषाकारनिधीतवचनात्यात्रदानवत्॥३॥

यथा पुरोडाशे प्राशिचादिभागी भस्यते। न तथा तेषु कृष्णलेषु भस्तो ऽस्ति।
प्रीतिरूपस्य दृष्टद्वारस्यासंभवादिति पूर्वपश्चः ॥ चुश्रुषाकारं भश्चयन्ति निर्धयन्तो भश्चयन्तीति प्रत्यक्षवचनमास्नायते। दृश्चद्रगुडभञ्चणे तद्रसस्वीकारे च यः
शब्द्विशेषस्तस्यानुकरणं चश्चषेति। घृते निरुप्तेषु कृष्णलेषु यिक्षप्तमाज्यं तदन्तर्नेतुमिव वालाश्चश्चष्यां कृत्वा तदाज्यं निःशेषेण पिबन्तो भश्चयेयुरित्यर्थः। अनदनीयद्रव्याणामपि कृष्णलानां यथा वचनात्रदानम्। तद्वद्भस्याणामपि भश्चणं
भवेत ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

सकृत्सहत्वयोरेकमेकधेत्यन्यमेव वा। एकं नियामकाभावादवाधादन्यमेव हि ॥४॥

तनैव कृष्णलभक्षणे श्रूयते। एकधा ब्रह्मण उपहरतीति। तनैकधेत्ययं धाप्रत्ययः प्रकारवाची सन्नेकवारिमत्यमुमंथं वा बहूनां सहभावं वा छूते। उपहारो भक्ष-णाय समर्पणम्। एकधेत्यनेन शब्देन सकृत्वसहत्वयोरन्यतरिविविद्यतमुत सहत्वमेवित संश्यः ॥ नियामकाभावादुभयोर्मध्ये यिकंचिदन्यतरिति पूर्वपद्यः ॥ श्रवाधो ऽच नियामकः। प्रकृताविडाप्राश्चिचतुधाकरणश्युवाककालेषु चतुधी-भक्षणसिद्यये चत्वार उपहारा उपिद्धाः। श्रवापि चोदकप्राप्ताः। तच सकृत्वपद्य उपितनास्त्रय उपहारास्त्रत्तकालविशेषाश्च बाध्येरन्। सहत्वपद्ये कालविशेषा एव बाध्यन्ते। न तु चय उपहाराः। तसादन्यपद्यक्षं सहत्वमेवैकधेत्यस्य शब्दस्यार्थः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयित ॥
सर्वे ब्रह्मण इत्यच ब्रह्मभागस्य सर्वेता ।
अन्यभागस्यापि वाद्यो भागान्तरमबाधितुम् ॥ ५ ॥

सर्वतमन्यभागीयं ब्रह्मणे ऽच विधीयते । स्वभागीयं चोदकाप्तं वाध्यतामन्यभद्यणम् ॥ ६ ॥

कृष्णलभक्षण एवेदमपरं श्रूयते । सर्वं ब्रह्मणे परिहरतीति । परिहारः समर्पणम् । ब्रह्मसिहतानामृत्विजामेकैकस्य चतुर्षु कालेषु चत्वारो भक्षभागाश्चोदकप्राप्ताः । तच सर्वता किं ब्रह्मसंबन्धिचतुर्भागिविषयोतेतरसंबन्धिभागचतुष्टये ऽपीति
संदेहः ॥ अध्वर्युप्रभृतीनामृत्विजां ये ये चत्वारो भागास्तेषां बहूनामवाधनायाद्यः
पक्षो ऽभ्युपेयः । तचेषा वचनव्यक्तिः । ब्रह्मसंबन्धमनूद्य सर्वत्परिहारयोरेकमनुवादे
ऽन्तर्भाव्येतरिह्ययम् । यद्वसणे सर्वं तत्परिहरतीति । यद्वसणे परिहरति तत्सर्वमिति । उभयथापि विधेर्वसभागमाचे पर्यवसानाचोदकप्राप्ता अन्यभागा अवाधिता
भविष्यन्तीति पूर्वपन्धः ॥ सर्वत्वपरिहारावनूद्य ब्रह्मसंबन्धो ऽच विधीयते । यत्परिहर्तव्यं सर्वं तद्वसण् इति वचनव्यक्तिः । तच ब्रह्मभागानामितरभागानां च यत्सर्वत्वं
तस्य ब्रह्मसंबन्धे सति ब्रह्मभागानां ब्रह्मसंबन्धस्य चोदकादेव प्राप्ततात्वचानर्थको
विधिरन्यभागानां ब्रह्मसंबन्धविधाने पर्यवस्यति । तस्मादन्येषां भक्षणं वाध्यते ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

युगपन्स्वस्वकाले वा तत्सर्वे भक्षयेदयम् । अविलखादादिमो ऽन्यस्तज्ञत्कालमवाधितुम् ॥ ९ ॥

श्रतीताधिकरण्डयेन युगपत्सर्वे ब्रह्मणे समर्पयेदित्युक्तम् । तत्र भक्षयितुं युग-पत्समर्पितस्य सर्वस्य मध्ये कियदपि भक्षयित्वावशेषितस्य विलच्चे कारणाभावा-द्युगपदित्याद्यः पक्षः प्राप्नोति ॥ चोदकप्राप्तस्य तत्तत्कालस्यावाधो विलच्चे हेतुः । तस्मात्स्वस्वकाल इत्यन्यः पक्षो ऽभ्युपेयः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्धाकृतिनिर्देशी तद्गक्षे स्तो न वायिमः। चीदकात्ती तु बद्ध्येव्यवस्थार्थनतो ऽच न ॥ ७॥

प्रकृती पुरोडाशं चतुर्धा कृता पश्चादिदं ब्रह्मण इत्यादिना तत्तद्भागाबिर्दिशेत्। ती चतुर्धाकरणनिर्देशी पूर्वोक्ते ब्रह्मभक्षे चोदकवशाबिद्येते इत्यियमः पक्षः प्रा- प्रोति ॥ तन चतुर्धाकरणं वहूनामृतिजां विभागार्थम् । निर्देशो भागानाम-साङ्कर्यार्थः । अन तु ब्रह्मण एकतात्तावुभौ न विद्येते ॥

# अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ऋितग्दानमदृष्टार्थमानत्ये वायिमः श्रुतेः। वैरूपान्तियमान्मैवं दृष्टलादानतेः श्रुतिः॥९॥ भृतौ च नियमादेतदृष्ट्षं स्यादिरूपता। वचनात्तेन सन्त्रेषु स्वामिनां न भृतिः क्वचित्॥१०॥

मृत्विग्भ्यो दिक्षणां ददातीति प्रकृती श्रूयते । तत्किमदृष्टार्थमानत्यंथे वेति संश्यः ॥ भृत्यान्पितियीय वशीकार ञ्चानितः । ञ्चदृष्टांथे तत्यात् । ञ्चन्दिरएया-दीनामदृष्टार्थत्यागे दानश्रन्दस्य प्रसिद्धतात् । यद्यन्न दानं भृतिः स्यात् । तदानी-मल्पाधिककर्मानुरूपेण द्रव्यं देयं स्यात् । वेरूपं तन दृश्यते । स्वल्पकर्मणि नैधातवीये सहस्रं देयम् । ञ्चधिककर्मण्यृतपेये स्वल्पं सोमचमसमानं प्रदीयते । तथा बादश्शातिपिरमाणिनयमो मन्त्रवन्त्रनियमश्च भृतौ नोपपद्यते । कर्मक-रानुमत्या न्यूनाधिकभावसंभवात् । तश्चरजकादिभृतौ मन्त्रादर्शनाच । तस्माददृष्टार्थमित्यियमः पश्चः प्राप्तोति ॥ मैवम् । ञ्चानतेर्दृष्टप्रयोजनतात् । दानश्चृतिस्तु दृष्टार्थायां भृतावपस्ति । भृतिर्देयिति प्रयोगात् । परिमाणमन्त्रवन्त्रनियमाददृष्टमस्तु । दृष्टस्याभावात् । वेरूपं तु वचनवलादभ्युपगम्यते । दृष्टिणाया भृतिरूपतं प्रत्यक्षवेदवाक्याद्यवगम्यते । दीश्चितमदीश्चिता दृष्टिणापरिक्रीता चृतिको याज्ययुरिति । तसादृतिग्दानमानत्यर्थम् । एवं च सित सन्त्रेष्वृतिजां यजमानता- कृतिरूपा दृष्टिणा दृष्टिणा न कापि देयेत्येतिवचारफलं दृष्ट्यम् ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

क्रयाय प्रतिपत्थै वा चमसेडाद्भिक्ष्णम् । क्रयाय पूर्ववन्मेवं यागीये स्वत्वर्जनात् ॥ १९ ॥ अक्रीतयजमानस्य भक्षसत्त्वाच्च तेन सा । प्रतिपत्तिः संस्कृतित्वात्सत्त्वेषु न निवर्तते ॥ १२ ॥ श्रस्ति सोमे चमसभद्यः। श्रस्ति चेष्टाविडाप्राधिचादिभद्यः। तच भक्षेण प्रीतानामृत्विजामानितसंभवादिध्यणान्यायेन क्रयार्थं भक्ष्यमिति पूर्वेपद्यः॥ यागदेवताये संकल्पिते द्रव्ये स्वत्मलभमानो यजमानो न केतुं धक्रोति। िकं च
यजमानपच्यमाः संभूयेडां भक्ष्यन्तीत्यक्रीतस्यापि यजमानस्य भक्षः श्रूयते।
तत्साहचर्याद्विजामिप भक्ष्यं न क्रयार्थमिति गम्यते। तस्मात्रितपत्त्यर्थो भक्षः।
तेन क्रयार्थत्वाभावेन परिशिष्यमाणा सा प्रतिपित्तियोगोपयुक्तद्रव्यसंस्कारत्वेन
सन्तेषु न वाध्यते॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

ज्ञुतिजां वरणं सन्ते कार्यं नो वाच सोमवत् । कार्यं मैवं स्वकर्मतात्क्रयाथा प्रकृती वृतिः ॥ १३॥

स्रापिमें होतेत्यादिमन्तैः सोमेवरणमासातम्। सोमवत्तन्ते ऽपि तत्कार्यम्। स्रान्यथा वरण्रहितानामृतिक्काभावात्तन्तं न सिध्येत्। स्रात् एव तत्तिद्वये सन्तर्भकरणे ये यजमानास्त स्रुतिज इति स्वतः प्रवृत्तानिप यजमानानन् व वरण्साध्यमृतिक्कं तेष्वाधातव्यमिति विद्धाति। तस्माहित्यवरणं सन्त्रे कार्यम् ॥ मैवम्। सन्त्रं सनुष्ठातृणां सर्वेषां स्वकमे। न हि स्वकमेणि क्रयार्थं वरण्मपेस्थते। क्रयार्थं हि प्रवृत्तौ वरणम्। दानमेव क्रयार्थम्। वरणं त्रहष्टार्थमिति चेत्। मैवम्। वरणस्य भविषद्दानसूचनेनोत्साहजननार्थन्तात्। स्रन्यथा वरण्काले किस्तरस्याण्यो दक्षिणा इत्यृतिजां प्रस्नः कथं संगच्छेतः। न च सन्त्रासिद्धः शक्कनीया। तच वक्तव्यम्। स्रुतिक्कं नाम किं कर्मकरत्वमृत यागकर्तृत्वमिति। स्राधे कर्मकराणां स्वामित्वाभावेन ये यजमानास्त्र स्रुत्विज इति विरुध्येत। दिन्तीये तु स्वत एव यागं कर्तुं प्रवृत्तनाद्दरण्मन्तरेणापृतिक्कं सिध्यतीति। ईदृश्यनेवार्तिज्यं वचनेन विधीयते। तस्माद्दानवदरणं सन्त्रे लुप्यते॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

क्यः कार्यो न वा सन्ते निषेधान्क्रीतिकल्पनम् । नित्यानुवादेनालुप्तेने क्रयो वरणं यथा ॥ १४ ॥

सत्कारपुरःसरमिहितित्यादिप्रार्थना वरणम् । तच्च चिकी धूर्यजमानी वरणीये-भ्यो ब्राह्मणेभ्यः सोमं ब्रूयात् । तेभ्यः सोमं प्राहेत्यापस्तवचनात् । सोमाभि-धानप्रकारश्वाच कल्पे दर्शितः । ज्योतिष्टोमेनायिष्टोमसंस्थेन र्थंतरपृष्टेन गवां हाद्शशतदक्षिणेनाहं यस्ये। तच तमुहाता भवेति। तच देयदिख्णाद्रव्यनिश्चयेन ब्राह्मणाः स्वकीयाः कर्मविशेषे नियोक्तं योग्या भविना । सो ऽयं क्रयः । स च प्रकृताविव सन्त्रे कार्यः । न च दक्षिणादानस्य निराकृतवेन देयद्रव्यनिश्वये लुप्ते सित तत्साध्यः क्रयो लुप्पेतेति शङ्क्यम् । निषेधमुपजीच्य क्रयानुष्ठानस्य कल्पयितुं शक्यलात्। तथा हि। न ह्यच गौदीयते न वासी न हिरएयमिति सन्त्रे गवादि-दानं निषिध्यते । स च निषेधः सत्यां प्रसत्ती संभवति । ततः सोमे देयदृष्याणां सन्त्रे दानप्रसिक्तरभ्युपेया । सोमे च देयद्रव्याख्येवं श्रूयन्ते । गौश्वाश्वश्वाश्वतरश्च गर्दभाषाजाश्वावयश्व वीहयश्व यवाश्व तिलाश्व माषाश्व तस्य द्वादश्शतं दक्षिणे-ति। तच गीवासोहिरएयानां विशेषती निषेधेन द्रव्यान्तराणां चीदकप्राप्तानाम-भ्यनुज्ञा प्रतीयते । ततो देयद्रव्यसङ्गावान्कयः कार्य इति पूर्वपन्छः ॥ न ह्यन गौदीयत इत्यनेन निषेधो न विधीयते किंतु पूर्विक्तेन निर्णयेन प्राप्त एव दाना-भावो ऽनूद्यते । ऋदिख्णानि सन्त्राणीत्याहुर्ने ह्यच गौदीयत इति श्रुतौ परोच्यु-पन्यासस्य प्रसिद्धिवाचकहिशच्दस्य च प्राप्तिगमकलात् । तस्मानित्यानुवादस्य कल्पकलाभावाहरणवत्रदविनाभूतः क्रयो ऽपि न कार्यः ॥

# हादशाधिकरणमारचयति ॥

सत्ताक्कं स्याच वा पृष्ठशमनीये ऽष्यशक्कता। सौनामस्यादिवन्मेवं त्यागादूर्ध्वं विधानतः ॥ १५॥ श्रूयमासा दक्षिसेयं पूर्वपक्षे ऽच धर्मकृत्। प्रिक्रियांशा सिद्धानो निमित्तं स्यात्समापनम् ॥ १६॥

ऋस्ति सोमिवकृतिः पृष्ठशमनीयनामको यागः । सन्तादुद्वसाय पृष्ठशमनी-येन ज्योतिष्टोमेन सहस्रद्क्षिणेन यजेरिबति । उद्वसायेत्यनेन रूपप्रत्ययेन सन्त-समाप्तेः पूर्वकालतं सन्त्रपृष्ठशमनीययोरेककर्तृकतं च प्रतीयते । तथा सत्यिमं चिता सीचामग्रया यजेत । वाजपेयेनेष्ट्रा वृहस्पतिसवेन यजेत । संस्थाप पीर्णमासी- मिन्द्राय वैमृधाय पुरोडाशमेकादशकपालं निर्वपतीत्यव सीवामस्यादीनां यथा वयनाद्यङ्गलम् । तथा पृष्ठशमनीयस्य सन्ताङ्गता भविष्यति । श्रङ्गले सित श्रूयमाणा सहस्रदक्षिणा सन्तेष्विव परिक्रयणार्था न भवतीत्यदृष्टार्थताभ्युपगम्यते । फलं च न कल्यम् । सन्त्रफलेनैव फलवन्त्रसिडेरिति पूर्वपक्षः ॥ उद्वसानशब्दस्य त्यागवाचित्वात्सन्त्रत्यागाद्धं विधीयमानः कथं सन्ताङ्गं भवेत् । श्रियं चित्वेत्यादी त्यागशब्दो नास्तीति वैषम्यम् । एककर्तृकत्वपूर्वकालते तु निमिन्नविवक्षयाप्यप्रदेते । सन्त्रसमापनं निमिन्नीकृत्य विधाने गृहदाहेष्टिवत्फलनेरपेक्ष्याडिश्व-जिन्यायेन फलं न कल्यम् । सत्येवमनङ्गते सोमवद्दिश्णा परिक्रयार्था । दिक्ष-स्थानाः श्रीतत्वेनालोपः पूर्वोत्तरपक्षयोः समानः । न्यायेनापलोपः सिडान्ते विशिष्यते ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तचर्तिजः सन्त्रिणः किमन्ये वा स्युर्ल्यवृक्तितः। त एव यष्ट्रभेदे ऽपि कीतलाहत्विजः परे ॥ १७ ॥

तिसन्पृष्ठशमनीये सन्त्रिणामेवार्तिज्यम्। उदवसायेति स्यवनाशच्देन कर्वैच्य-प्रतीतेरिति पूर्वपक्षः॥ उदवसाय यजेरिवति समभिव्याहारात्सन्त्रिभिः सहैकावं यष्टृणां प्रतीयते। न चर्तिजो यष्टारः। यजमानेन तेषां दक्षिणया क्रीतत्वात्। तस्माद्दिजः सन्त्रिभ्यो ऽन्ये॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

संभूयैकेकशो वात्र यष्ट्रताद्यो बहूक्तितः।

हियागवहहुत्वस्य प्राप्तेरन्यो ऽस्तु सोमवत् ॥ १८ ॥

श्रसिन्पृष्ठशमनीये सन्तिणां संभूय यजमानतमुत प्रत्येकमिति संशयः ॥ संभू-येत्याद्यः पश्चः प्राप्तोति । कुतः । यजेरिन्निति बहुवचननिर्देशात । एतेन राजपुरी-हितौ सायुज्यकामौ यजेयातामित्यचोपादेयगतिन्नतस्य विविश्वतत्वादुभौ संभूय यष्टारी । तद्वदचापि स्यात् ॥ मैवम् । उद्वसायेत्यचोद्वसातृणां यद्वहुतं प्राप्तं तदेव तत्समानाधिकृतेन यजेरिन्नत्यनेनानूद्याप्राप्तो यागो विधीयते । वियागे तु हित्समयप्राप्तत्वेन विधीयत इति वैषम्यम् । ततो यहं संमाष्टीत्यत्र यहेकत्विमिन् वोहेश्यगतत्वाद्यजेरिक्कित बहुत्वमिवविद्यतम् । एवमपीच्छया हिशो बहुशो वा यष्टुं शक्यत्वादेकेकशो न नियम इति चेत् । न । चोदकेन तिक्वयमिसिडेः । मोमे तहर्शनात् । तस्मात्मित्वणः प्रत्येकं यजेरिक्वत्यन्यः पश्चो ऽचास्तु ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

अश्वीं पुरुषीं वानत्ये धर्मार्थं वानतिर्यतः। इष्टिने सन्त्रं धर्मार्थे सन्तादङ्गं वहिने हि ॥ १९॥

सारस्वतसन्ते कामेष्टावश्वीं पुरुषीं धेनुके दलेति तुरगमनुष्यगोजातीयानां स्त्रीणां दिश्चणालेन दानं श्रुतम् । तच्चानत्यर्थम् । कृतः । इष्टेरसन्त्रत्वात् । सन्त्रते तु यजमानानामेवार्तिज्याद्दानसाध्यक्रयाभावेन तत्साध्यमानमसंभवि स्यात् । इष्टिस्तु न सन्तम् । तल्लक्ष्णाभावात् । श्रासीरचुपेयुरित्यनयोरन्यतरचोदना तल्लक्षणम् । इह त्विष्टिलक्षणभूता निर्वपतिचोदना पठ्यते । श्रुयये कामायाष्टाकपालं निर्वपतीति । इष्टो च यजमानाद्दत्वजां पृथक्कादानत्यर्थे दानमिति पूर्वप्रद्यः ॥ धर्मार्थं दानम् । कृतः । इष्टेः स्वरूपेणासन्तत्वे ऽपि सन्त्राङ्गलेनेतराङ्गेष्टिववेष्टावयस्यां यजमानानमेवार्त्वेज्यात् । ननु द्वादशाहः सन्त्राणां प्रकृतिः । न च तच कामेष्टिरस्ति । श्रुतो न सन्त्रे चोदकेनेष्टी यजमानार्तिज्यप्राप्तिः । इष्टि-चोदकेन तन्य एवर्तिजः प्राप्नुवन्ति । मेवम् । सन्त्रप्रयोगानाःपातिलेन प्रसङ्गा-द्यजमानकर्तृकत्विसिद्धेः । तस्माद्व दानमदृष्टार्थम् ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

कीत्ये धर्माय वा डेथे दानं स्याद्दिश्णोक्तितः। क्रयाय मैवं डेथतं नर्तिजो धर्मकृत्ततः॥ २०॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। यदि पानीः संयाजयन्कपालमभि जुहुयाहैश्वानरं हा-दशकपालं निर्वेपेत्तस्यैकहायनी गौदेक्षिणा तां हेष्याय दद्यादिति। अत्र यज-मानेन हेषणीये पुरुषे यहानं तत्क्रयार्थम्। दक्षिणाशन्देन व्यवहतानां प्रकृती क्रयार्थेलदर्शनादिति पूर्वेपश्चः॥ न तावहिनजो हेष्यतं युक्तम्। ज्ञुतिगाचार्यौ नाभिचरितव्याविति शास्त्रात् । यस्तु द्वेष्यः पुरुषः । नासावृत्विक्काभावेन यागे कर्मकरत्वाभावान्त्रयमहेति । तस्मादिदं दानमदृष्टार्थम् ॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

अस्थियागः किमस्थां स्याज्जीवतां वास्थिशन्दतः। अस्थां मैवमनहैताह्मस्यन्ते जीविनो ऽस्थितः ॥२१॥

इदं श्रूयते। यदि सत्ताय संदीिक्षितानां यजमानः प्रमीयेताथ तं दग्धा कृष्णाजिने ऽस्थीन्युपनद्य यो ऽस्य नेदिष्ठः स्यातं तस्य स्थाने दीक्षियित्वा तेन सह यजेरस्ततः संवत्सरे ऽस्थीनि याजयेयुरिति । अच संवत्सरे ऽतीते यो यागः श्रुतस्तचास्थीन्येव कर्तृष्णि । कृतः । अस्थिशन्दस्य तच मुख्यत्वात् ॥ मैवम् । अचेतनानामस्थां यष्टुमनईत्वात् । जीवतामप्यश्रुतत्वादयुक्तो ऽयं याग इति चेत् । न ।
अस्थिशन्दस्य तह्यक्षकाता । एतदस्थिमता सह पुरुषेण पूर्व यष्टुं प्रकान्तावेन
लक्ष्यलक्षकयोरित्त संवन्धः । जीवतां यष्टृत्वाद्याजयेयुरित्युक्तिणिजर्थभूताः स्युः । न
खत्वचान्ये संभविता । अस्य यागस्य सत्त्वाङ्गत्वादिति चेत् । तिर्हे परस्परं याजकाः
सन्तु । तस्माज्जीवतामयं यागः ॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

अस्यिकर्तृमते चिन्तापञ्चकं स्याज्जपादिकम् । न वा तचीदकान्तुर्युने कुवीरचसंभवात् ॥ २२ ॥

अस्थीनि कर्तृशीति पूर्वाधिकरणे पूर्वपिक्षणो मतस् । तद्नुसारेणाधिकरण-पञ्चकं कृत्वाचिन्तारूपेण प्रवर्तते । प्रकृतौ यजमानस्य मन्त्रजपः केशश्मश्रुवपनं दीक्षानियमा इत्येवमादयः कर्तव्याः सन्ति । तत्सर्व चोदकप्राप्तमस्थीनि कुर्युरिति पूर्वपक्षः ॥ अचेतनानां तदसंभवाच कुर्वीरिचिति राज्ञानाः ॥

# एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥ ऋौडुसरीमानस्पुकस्पर्शी नोतास्ति तद्दृयम् । पूर्ववचेति चेन्मैवमचैतन्ये ऽपि संभवात् ॥ २३॥

प्रकृतावीडुस्वर्याः शाखाया यजमानप्रमाणलम् । तथा शुक्रयहस्य यजमान-स्पर्शः । तावुभावचेतनानामस्यां जपादिवच विद्येते इति पूर्वपद्यः ॥ अचेतनै-रिप दर्येडनैव मातुं स्प्रष्टुं च शक्यलाहिद्येते इति राज्ञानाः ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

वृष्टिकामः सदो नीचैरिति कामो ऽस्ति वा न वा। विद्यते स्पर्शवत्कामश्चेतनस्यस्ततो न हि ॥ २४॥

यदि कामयेत वर्षुकः पर्जन्यः स्यादिति नीचैः सदो मिनुयादित्यच सदोनाम-कस्य मग्डपस्य नीचमानेन गुणेन वृष्टिः फलतीत्युक्तम्। तस्यां वृष्टी कामः स्पर्णव-दस्यां विद्यत इति मन्दप्रज्ञस्य पश्चः॥ कामस्य चेतनधर्मनान्नास्तीति राज्ञानाः॥

एकविंशाधिकरणमारचयति॥

सूक्तवाकाशासनं स्यान वा नित्यप्रवृत्तितः। स्यान्मैवं फलनिर्देशात्फलेन्छास्यां न युज्यते ॥ २५॥

इदं द्यावापृथिवी भद्रमभूदित्यादिः सृक्तवाको होचा पठ्यते। तचैवं श्रूयते। आशास्ते ऽयं यजमानो ऽसी। आयुराशास्ते सुप्रजास्त्वमाशास्त इत्यादिः। तच सृक्तवाकगतो ऽयं यजमानाशासनप्रतिपादको मन्त्रभागः। तमस्थियत्ते होता पठेच वेति संश्यः॥ अस्थियज्ञगतायाः प्रायणीयादेरिष्टेः प्रस्तरप्रहरणमङ्गम्। तस्य नित्यत्वात्तस्मिन्विनयुक्तस्य सृक्तवाकमन्त्रस्य नित्यप्रवृत्तस्य तज्ञागपाठो ऽपि स्यादिति पूर्वपश्यः॥ यथा स्वर्गकाम इत्यच कमियोगेन साध्यताप्रतीतेः स्वर्गश्यदेन फलनिर्देशः। एवमाशासनयोगादायुरादिश्च्दैः फलं निर्दिश्यते। फलेच्छा चास्यां न युक्ता। तस्मात्रज्ञागपाठो वाध्यते॥

द्वाविंशाधिकरणमार्चयति ॥

होतृकामो भवेचो वा होतुर्जीवनतो भवेत्। यजमानेष्टमेवासी कामयेत्रेन नास्त्यंसी ॥ २६ ॥

प्रकृतावस्ति होतृकामः । यं कामयेत वसीयान्स्यादित्युचैस्तरां तस्य वषद्भया-

दित्यादिः । सो ऽस्थियक्षे ऽपि निर्दिश्यताम् । कामियतुर्होतुर्जीवतस्तत्संभवा-दिति पूर्वपश्चः ॥ यां वै कांचन यक्ष ऋत्विज आशिषमाशासते यजमानायैव तामाशिषमाशासत इति श्रुतेयेजमानेष्टमेव होचा कामियतव्यम् । अस्थीनि त्वचेतनान्येष्टुं न शक्कविता । तस्माद्य नास्ति होतृकामः ॥

तदेतद्धिकरणपञ्चकं जीवतामयं याग इत्यस्मिन्सिङ्घान्तिपक्षे विरुद्धम्। अचे-तनवमुपजीव्य प्रवृत्तवात् । तस्मात्तत्पक्षे चोदकप्राप्तानां यथोक्तधमीणां नास्ति वाधः ॥

चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

सर्वस्वारो मृतेरूर्धं त्यज्यतां वा समापताम् । त्यज्यतां स्वाम्यभावेन प्रेषादन्धैः समापताम् ॥ २९ ॥

सर्वस्वाराख्यः क्रतुरेवं श्रूयते । मरणकामो ह्येतेन यजेत यः कामयेतानामयः स्वर्गं लोकिमयामिति । तस्य च क्रतोस्तृतीयसवने यजमानस्याधिप्रवेश श्राम्नायते । श्राभवे स्तूयमान श्रोडुम्बरीं दक्षिणेन देशेनाहतेन वाससा परिवेष्ट्य ब्राह्मणाः समापयत मे यज्ञमिति संप्रेष्य संविश्ततीति ॥ तस्य संश्यपूर्वीत्ररपक्षा विस्पष्टाः ॥

चतुर्विशाधिकरणमारचयति ॥

विं कार्यमन किं बाध्यमिति प्रश्ने तदुत्तरम् । क्रवर्थमस्थिवन्कार्यं बाध्यते मृतकंर्तृकम् ॥ २६॥

मरणादूर्धं समापनीयः सर्वस्वारशेषो विषयः। तच वाध्यावाध्यानध्यवसायः संशयः। अनध्यवसायस्य संशयतं न्यायविद्धिर्दशितम्। अनवधारणवाविशेषादूहानध्यवसाययोने संशयादशान्तरभाव इति विप्रतिपत्यभावाबास्त्यच पूर्वपक्षः।
यहा। नियामकाभावादिन्छया किमपि कार्यं किमपि वाध्यमिति पूर्वपक्षः॥
अस्थिकतृत्वपक्षे शुक्रस्पशादिकं क्रवर्थं योग्यत्वात्कार्यम्। मृतयजमानकर्तृकं मन्तरजपादिकमयोग्यत्वाहाध्यमिति निणीतम्। एवमचापि यद्योग्यं क्रवर्थं तत्कार्यम्।
यदयोग्यं यजमानकर्तृकं तहाध्यम्॥

पञ्चविंशाधिकरणमारचयति॥

मृतेः प्रागायुराशीनों स्याहा नो मृतिकामनात्। प्रागाभैवाज्जीवनार्थमायुराशासनं भवेत्॥ २९॥

होना पिठतव्ये सूक्तवाके यो ऽयमायुराशास्त इति भागो यजमानविषयः। स किं सर्वस्वारे यजमानमरणात्पूर्वं वर्जनीयः पिठतव्यो वेति संशयः ॥ मुमूर्षोर्यजमानस्यायुर्निरपेक्षत्वेनार्थलोपाइर्जनीय इति पूर्वपक्षः॥ आर्भवाख्यस्य पवमानस्य स्तूयमानत्वं यजमानस्य मरणकालः। ततः पूर्वं जिजीविषुत्वात्प- िठतव्यः॥

षड्विंशाधिकरणमारचयति॥

श्रावेयदानर्तुयाज्यावृती सन्त्रेषु नाचरेत्। कुर्याद्यानतिलोपाची धर्मार्थे क्रियतां द्यम् ॥ ३० ॥

प्रकृतौ हिरएयमाचेयाय ददानीति श्रुतम् । चृतुयाज्यावरणं चास्ति । तदुभयं सत्तेषु न कार्यम् । द्वारभूताया आनतेर्लुप्तलात् । यद्यपाचेयः कर्मकरेभ्यो वहिर्भू-तस्त्रथापि तद्दानेन यजमानस्यौदार्थं पश्यन्त चृतिजो धनकामा आनता भवन्ता । वरणस्य चानत्यर्थलमृत्विग्वरणे प्रारम्भकालीने प्रसिष्ठम् । तस्मादानत्यर्थ-मुभयं नाचरेदिति पूर्वपक्षः ॥ प्रथमवरणेनैवानितिसिद्धेः कालान्तरे वरणमद्दर्शम् । धनकामानामपि कर्मकराणां प्रारम्भकाले स्वयमङ्गीकृताया भृतेरिधकं धनं न लभ्यत इत्याचेयदानदर्शनं नानितकरम् । तस्माददृश्यमुभयं कर्त्व्यम् ॥

सप्तविंशाधिकरणमारचयति ॥

लुप्पते पवमानेष्टी निर्वापः क्रियते ऽ घवा । लुप्पते साधनाभावात्तेन मुख्यो न लुप्पते ॥ ३१ ॥

आधानप्रकरणगतायां पवमानेशी निर्वापसाधनं नास्ति। अग्रिही चहवणी हि प्रकृती निर्वापसाधनम् । सा चाधानकाले न संभवति । अग्रिही चस्याधानो त्रर-काली नवेन तडोमसाधनभूतायास्तस्या अपि तथातादिति प्राप्ते बूमः ॥ मुख्यो निर्वापः । तं प्रति गुणभूतापिहो चहवणी । न हि गुणलो भेन सुख्यो लोपमहिति।

किं चाधानकाले स्वरूपेणैवाविद्यमानाया ऋषिहोत्रहवरयाः साधनतं दूरापेतम् । ततः साधनाभावादित्यनुपत्यासः । तस्मान्न निर्वापो लुप्यते ॥

ऋष्टाविंशाधिकरणमारचयति ॥

शरावैः सप्तदशिभयेश्वरुस्तच मुष्टयः। चलारः सिन्ता नो वोत स्यादेकं मुष्टिसंख्ययोः॥ ३२॥ तित्तमाद्यश्चोदितत्वाच्छरावापूरणान्न सः। द्वितीयो ऽस्त्रीति चेन्मैवं द्विलोपे वाधगौरवात्॥ ३३॥ तृतीयो ऽस्त्रेकलोपो ऽच धर्मः संख्येव लुप्पताम्। क्रियायोगान्न तद्यमेः प्राथम्यात्सानुगृह्यताम्॥ ३४॥

प्रकृती चतुरी मुष्टीनिर्वपतीति मुष्टितसंख्ये श्रूयेते। तथा वाजपेये विकृति-ह्यः सप्तदश्शरावश्वरः श्रुतः। तच चरी किं मुष्टिसंख्ये डे ऋषि विद्येते। किंवा डे अपि न विद्येते । उतीभयोरेकमस्त्यन्यनास्ति । यदैकं तदापि किं मुष्टिरेव । किं संख्यैवेति संशयः ॥ चोद्कप्राप्नेरुभयमस्तीत्याद्यः पक्षः प्राप्नोति । चतुर्भिर्मुष्टिभिः सप्तदशशरावपूरणसमर्थस्य चरीरनिष्पत्तेः स पश्चो न युक्तः। तर्हि मुष्टिसंख्ये बे अपि बाध्ये इति हितीयः पश्चो ऽस्तिति चेत्। मैवम्। एकतरबाधेनैव पूरणा-भावपरिहारे सिद्धे सित इयोबीधे गौरवप्रसङ्गात् । नन्वचीपदिष्टेन शरावद्रव्येणा-तिदिष्टं मुष्टिद्रव्यं बाध्यते । तथा सप्तद्शसंख्यया चतुःसंख्या बाध्यत इत्युभयबाधी ऽवश्यंभावी । मैवम् । भिन्नविषयत्वेन बाधासंभवात् । शरावसप्तदशसंख्ये याग-संबडे । मुष्टिचतुःसंख्ये तु निर्वापसंबडे इति विषयभेदः । कथं तद्येच बाधप्रसङ्गः । अन्यथानुपपत्सेवेति वदामः । अनुपपत्तिश्व पूरणासंभवे दर्शिता । पूरणं चैक-बाधेनाणुपपद्यते । मुष्टिबाधे यथोचितं चतुःसंख्योपेतेः कुडवादिभिः पूर्तिः स्यात् । चतुःसंख्यावाधे यथोचितमधिकसंख्योपेतेर्मुष्टिभिः पूर्तिभैविषाति । एवं तर्द्धेकलोप इति तृतीयः पक्षो ८स्तु । तत्र संख्या धर्मः । मुष्टिधेर्मी । तथा सति मुष्टौ लुप्ने सित निराष्ट्रयस्य धर्मस्यासिडेः संख्यालीपो ऽवश्यंभावी। संख्यायां तु लुप्तायां मुष्टिः शक्कोत्यवस्थातुम् । तसात्संख्यैव लुप्पतामिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ चतुःसंख्या तावच मुष्टिनान्वेति कर्मकारकवाचि द्वितीयाविभक्त्यन्तस्य चतुः- शब्दस्य सकर्मकेण निर्वपतिधानुना साक्षादन्वयात् । अतस्वतुःसंख्या न मुष्टि-धर्मः । पाण्णिकान्वयेन तु मुष्टिविशेषणं भविष्यति । संख्यामुख्योः क्रियासंबन्धे समाने सत्यपि प्रथमश्रुतत्वात्सानुगृद्यते । चरमश्रुतत्वेन दुवैलो मुष्टिवीध्यत इति राडान्तः ॥

एकोनचिंशाधिकरणमारचयति॥

धेनुवत्सर्षभाष्ठागे गवि वा गुणकीर्तनात् । अजे ऽतिदिष्टे स्युमैंवं गोजात्येकगुणीक्तितः ॥ ३५॥

पश्रुविकृतिषु श्रूयते। द्यावापृथिव्यां धेनुमालभेत मारुतं वत्समेन्द्रं वृषभिति। तच धेनुशब्दो नवसूतिकामाचष्टे। वत्सशब्दो बालम्। वृषभशब्दः पुमांसम्। तथा सित गुणवाचिन एते शब्दा अतिदिष्टमजद्रव्यमबाधिता तदेव द्रव्यं यथो-क्षगुणविशिष्टं वदिन्ता। गौस्तु न प्रत्यक्षमिह श्रूयते। नापतिदिश्यते। प्रकृतावनु-पिद्यता। अतो न गां विशिषनीति पूर्वपक्षः॥ न खल्वेते यथोक्तगुणसा-मान्यवाचिनः। किं तिर्हे गोगतानेव तान्गुणानाहुः। अतस्ते शब्दा अजे ऽनुप-पन्नाः सन्तो ऽनुपदिष्टमनितिदिष्टमि गां मुख्यवृत्त्या विशिषनाश्वागं बाधना इति राज्ञानः॥

विंशाधिकरणमारचयति॥

वायव्यं श्वेतिमत्यच यः को ऽपि च्छाग एव वा।
विशेषानुक्तितः को ऽपि च्छाग एवास्ववाधनात् ॥ ३६ ॥
वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इत्यच श्वेतशब्दस्य धेन्वादिशब्दवज्जातिविशेषवाचित्वाभावाद्यं कंचिदपि पश्रुं श्वेतगुणकं समर्पयतीति पूर्वपक्षः ॥ चोदकप्राप्तस्याजस्य वाधकारणाभावात्तमेव समर्पयतीति राह्यानः ॥

एकचिंशाधिकरणमारचयित ॥

खलेवालीतगडुलयोः खादिरवहता न वा।

यूपोक्तेर्मुख्यवृत्त्यर्थमुद्देशान्खादिरी हि सा॥ ३७॥

श्चवघाताद्यवाधार्थं बेहता तगुडुलेष्वि । प्रत्यक्षवचनलार्थं कार्यं यूपेन लक्ष्यताम् ॥ ३६ ॥ श्चन्तरेण हिर्विदेवयोगान्नाचातिदेशनम् । न नियनुं शक्यते ऽतः खादिखेहतानयोः ॥ ३९ ॥

खलेवाली-यूपो भवतीति साद्यस्के श्रुतम् । तथा दिध मधु घृतमापो धाना-स्तर्दृलास्त्रत्संसृष्टं प्राजापत्यमिति चित्रायागे श्रुतम् । तत्र प्रकृतौ यद्यूपस्य खा-दिरतं यच तराडुलानां वीहिसंबन्धितं तदुभयमनयोविकृत्योरिस्त न वेति संशयः॥ तत्र या खलेवाली सा यूपो भवतीत्येवमुद्देश्यविधेयभावे यूपशन्दस्य मुख्या वृत्तिर्ने सिध्येत । यूपाहुतिशास्त्रीयतस्यणादिरहितायाः खलेवाल्या यूपशब्दवाच्य-लासंभवात् । अतो यूपशच्देन यूपकार्यं पशुनियोजनादिकं लाक्षाणिकं स्थात् । यो यूपः सा खलेवालीत्येवमुद्देश्यावधेयभावे तु संस्कृतस्य खादिरयूपस्य खले मेरिनेन स्थापियतुं शकातान कस्यापि शन्दस्य लक्ष्यावृत्तिः । तस्मादिस्त खले-वाल्याः खादिरत्वम् । तथा चोदकप्राप्तावघाताद्यवाधार्थं तराडुलेष्विप बेहत्वम-स्तीति पूर्वपक्षः ॥ यूपमुद्दिश्य खलेवालीलविधाने यूपशन्द्रव्यवहितयोः खले-वालीशन्दभवतिशन्दयोरश्रुतस्य नैरन्तर्यपाठस्य कल्यलेन वान्यं परोक्षं स्यात्। ततः प्रत्यक्षवाक्यपरित्यागाइरं यूपशन्दस्य मुख्यवृत्तिमावहानम् । तथा सित खलेवास्यां पणुनियोजनाहिकं कार्यमिति वान्चार्थः संपद्यते । तत्र कुती यूपः कुतस्तरां तदीयं खादिरत्वम् । तथा तराडुलानां पेषणसंवपनादिरहितानामेव प्र-जापितदेवतासंबन्धो ऽच श्रूयते। प्रकृतौ तु पेषणादिपरंपरया निष्पन्नस्य तराडु-लकार्यस्य पुरोडाशस्य हिवषो देवतासंबन्धः । ऋतो ऽसमानलान्नाच चोदका-तिदेशः । तथा सति खादिरत्ववैहत्वनियमाभावाद्या काचित्खलेवाली तराडुलाश्व ये केचित्सन्तित राज्ञानाः॥

हाचिंशाधिकरणमारचयति॥

खलेवाल्यां जोषणं च च्छेदनं तक्षणोच्छ्यो। स्युने वा चोदकात्युनीं वैयर्थ्याच विरोधतः॥ ४०॥ जोषणं प्रीतिपूर्वको यूपीयवृक्षस्य लक्षणलक्षिततया सेव्यत्वनिश्वयः। तक्ष- स्रणानि चापस्तवेनोक्तानि। समे जातमशाखाजं बहुपर्णशाखमप्रतिशृष्कायममु-षिरमित्यादीनि। खलेवाल्यां चोदकप्राप्ता ऋषि जोषणादयो नो कर्तव्याः। कुतः। वैयर्थ्यात्। पूर्वसिद्धाया एव खलेवाल्या यूपकार्यं विनियोगमावेण शास्त्रार्थस्य कृतत्वादन्यज्ञोषणादिकं कृतमप्यनर्थकम्। ऋषि च। तस्रणादीनि यूपत्वसंपाद-कानि। खलेवाली तु न यूपः। किंत्वयूपे केवलं यूपकार्यमितिदिश्यते। तस्माज्ञल-स्रणादीनि तच न कर्तव्यानि। कि च। यथा वृक्षस्य छोदनादिना वृक्षत्वमपैति तथा खलेवालीत्मेवापेयात्। न हि वर्याताय कन्योद्याहः। जोषणस्य तु वृक्षत्वदशायां कर्तव्यस्य न खलेवालीत्वदशायां प्राप्तिरस्ति। तस्माज्ञोषणादयो न सन्ति॥

चयस्त्रंशाधिकरणमारचयति ॥

पर्यूहणाद्यञ्जनादि न स्यात्याद्वाच पूर्ववत्। न स्यादृष्टादृष्टभावादिवरोधाच तद्भवेत् ॥ ४१ ॥

सिन प्रकृती प्रयहणादयः। तथा च कल्पसूचकारः। ब्रह्मविनं ला ख्रचनिनिनि प्रदिख्णं पांसुभिः पर्यूद्ध ब्रह्म हंह ख्र्चं हंहित सैचावरुणदण्डेन समभूमिपरिहंहणं कृत्वोत्तम्भय पृथिवीमित्यिद्धः परिषिच्वतीति। अस्ति चाज्ञनप्रोस्थणादि तदेतदुभयमच खलेवाल्यां नास्ति। अयूपत्वेन छेदनादिवह्मिवृत्तेरिति पूर्वः पक्षः॥ न तावदुभयं छेदनादिवद्धार्थम्। वलीवदादिभिष्वालितस्य मेठेः पर्यूहणादिभिहेढीकरणस्य दृष्टप्रयोजनस्य संभवात्। अञ्चनादिकं प्रकृताविवादृष्टार्थम्। न चैतेनोभयेन खलेवालीलमपैति। तस्माद्यूपत्वे ऽपि सार्थकमिवरुषं च तज्ञवेत ॥

चतुस्तिंशाधिकरणं भाष्यकारमतेनारचयित ॥
नावघातो ऽवघातो वा धानानां नाविनष्टये।
न नाशः क्रमबाधे ऽतो ऽवघातो नाच बाध्यते ॥ ४२॥
महापितृयद्गे हिवः किंचिच्छूयते। पितृभ्यो बर्हिषद्गो धाना इति। धानाशब्देन भृष्टं धान्यमभिधीयते। तासां धानानामवघाते सित सक्तुभावापत्नेधीना-

त्वमेव विनश्येत । अतस्तासामविनाशाय नास्त्यवघात इति पूर्वपद्धः ॥ धाना अवहत्त्व्या इति स्वच चोदकवाक्यम् । तिसंश्व वाक्ये भर्जनसंपादितं धानातं पूर्वभावि । पश्चाद्वावी त्ववघात इति क्रमः प्रतीयते । क्रमं वाधित्वा प्रथमतो ऽवघाते सित नास्ति धानात्वनाशः । अवघातस्य पदार्थस्य वाधाद्वरं तद्वमस्य क्रममाचस्य वाधनम् । तस्मादवघातः कार्यः ॥

तदेवाधिकरणं वार्त्तिककारमतेनारचयति ॥

पेषणं नूतनं मन्थे प्राकृतं वा क्रमान्तरात्। नूतनं प्राकृतं धर्ममाचवाधस्य लाघवात् ॥ ४३॥

महापितृयज्ञ एवं श्रूयते। पितृभ्यो ऽग्निष्वात्तेभ्यो ऽभिवात्याये दुग्धे मन्यमिति। मृतवत्सा धेनुरिभवात्या। द्रवद्रव्ये प्रक्षिप्य मिथताः सक्तवो मन्यः। तच
यत्पेषणं तच्च प्राकृतम्। कृतः। क्रमव्यत्यासात्। प्रकृतौ हि प्रथमतः पेषणं
पश्चात्पुरीडाशश्रपणम्। अच तु प्रथमतः श्रपणेन धानाः संपाद्य पश्चात्सक्तुभावाय पेषणम्। तस्माचृतनिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ चोदकप्राप्तप्राकृतपेषणतत्क्रमयोरूभयोवीधे गौरवात्क्रममाचं वाध्यम्। पेषणपदार्थस्तु स एवेति तड्का दृष्टि
मन्त द्रवादयो ऽच कर्तव्याः॥

इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
प्रयाजेकाद्शनादिविशेषविधिभिर्युते ।
पश्चादौ सामिधेन्यादिविध्यन्तो नास्त्युतास्त्यसौ ॥ १ ॥
विशिष्टाङ्गविधौ नासौ चोदकस्याप्रवृत्तितः ।
लाघवाद्रुणमाचस्य विधेः सो ऽस्त्यतिदेशतः ॥ २ ॥

अयीषोमीयपशावेकादश प्रयाजाः श्रुताः। चातुर्मास्येषु नव प्रयाजाः। वा-यव्यपशी हिरएयगर्भे इत्याघारमन्त्र इत्यादिभिर्युतेषु पश्चादिषु प्राकृतेतिकर्तव्यता सामिधेन्यादिनास्ति। कुतः । संख्यामन्त्रादिगुणविशिष्टस्य प्रयाजाघाराद्यङ्गस्य प्रत्यस्विधौ सत्युपिदिष्टेनैवाङ्गेन निराकाङ्क्षे पश्चादौ चोदकस्याप्रवृत्तेरिति पूर्वः पश्चः ॥ पश्चादिविधिस्ताविदितिकर्तव्यतामाकाङ्क्षिति । तत्र प्राकृताङ्गान्यितिदिश्य वा तदाकाङ्क्षा पूर्यताम् । विधास्यमानान्यङ्गान्तराय्युपिदिश्य वेति वीक्षायां कृष्तोप-कारतया प्राकृताङ्गातिदेश एव न्याय्यः । ततश्चातिदेशतः प्राप्तं प्रयाजाद्यङ्गमनूद्य गुणमावविधौ लाघवं भवति । गुणविशिष्टाङ्गिविधौ तु गौरवं स्थात् । तस्मात्तन्त्रं । तस्यान्तरमन्त्रान्तराभ्यां पूर्वयोः संख्यामन्त्रयोवीधे ऽपि प्रयाजाघारसासिधेन्या-दीतिकर्तव्यता प्राप्तोत्येवातिदेशादिति राज्ञानः ॥

# हितीयाधिकरणमारचयति॥

हिरायगर्भे आघोर पूर्विसिनुत्तरे ऽथवा। लिङ्गादाद्ये समं लिङ्गं क्रुप्रकार्यवतो ऽन्तिमे॥३॥

वायव्यपणी हिरएयगर्भः समवर्तताय इत्याघारमाघारयतीति श्रुतो मन्तः पूर्व-सिन्नाघोर स्यात् । कुतः । मन्त्रलिङ्गात् । प्रकृती प्राजापत्यः पूर्व आघारः ॥ श्रस्मिन्नपि मन्त्रे हिरएयगर्भश्चेन प्रजापितरिभधीयते । प्रजापितवैं हिरएयगर्भ इति वाक्यशेषादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्रन्तिम श्राघारे मन्तः । कुतः । कुप्तकार्य-लात् । प्रकृतावमन्त्रकः प्रथमाघारः । प्रजापितं मनसा ध्यायन्त्राघारयतीति ध्या-नमाचस्याभिधानात् । तूष्णीमाघारयतीत्यमन्त्रकतं साक्षादेव श्रुतम् । हितीये श्राघार कर्ध्वो ऽध्वर इत्याद्येन्द्रो मन्त्रो विहितः । श्रतो मन्त्रकार्यं तच कृप्तम् । तस्माद्वितीय श्राघारे हिरएयगर्भमन्त्रविधिः । यतु प्रजापितदेवतामन्त्रलिङ्गं तदिन्द्रे ऽपि समानम् । इन्द्रो ऽपि हि प्रजानां पितः । तस्मादूर्ध्वो ऽध्वर इति मन्त्रं वाधिला हिरएयादिमन्त्रस्तव विधीयते ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति॥

किमुत्करासादनं च परिधी च नियोजनम् । कमान्तरं प्राकृतयोर्गुणी वाद्यो ऽस्वसंभवात् ॥ ४॥ पृथुतामुत्करायस्य परिधेश्व स्थविष्ठताम् । स्राश्चित्य संभवात्कंर्तुं गुणी ती लाघवान्मती॥ ॥॥ सपणुकेषु चातुमीस्येषु श्रूयते। उत्करे वाजिनमासादयति। परिधी पणुं नियुजीतेति। एते आसादनियोजने प्राकृताभ्यामन्ये कर्मणी विधीयेते इत्याद्यः पश्चो युक्तः। कृतः। प्राकृतयोरयन्तमसंभवात्। वेदेरुडृतानां पांसूनां तीक्ष्णायो राशिरुक्तरः। न हि तच वाजिनाख्यनीरस्यासादनं संभवति। नाष्यङ्गुलिवदणीयित परिधी पणुर्नियोक्तं शक्यते। ततः प्राकृतस्य दृष्टप्रयोजनस्यासंभवाददृष्टार्थन्यम् । तदेतत्सदृशे आसादनियोजने कर्मान्तरे विधीयेते इति प्राप्ते वृष्टाः ॥ प्रयाजैकादश्वादिवह्माघवात्माकृतयोरेव वाजिनासादनपणुनियोजनयोरुक्तरपरिधिगुणौ विधीयेते। न च तीक्ष्णायते ऽपि सूच्ययवदयोग्यत्म । मृद्राश्ययस्य पृथुकेन स्वल्पपाचासादनयोग्यत्वात्। परिधिश्वेष्टिकवेद्यामिव नाणीयान्। किंतृत्तरवेद्यां स्थविष्टः। तस्माद्रुणविधिः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

षिक्षियतीत्यियगतं प्राकृतवाधकम् । समुचितं वा वाधः स्यात्कार्येक्यात्तच वाक्यतः ॥ ६ ॥ ऋग्रो होमाङ्गताक्कृषेरितदिष्टेन तुल्यता । विनावृत्तिं द्वादशत्विसद्वये स्यात्ममुचयः ॥ ९ ॥

अयिचयने दीखाहुतयः श्रूयनो । षिड्भदिख्यियतीति । प्रकृताविष सुवेण चत-स्रो जुहोति दीखितलायेत्यादिदीखाहुतयः षिड्विहताः । तच मन्त्रा भिन्नाः । आकृत्ये प्रयुजे ऽयये स्वाहेत्यादयः प्राकृता मन्त्राः । आकृतिमियि प्रयुजं स्वाहेत्यादयो विकृताः । तच विकृतमाहुतिमन्त्रषद्धं किं प्राकृतस्य वाधकम् । किंवा प्राकृतेन समुच्चितिमिति संशये वाधकिमिति तावत्राप्तम् । कृतः । कार्येक्यात् । दीखणीयेष्ट्यङ्गभूताहुत्युपकारलक्षणं यत्कार्यं प्राकृतानां मन्त्राणां तदेव विकृतान्तामित । च विकृतौ तच प्रतीयत इति शङ्क्यम् । स्वाहान्ततारूपेण लिङ्गेन मन्त्राणामाहुत्युपकारकत्वप्रतीतेः । आहुतीनां च षिड्भदिख्यतीति वाक्येन दी- खणीयाङ्गलप्रतीतेः । तसाच्छ्रयमाणैर्मन्त्रेरतिदिष्टानां वाध इति पृर्वः पद्यः ॥ अग्रौ मन्त्राणां स्वरूपं यद्यपि प्रत्यक्षश्चृतिसिद्धं तथापि होमाङ्गलं लिङ्गेन कल्यम् । तथा चातिदेशकल्यैर्मन्त्रेसुल्यवल्याच्च वाध्यवाधकता । एवमिप न समुचये प्रमाणमस्तीति चेत् । अस्येव । हादश जुहोतीति संख्याविधानेन तिस्ति । न च वेकृतानामेव षणामावृत्या संख्या सिध्यतीति वाच्यम् । आ-वृत्तेरश्रुतत्वात् । न च सा कल्पयितुं शक्यते । अन्यथापि संख्योपपत्तेः । तस्मा-समुचय इति सिहानाः ॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

एकादिना समुच्चेयं पुनर्निष्कृत इत्यदः। बाधकं वा समुच्चेयमुभयीरित्युदीरणात् ॥ ७ ॥ आधानदिख्योपेतमुभयीरित्यनूद्यते। ददातीत्यविधायित्वात्कार्येकाडाधकं भवेत् ॥ ९ ॥

श्राधाने विकल्पिता गोद्रव्यदक्षिणा द्रव्यान्तरदक्षिणाश्च बह्नचः श्रूयनो । एका देया षड्देया बादण देया इत्यादिना । पुनराधाने पुनर्निष्कृतो रथो दक्षिणेत्यादि श्रुतम् । भगः सन्पुनः समाहितः पुनर्निष्कृतः । सेयं पुनर्निष्कृतादिदक्षिणा किमतिदिष्टयैकादिसंख्यया दक्षिणया समुचीयत उत तां वाधत इति संश्यः ॥ उभयीदेदात्याधेयिकीः पौनराधेयिकीश्चेत्युक्तत्वात्समुच्चय इति पूर्वः पक्षः ॥ ददानिति वर्तमाननिर्देशस्य विधित्वाभावादाधानकाले पूर्वं दत्तं पुनराधानकाले दीयमानं च मिलित्वोभयीरित्यनृद्यते । दक्षिणात्वरूपस्य कार्यस्यकत्वादुपदिष्टमितिदिष्टस्य वाधकम् ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वासीवत्सं समुच्चेयमचाहार्येण वा न वा। अविरोधात्सम्चेयं न कार्येक्याडिरोधतः ॥ १०॥

ञ्चाययणे श्रूयते । वासो दक्षिणा वत्तः प्रथमजो दक्षिणेति । तदेतत्माकृते-नान्वाहार्येण सह विरोधाभावात्समुचीयत इति मन्दः पूर्वपक्षः ॥ एककार्येत्वेन विरोधिताच समुच्चयः किंतु बाध इति राज्ञानाः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति॥

अन्वाहार्यस्य धर्मो ऽच न कार्यः क्रियते ऽचवा। न तद्वमेलतो मेवं साधनलप्रयुक्तितः ॥ ११ ॥

सन्यन्वाहार्यधमीः । तत्कल्पसूचकार उदाजहार । दक्षिणासझ्य उपहर्तवा इति संप्रेष्यति । ये ब्राह्मणा उत्तरतस्तान्यजमान आह । दक्षिणत एतेति । तेभ्यो ऽन्वा-हार्ये ददाति । ब्राह्मणा अयं व ओदन इति प्रतिगृह्णीत । उत्तरतः परीतेति संप्रे-ष्यतीति । सो ऽयं धर्मी वासोवत्से न कार्यः । तस्यान्वाहार्यनिमित्तत्वात् ॥ मैवम् । अन्वाहार्यस्य दक्षिणारूपेणानितसाधनत्वप्रयुक्तास्ते धर्माः क्रियन्ते । तत्साधनत्वं वासोवत्से ऽपि समानम् । तसाद्वापि सन्ति ते धर्माः ॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पाको ऽस्ति नो वा वत्से स्यादन्वाहार्यस्य दर्शनात । न वत्सनाशादश्रीती दक्षिणा मांसदानतः ॥ १२ ॥

अन्वाहार्थे पाको ऽस्ति । पूर्वन्यायेन तड्यमीतिदेशाडत्से ऽपि पाकः स्यादिति चेत् ॥ न । वत्सनाश्रप्रसङ्गात् । अस्विति चेत् । न । तथा सित मांसदानेन श्रु-तहानाश्रुतकस्पने प्रसज्येयाताम् । तस्मानास्ति वत्से पाकः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

वासस्यस्ति न वा पाको विनाशाभावतो ऽस्त्यसौ। वैयर्थ्यादपशकातात्पाको वाससि नोचितः॥ १३॥

वासस उष्णोदकभाग्रद्रप्रक्षेपेण वत्सस्येव विनाशो नास्ति। तस्माद्वाहार्यव-त्माको इस्तीति चेत् ॥ न। ऋोदनतार्थो हि पाकः। न हि वाससः सहस्रधा प-च्यमानस्याप्योदनता संभवति। न च पाकः कर्तुं शक्यते। न ह्युष्णोदकसंयोगः पाकशन्द्रस्यार्थः। किं तर्हि तग्रुलानां विक्कित्तिं जनयितुं कृतः पुरुषप्रयत्नः। न च वासस्यस्ति विक्कित्तिः। तस्मादितिदृष्टः पाको वाध्यते॥ दशमाधिकरणमारचयति॥

आघारो ऽचास्ति नो वाच शकाताइत्सवाससोः। अस्यन्वाहार्यवन्मेवं स्वादुताया असंभवात्॥ १४॥

स्पष्टो ऽर्थः ॥ एकादशाधिकरणमारचयति ॥

दिख्या द्वाद्ययतं तस्येत्येतत्रवादिषु।
सर्वेषु केषुचिद्वाद्ये प्रत्येकं मिलितेषु वा॥ १५॥
संख्यागुणस्य प्रत्येकं गवाद्यन्वयतो ऽियमः।
वाक्यभेदान्न तिकंतु मिलितेषु समुचयात्॥ १६॥
संख्यानीचित्यतो धान्ये सर्वेषां न समुचयः।
असर्वेष्वित पश्चे ऽिप पश्चो वैकमेव वा॥ १९॥
संख्योचित्येन पश्चो नितत्रस्येत्यनन्वयात्।
एकत्वे ऽप्यच यिकंचिन्माषा वा गाव एव वा॥ १६॥
यिकंचिन्नियमाभावान्माषाः संनिहितत्वतः।
माषा निराकृता गावः प्रायम्याचोपकारतः॥ १९॥
तस्येति वाक्यात्रोद्र्यं न युक्तः प्रकृतः कृतः।
संख्यान्तरं चेद्विकृतो स्यात्रवां वाध्यतामियम्॥ २०॥

ज्योतिष्टोमे देयद्रव्याग्यनुक्रम्य संख्याविशिष्टा दक्षिणा विधीयनो। गौश्राश्व-श्वाश्वतस्त्र गर्दभाश्वाजाश्वावयश्व वीह्यश्व यवाश्व तिलाश्व माषाश्व तस्य हादश्शतं दिक्षणित हादश्वधिकं शतम्। तत्र संश्यः। सेयं संख्या किं गवादिसर्व-द्रव्यविषया। किंवा कितपयविषया। सर्वेत्वपक्षे ऽपि प्रतिद्रव्यगेयं संख्या। उत्त मिलितानाम्॥ तत्र गवादिद्रव्याणि प्रधानानि। संख्या तहतो गुणः। प्रति-प्रधानं च गुणावृत्तिन्याया। तस्माहवादिद्रव्येषु प्रत्येकिमयं संख्येति प्रथमपक्षगते प्रथमे संख्याविकस्ये प्राप्ते बृमः। नैतद्युक्तम्। वाक्यभेदप्रसङ्गात्। आतो मिलि-तानामियं संख्येति हितीयसंख्याविकस्यो ऽभ्युपेयः। तथा च सित समुचयवा-चिनश्वशन्दा अनुगृद्यनो। एतदप्युक्तम्। अनौचित्यात्। न हि वीहियवादि-

धान्येषु हादशाधिकशतान्तर्गतिहनादिसंख्योचिता। परिक्रीतस्यिर्विजो हिनेबी-हिवीजेः प्रयोजनाभावात् । प्रस्थाढकलायादिसंख्या तचीचिता । न चेयमच श्रुता। तसान्मिलितानां सर्वेषां समुचय इत्ययं पश्चो न युक्तः॥ कतिपयविषया संख्येत्यस्मिन्नपि पक्षे किं गवाद्याः षड्विधाः पणवः । किंवा गवादिद्रव्येष्वेकं द्रव्यम् । तत्र पणुषु श्रूयमाणायाः संख्याया उचितत्वात्पश्रव इति प्राप्ते ब्रमः। नैतद्युक्तम् । तस्य हादश्शतं दक्षिगोत्यच तस्येत्येकवचनान्तेन षणां गवादिपण्-नामचेतुमयोग्यत्वात् । एकतपक्षे किं यत्किंचिदेकम् । किं वा माषद्व्यम् । किंवा गोद्रव्यम् । तत्र नियामकाभावाद्यतिं चिदिति प्राप्तम् । तन्त । संनिधेनि-यामकत्वात् । माषाश्च तस्य हादशशतं दक्षिणेति माषाः संनिहिताः। तहीस्त माषद्रव्यमिति चेत्। न। प्रस्थादिपरिमाणसंख्यौचित्येन निराकृतत्वात् ॥ तस्मा-होद्रव्यमिति पक्षः परिशिष्यते। प्रथमश्रुतत्वोपकारौ तत्र नियामकौ। अस्ति हि महानुपकार ऋतिजः परियहीतुः। गव्येनाज्यक्षीरादिनाग्रिहोचदर्शपूर्णमासादि-सिडेः । ननु प्रकृतस्य क्रतोडीदशशतं दक्षिगोत्यन्वयाद्योद्रयं न प्रतीयत इति चेत् । न । यत्रोद्रव्यं तस्य द्वादशशतमिति वाक्येन तत्रतीतेः । वाक्यं हि प्रकरणाद-लीयः । तस्माद्रवां द्वादशशतामित राज्ञानाः ॥ विकृतिषु यत्र गोदिक्षिणायाः संख्यानारं श्रुतं तचास्याः संख्याया बाधी विचारफलम् ॥

# हादशाधिकारणमारचयति॥

गोदाने विहिते खेळा नियतिवीन्तिमे ऽपि किम्। अविभागो विभागो वा नियमानुक्तितो ऽियमः॥ २१॥ अविभागो बहुतोक्तेर्बहुतं न विविक्षतम्। विभागे खामिभिः खत्विसिद्वेरिंक्तं च हश्यते॥ २२॥

पुर्वोक्त एव गवां दाने संशयः । ज्ञृतिग्भ्यो देयानामुक्तसंख्यानां विभागा-विभागयोर्यजमाने छैव प्रयोजिका । उतास्यन्यतरिनयितः । यदापि नियति-स्तदाप्यविभागो विभागो वा ॥ विभागनियामकस्यानुक्तत्वादि छेति तावत्राप्तम् । ज्ञृतिग्भ्यो दक्षिणां ददातीति बहुवचनश्रविशेन समृहस्य प्रतियहीतृतादिवभाग इति पक्षान्तरम् ॥ यहैकतवबहुतं न विविक्षितमित्येकैकः प्रतिग्रहीता । तथा सित विभागावश्यंभावात्समूहाय दत्ते सत्येकैकस्य स्वामिताभावे परस्वतापाद-नलक्षणो दानशब्दार्थो न सिध्येत् । किं च । तुथो वो विश्ववेदा विभजतिति मन्त्रे विभागलिङ्गं दृश्यते । तसाद्विभागनियमो राज्ञानाः ॥

# नयोदशाधिकरणमारचयति॥

स विभागः समो नो वा विशेषाश्रवणात्समः। वैषम्यं स्याद्यथायासं मैवं तत्स्यात्समाख्यया॥ २३॥

पूर्वोक्तः स विभागः समः स्यात । कुतः । वैषम्यहेतोर्विशेषस्याश्रवणात । साम्यहेतुस्तु लेकिको न्यायः । लोके हि पुत्राणां पितृधने समिविभागो हष्टः । तसात्सम इत्येकः पद्यः । कर्मकरेषु प्रयासानुरूपेण भृतितारतम्यं दृष्टम् । तद्वद्वापीति वितीयः पद्यः ॥ वादशाहे दीश्रायामेवं समाख्यायते । अधिनो दीश्च्यति । पादिनो दीश्चयतीति । अधि येषामृत्विजां तेऽधिनः । एवं पादिनो योज्याः । तिव्वश्येषा याञ्चित्रसुखादवगन्तव्याः । ततः श्रीतसमाख्यानुरूपेण केषांचिद्धं केषांचित्याद इत्यादिविषयो विभाग इति राज्ञानः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

भूनािम धेनुवीधेत गाः किंवा कृत्सदिक्षिणाम् । धेन्वा विशेषितत्वाहा दक्षिणैकत्वतो ऽखिलम् ॥ २४ ॥

अतीताभ्यामधिकरणाभ्यां वाधोपोह्वातलेन प्रकृती दक्षिणा निरूपिता। अव विकृती वाधो निरूपते। अधिष भूरिति भूनामकमेकाहविशेषमुपक्रम्य धेनुर्दे-स्थिणेति श्रृयते सेयं धेनुर्गोमाचं वाधते। कुतः। या गौः सा धेनुरिति विशेष-यितुं योग्यत्वात । न हि यो ऽश्वः सा धेनुरिति विशेषणं युज्यते। तस्मान्नोविशे-षण्कप्या धेन्वा प्राकृतस्य गोसामान्यस्यैव वाधः। नेतरस्येति प्राप्ते बूमः॥ इयं धेनुरिक्षलां दिश्चणां वाधते। कुतः। गवादीनां माषान्तानां सर्वेषामेव दिश्च-णाक्पत्वाद्विश्यालेकवचनमिह प्रयुज्यते। गौश्वेत्यादयः समुचयवाचिनश्वश्वरा एकत्व एवोपपद्यन्ते। आनित्थिवं सत्यत्यनं सुलभा। यदि दक्षिणा भिद्योरस्तदा-नीमेकयैवानितिसिद्वेरितरासां वैयर्थ्य दुवारम्। तस्मान्निक्विलद्श्चिणावाधः॥ पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

एकां पञ्चेति कृत्सां वा गोसंख्यां वा निवर्तयेत्। स्यादाद्यो दिख्यायोगान्मैवं व्यवहितन्ततः॥ २५॥

इदं श्रूयते। यस्य सोममपहरेयुरेकां गां दक्षिणां दहादिभद्ग्धे पञ्च गा इति। तिदं संख्याविशिष्टं द्रव्यं विधीयमानगवादिदिक्षिणां कृत्कां निवर्तयेत्। तस्य दिक्षिणाश्रन्दयोगेन कार्यंकालात् ॥ मेवम्। विशिष्टविधी गीरवाद्गवां प्राप्तताच संख्यामावं विधेयम्। तस्य च गोपदेन व्यवधानाव दिक्षिणायोगो ६ स्ति। योगे तु गोगतां स्वविरोधिनीं पूर्वप्राप्तसंख्यामेव निवर्तयेत्। न वन्यिकंचिदिति राज्ञानः॥

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

चिवत्सेनर्षभो बाध्यः कृत्त्रं वा क्रयसाधनम् । च्युषभः पुंगवत्वाच क्रयोद्देशविधानतः ॥ २६ ॥

साद्यस्के वर्षचयोपेतो गौः श्रृयते । चिवत्सः साएडः सोमक्रयण इति । प्रकृता-वजया क्रीणाति । हिरएयेन क्रीणाति । च्रृष्ठभेण क्रीणातीत्यादिना क्रयसाधना-त्यासातानि । तच पुंगवत्वसामान्येन बाध्यमृष्ठभमाचिमिति पूर्वः पक्षः ॥ नैतद्यु-क्रम् । कुतः । क्रयमुद्दिश्य चिवत्सविधानात् । साएडत्वोद्देशेन तद्विधावग्रीषोमी-यादाविप चिवत्सः प्रसज्येत । तसात्क्रयसाधनं कृत्सं बाध्यम् ॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

किं प्राकाशी बाधकी स्तः कृत्सस्याध्वयेवस्य वा। ददातियोगात्कृत्सस्य न विशिष्टेन योगतः ॥ २७ ॥

अश्वमेधे श्रूयते। हिरएमयौ प्राकाशावध्वयेवे द्दातीति। प्राकाशौ दीपस्तम्भा-वित्येके। द्र्पेणावित्यपरे। तौ किं प्राकृतस्य दिश्चणाद्रव्यस्य कृत्वस्य वाधकौ। उत्ताध्ययुंभागस्येव॥ तच प्राकाशौ द्दातीति कर्मकारकवाचिहितीयाश्रुतिकृतेन दानसंबन्धेन प्राकाशावध्ययंव इति वाक्यकृते पुरुषसंबन्धे ऽपोदिते सित देयद्रव्य-प्रतीतेर्देयावान्तरस्य कृत्वस्य वाध इति पूर्वः कश्चः॥ अध्ययंवे द्दातीति संपाद- नवाचिचतुर्थीश्रुतिकृतस्य दानिक्रयासंबन्धस्यापविद्तुमशक्यत्वात्संप्रदानिविशिष्ट-दानिक्रयया संबन्धे ऽपि वितीयाश्रुतेरिवरोधादध्यर्युभागस्यैव वाध इति राज्ञानाः॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

श्यावाश्वो ब्रह्मागस्य वाधको निषिलस्य वा। आद्यः प्राकाशवन्मैवं धेनुवत्सो ऽपि नान्यगः॥ २৮॥

श्रस्युपह्य्यनामक एकाहिविशेषः । तत्र श्रूयते । श्रश्यः श्यावी रुकाललाटो दिश्चणा स ब्रह्मणे देय इति । प्राकाशन्यायेनायं ब्रह्मभागस्येव बाधक इति पूर्व-पक्षः ॥ दिश्चणाशन्द्रसंयोगाडेनुन्यायेन कृत्वस्य वाधकः । उपरितनेन तु ब्रह्मणे देय इति वाक्यान्तरेण तस्याश्वस्य ब्रह्मच्यतिरिक्तपुरुषान्तरसंबन्धो बाध्यते । तथा सित पुरुषान्तरस्यातिदिशोपिद्षदृष्ट्यिणाडयबाधाङ्कीिककदानादिना केनिचदु-पायेनानितः सिध्यति ॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

किं सोमचमसो ब्रह्मभागहार्युत कृत्वनुत्। पश्नां निन्दया सर्वप्रसक्तेब्रह्मभागहत् ॥ २०॥ निन्देयं न निषेधाय चमसस्तुतये त्वसौ। श्यावाश्ववत्सर्वदेयं पुरुषान्तरवाधकः ॥ ३०॥

ऋतपेये श्रूयते। श्रोडुचरः सोमचमसो दक्षिणां प्रियाय सगोनाय बस्रणे देय इति। सो ऽयं चमसो ब्रह्मभागमेव वाधते। कुतः। यत्पश्रृन्दद्यात्सो ऽनृतं कुर्या-दिति पश्रुदानिन्दया सर्वदानप्राप्तेः। तस्माच सर्ववाध इति प्राप्ते ब्रूमः॥ नाच निषधाय पश्रुनिन्दोच्यते। किंतु विधित्सितसोमचमसस्तुत्यर्थो ऽयमर्थवादः। तेन निन्दायाः सर्वप्रसञ्जकतं नास्ति। तस्मात्सर्वप्रसिक्तरूपाया श्रभ्यधिकाशङ्काया निराकृतलात्पूर्वाधिकरणन्यायेनाच निर्णयो द्रष्टव्यः॥

तिस्मिन्नेवाधिकरणे कृत्वा चिन्तारूपं विचारं बुिन्नयुत्पादनाय रचयित ॥
पूर्वोक्तं निर्णयं पूर्वपक्ष्यित्वेकवाकाताम् ।
धान्या कृत्वा दक्षिणांशं ब्रह्मभागं निवर्तयेत् ॥ ३१॥

श्यावाश्वाधिकारणे रुकाललाटो दिक्षणेत्यस्य स ब्रह्मणे देय इत्यस्य चान्तराले स ह्यानिरुक्त इति वाक्यान्तरं पितम् । तेन व्यवधानाहिस्पष्टो वाक्यभेदः । इह त्वव्यवधानादेकं वाक्यमिति भान्तिः । एकवाक्यतायां तु चमसश्व्यस्य दिक्षणा-श्व्येन ब्रह्मश्वयेन च संबन्धे सित कृत्व्वदिक्षणायाः पुरुषान्तरस्य च निवृत्तिः । तथा सित पूर्वोक्तसिङ्घान्त एवाच पूर्वपक्षीभवित ॥ दिक्षणामुद्दिश्य चमस एको विधेयः । तस्य ब्रह्मसंबन्धो ऽपरो विधेयः । ततो ऽर्थभेदाङ्घाक्यभेदो दुर्वारः । तसा-इक्षिणाश्वयेन तदंशं लक्षयिना ब्रह्मसंबन्धे दिक्षणांशमनृद्य चमसमाचविधानान्नद्वागस्यैव निवृत्तिः ॥ कृत्वा चिन्तामुङ्घाटयित ॥

दिक्षिणोिक्तः कतौ दृष्टा सर्वेचासी न पुंसि तु। वाक्यभेदश्व दुवारो युक्तो ऽतः पूर्वेनिर्णयः॥ ३२॥

प्रायेण वैदिकव्यवहारेषु दक्षिणाशन्दः क्रतुविषय एव दृष्टः। न तु पुरुषविषयः। क्रतः क्रतुदक्षिणारूपश्चमसः सवैं। क्रतुदक्षिणां निवर्तयेत्। वाक्यभेदस्तु विस्पष्टं भासमानः काशकुशमवलस्य न्यायविदा न निवारियतुं युक्तः। तस्मात्कृत्वदिक्ष-णापुरुषान्तरयोवेध इत्ययमेव राज्ञान्तो युक्तः॥

### विंशाधिकरणमारचयति ॥

यजुर्युक्ती ऽध्वर्युभागं बाधते यमयत्युत । बाधः प्राकाशवन्मैवं पक्षे प्राप्तेर्नियम्यते ॥ ३३ ॥

वाजपेये श्रूयते। यजुर्युक्तं रथमध्ययेवे दरातीति। श्रस्यायमर्थः। रथशकटरासीनिष्कादीन सप्तदश द्रथाणि प्राकृतगवाश्वादिदक्षिणाद्रव्यवाधकान्यच विहितानि। तेषु च प्रतिद्रव्यं सप्तदशसंख्या विहिता। ततो रथाः सप्तदश। तेषु मुख्यं
रथं यजमानारोहणायेन्द्रस्य वजो ऽसीत्यादिभियेजुर्वेदोक्तेर्मन्तैः सज्जीकरोति। सो
ऽयं यजुर्युक्तो रथः। तं च दक्षिणाकाले ऽध्वयेवे दद्यादिति। प्राकाशावध्ययेवे
ददातीत्यच यथा चोदकप्राप्तस्याध्वर्युभागस्य वाधः। एवमचापि। ननु सप्तदशद्रव्यविधानेनैव प्राकृतद्रव्यवाधिसिष्ठः। वाढम्। तथापर्थिनः पादिन इत्यादिसमाख्याप्रापिता विषमविभागविशेषकृप्तिः। सा यजुर्युक्तरप्रह्रपभागविशेषविधिना
वाध्यते। तस्माद्ध्वर्योनै रथान्तरभागो ऽस्ति। नापि शकटदास्यादिभाग इति

पुर्वपक्षः ॥ नैतद्युक्तम् । प्राकाशहष्टान्तविषम्यात् । अत्यन्तमप्राप्तौ हि प्राकाशौ तत्र विधयौ । यजुर्युक्तरयस्तु पक्षे प्राप्तः । तथा हि । सप्तदश रथान्ददातीत्युक्ते कस्य को रथ इति चिन्तायां यजमानेन्छाया नियामकत्वात् । यदाध्वयेवे तं दानुमिन्छति । तदा प्राप्तोति । यदा नेन्छति । तदा न प्राप्तोतीति पक्षे प्राप्तः । ततो यो ऽयं यजुर्युक्तो रथः सो ऽध्वयेवे ऽवश्यं देय इति नियम्यते । ततो न कस्यायनेन वाधः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्षपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ नश्चनेष्ठ्यपहोमादिनीरिष्टादेनिवर्तकः । समुचितो वा कार्यैक्यादाद्यो ऽन्यो ऽपूर्वभेदतः ॥ १ ॥

सिना नश्च नेष्टावयये स्वाहा । कृतिकाभ्यः स्वाहा । ऋषाये स्वाहा । दुलाये स्वाहेत्यादय उपहोममन्त्राः । प्रकृती प्रधानहोमादृध्वे नारिष्टहोमो विहितः । नारिष्टान् होमाञ्जुहोतीत्युक्तवात । दश ते तनुवी यञ्च यञ्चिया इत्यादयस्त्रच मन्त्राः। श्रयमेको विषयः ॥ तथा श्येने श्रूयते । लोहितोष्णीषा लोहितवसना निवीता चृतिजः प्रचरनीति । प्रकृतावुपवीतं विहितम् । उपव्ययत इति । श्रयं हितीयो विषयः ॥ तथा पृष्ट्ये षडहे श्रूयते । मध्याश्येहृतं वेति । प्रकृती श्रुतम् । पयोवतं ब्राह्मणस्य यवागू राजन्यस्यामिश्चा वैश्यस्येत्ययं तृतीयो विषयः ॥ तचीपहोम-निवीतमध्यश्नानि क्रमेण नारिष्टहोमोपवीतपयोवतानां निवर्तकानि । कुतः । कार्येक्यात् । उपहोमनारिष्टहोमयोस्तावज्जुहोतिशब्देक्यतदर्येक्याभ्यां कार्येक्यं प्रतीयते । श्रश्मनवतयोः शब्दभेदे ऽप्पर्थभेदो नास्ति । निवीतोपवीतयोः शब्दा-भभेदे ऽपि वीतशब्दस्मारितं कार्यमेकं स्थात् । तस्माहाध इति पूर्वः पश्चः । भवतु नाम दृश्येषु कार्येकां दृष्ट्वा वाधः । उदाहतानि त्यूर्वार्थानि । श्रपूर्वेष्व विध्येकग-म्यतया विधिभेदेन भिद्यते । तस्मात् कार्यभेदात् समुच्चयो ऽभ्युपेयः । न च नि-

वीतोषवीतयोर्विरोधः शङ्कनीयः। वासोभ्यां तदुभयोपपत्तेः। नापि पयोव्रतस्य दृष्टार्थत्वम् । अल्पेन पयसा तृप्तिपुष्ट्यसम्भवात् । उदाहरणहये कृत्वाचिन्ता वास्तु ॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

समुचेयं शरमयं कौशेनोतास्य वाधकम् । प्राचुर्यस्य विधेराद्यो मैवं प्रतिपदोक्तितः ॥ २ ॥

सोमागीद्रं चरं निर्विपेत कृष्णानां वीहीणामिभचरित्तत्वच शरमयं विहेभैवती-ति श्रुतम्। तिद्दं प्राकृतेन कुश्विहिंषा सह समुचीयते। कुतः। मयद्श्वेदन शरप्राचु-येस्य विधानादवाधे ऽपि तदुपपत्तेरिति पूर्वः पश्चः ॥ नित्यं वृड्डशरादिभ्य इति सूत्रेण शरशब्दािडकारार्थो मयद्प्रत्ययः प्रतिपदोक्तः। श्रुतस्तं परित्यज्य प्राचुयी-र्थो न यहीतुं शक्यः किञ्च प्राचुयीर्थकायीन्तरं कल्पनीयं स्यात्। तस्मात् कुश्विष्ठो वाध इति राडान्तः॥

हितीयवर्णकम् ॥ रथदुन्दुभितह्योषी किं वर्हिर्मेचयोः क्रमात् । बाधकावृत तह्योष एक एव हि बाधकः ॥ ३ ॥ रथघोषेत्ययं इन्हस्तेनोभी बाधकी न तत् । घोषाभ्यामिति वा घोषे लक्ष्मणा वा प्रसज्यते ॥ ४ ॥ पूर्वपक्षे ऽन्यदीयो ऽपि शन्दो ऽचास्तु रथे सित । राह्यानो रथदुन्दुभ्योरेव घोषः प्रयोजकः ॥ ५ ॥

वाजपेये श्रूयते। रथघोषेण माहेन्द्रस्य स्तोचमुपाकरोति। दुन्दुभिघोषेण माहेन्द्रस्य स्तोचमुपाकरोतीति। प्रकृतौ त्वेवं श्रूयते। उपावर्तध्वमिति वर्हिभ्यां स्तोचमुपाकरोति। उपाकरणं नाम स्तोचं प्रति प्रेरणम्। तच रथद्रव्यदुन्दुभिद्रव्यव्यं वर्हिर्द्रव्यस्य वाधकं धोषो मंचस्य वाधकं इति तावतः प्राप्तम्। रथश्व घोषश्चेति बन्द्रसमासेनोभयोः प्राधान्यात्। नैतद्युक्तम्। इतरेतरयोगबन्दे रथघोषाभ्यामिति विवचनप्रसंगात्। समाहारबन्दे तु घोषश्वरस्य समाहारलञ्चन्कतया मुख्यवृक्तिहीयते। किंच बन्दे उन्यदीयघोषो उच प्रसञ्चेत। रथस्य घोष इति तत्युह्रषसमासे मुख्यवृक्तिने हीयते। तचापि रथप्राधान्यं हीयत इति चेत

तत्समाहारे ऽपि समानम् । तस्माङ्घोषो द्रव्यमंत्रयोवीधकः । तत्र यद्युभयं वाधकं यदि वैकं सर्वथा द्रव्यमंत्री वाध्येते ॥

नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

वाहेस्पत्यादयः किं स्यः प्राकृतयहवाधकाः। समुचिता उताद्यो ऽस्तु कार्येक्याद् यहलिङ्गतः ॥ ६॥ समुचयः प्रमाणाभ्यां यहाणां प्रकृतौ यथा। विधेयोक्तेर्ने लिङ्गं तचीक्तं लिङ्गं सुरायहे ॥ ९॥

वृहस्पितसवे श्रूयते। वाहस्पत्यं यहं गृह्णाति विषुवत्यक्षं गृह्णातीति। महान्वते श्रुकं गृह्णातीति। श्रश्यमेधे श्रूयते। सीवर्णराजताभ्यां महिमानी गृह्णातीति। तच वाहस्पत्यादयो यहाः प्राकृतानामेन्द्रवायवादियहाणां वाधकाः। कृतः। यागनिष्पादनलक्षणस्य कार्यस्येकत्वात्। यहश्चर्सयोगः कार्येक्यगमकः। तस्पा-ह्राध इति प्राप्ते बूमः॥ यथा प्रकृती प्रथमचीदितस्येन्द्रवायवादियहस्य पश्चाची-दितानां मेचावरुणादियहाणां च समुचयस्त्रथाचोपदिष्टानामितिदृष्टानां च समुचयः स्यात्। अशोच्येत प्राकृतानां परस्परमेककार्यते मानाभावात् प्रत्युत प्रयोगवचनेन संभूयकारिवावगमाद्युक्तः समुचय इति। तद्यंचापि समानं यागनिष्पादकतं तु प्रयोगवचनप्रापितानामेव नत्वेकेकस्य। अर्केण यजेत श्रुकेण यजेतेत्येवं पृथक्पृथययागसंवन्धाभावाद् यहश्चरो ऽपूर्वा विधेययहणकियां बूते न तु प्रकृती कृप्तकार्य पदार्थमनुवदित्त येन लिङ्गं स्यात्। किंच वाजपेये सोमयहाः मुरायहाश्चेत्यतिदिष्टानामुपदिष्टानां च समुचयार्थमुच्यमानश्चश्चरः सर्वेच समुच्ययं गमयतीति न वाधः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्यैः पश्नां किं बाधो यद्वा समुचयः। अक्रियाथा पश्किः स्याह्मिङ्गं तचास्ति बाधकम् ॥ ६॥ पश्नुहिश्य सङ्घाया देवस्य च विधी भिदा। कर्मान्यते यहन्यायाद्रोधनाच समुचयः ॥ ९॥ वाजपेये श्रूयते। सप्तद्श प्राजापत्यान् पश्नालभत इति। तेरतेः प्राकृतपश्नामाग्रेयादीनां वाधः स्यात्। कुतः। पश्रुवलिङ्गात्। न हि पश्रुशच्दो ग्रहशच्दरपूर्वां विधेयिक्रयां बृते येन लिङ्गवं हीयेतेति प्राप्ते बूमः ॥ किमच प्राकृतप्यश्वादेन सप्तदश्मद्भा प्रजापितदेवता चेति गुण्डयं विधीयत उत विशिष्टमन्यकर्म। नाद्यो वाक्यभेदापत्तेः। द्वितीये तु न पश्रुशच्दो लिङ्गं ततो ग्रहन्यायो योजनीयः। किञ्च रोधनमेवमास्रायते। ब्रह्मवादिनो वदन्ति। नाग्रिष्टोमो नोक्थ्यः। न षोडशी नातिराचः। अथ कस्माद्राजपेये सर्वे यज्ञकतवो ऽवरुध्यन्त इति। पश्रुभिरिति बूयात्। आग्रेयं पश्रुमालभते। अग्रिष्टोममेव तेनावरुत्ये। रेन्द्रण् षोडशिनः स्तोचम्। सारस्वत्यातिराचम्। मारुत्या बृहन्त्रोचम्। एतावन्तो वै यज्ञकतवः। तान् पश्रुभिरेवावरुत्य इत्यस्मिन्नवरोधनास्राये चोदकप्राप्ताग्रेयादिपश्रुसङ्गावस्य सिडवदनुवादात्समुच्चयो ऽवगम्यते॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चामनाहुतिभिवाध्या ञ्चनुयाजा न वाग्रिमः। चित्रलिङ्गाहिशिष्टोक्तेर्भेदो मध्योक्तितो ८न्तिमः॥ १०॥

साङ्ग्रहणीष्टी श्रूयते। श्रामनमस्यामनस्य देवा ये सजाता इति तिस्र श्राहुतीजुँहोतीति। एताभिस्तिमृभिराहुतिभिः प्राकृतास्त्रयो ऽनुयाजा बाध्यः। कुतः। चिविलङ्गात्। पूर्वाधिकरणे सप्तर्शसङ्क्षाविशिष्टप्राकृतपश्वभावेन मा भूत् बाध्यवं
इह तु चित्तविशिष्टत्वादनुयाजा बाध्यन्ताम्। यडा तद्नुवादेन मन्त्रगुणविधानात्
प्राकृतमन्त्रबाध इति पूर्वः पक्षः॥ किं चित्रमाचमनूद्य मन्त्रसहिता श्राहुतयो विधीयने उत चित्तविशिष्टा श्राहुतीरनूद्य मन्त्रविधः। श्राद्ये चित्रस्य गाहेपत्यादिष्विप सस्त्रेनान्वयाच लिङ्गम्। हितीये विशेषयोभेदेन वाक्यं भिद्येत। तस्मात्
कर्मान्तरविधानाच बाधः। तच मध्योक्तिलिङ्गम्। तथा चाद्यायते। पुरस्ताडोपरिष्टाडा जुहुयाडहिरात्मनः सजातीयान्दध्याद्यन्मध्यतो जुहोति मध्यत एव सजातीयान्मनुत इति। तस्मादामनहोमानामनुयाजेः सह समुचयः॥

## षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

पत्नय उपगायन्तीत्यृत्विजां विनिवर्तकाः । न वाद्यः सामगानोपचयः कार्ग्डादिजस्ततः ॥ १९॥ नदनं दुन्दुभीनां हि चित्रे विपरिवर्तते ।

उपगानं भवेत्रेन योग्यं वीगादिजं ततः ॥ १२॥

गवामयने महावतं नामैकाहस्तव श्रूयते। पत्नय उपगायन्तीति। तव पन्तय उपगायन्यः प्राकृतानामृत्विज्ञामुपगातृषां निवर्तकाः। शारीरसामगान्नोपचयहेतुकाग्रज्ञवीणादिजोपगानकर्तृत्वादिति चेत्॥ न।दिख्रु दुन्दुभयो नदन्तीति दुन्दुभिगानानामनन्तरिविहितानां चित्रे विपरिवर्तमानानामिदमुपगानं कर्मान्तरम्। न च शारीरमेव गानं तस्येदमुपगानं दुन्दुभिनदस्याशरीरत्वाच पत्नीभिः कियमाणमुपगानमिति तन्त्रीगानप्रयोगात्। किंच काग्रज्ञवीणादिभिः पत्नीभिः कियमाणमुपगानं दुन्दुभिगानसज्ञातीयम्। तस्यात् पत्न्यो निर्वेङ्गिवर्तकाः।

#### मन्नमाधिकरणमारचयति ॥

अभ्यङ्गो नावनीतः किं वाध्यो गौल्गुलवादिभिः। न वाद्यो लेपनैकलाच शैत्यसेहभेदतः॥ १३॥

अस्यञ्जनाभ्यञ्जनसंज्ञक एकोनपंचागद्राचः सचिविशेषः । तच श्रूयते । गौल्गुलवेन प्रातःसवने ऽभ्यञ्जनं पैलुदारवेण माध्यन्दिनसवने सौगन्धिकेन तृतीयस-वन इति । प्रकृतौ नवनीतेनाभ्यञ्ज इति श्रुतम् । सो ऽयमभ्यञ्जो बाध्यो लेपजन्यस्य गरीरगतस्नेहकार्यस्योभयचैकलादिति पूर्वः पक्षः ॥ नेतद्युक्तम् । कुतः । कार्यभेदात् । गौल्गुलवादिलेपजन्यं कार्यं चन्दनादिवन्छैत्यं तच्च नावनीतस्नेहाद्भिन्नम् । किंच नावनीतो दीक्षाकालीन इतरः मुत्याकालीनः । तस्माद्धाध्याभावात् समुचयः ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

तार्थाद्यहतवस्त्रस्य बाधकं स्याच वायिमः। गुद्याच्छादनकार्यैक्यादयोग्यतात् समुचयः॥ १४॥ महावते श्रूयते । तार्षं यजमानः परिधत्ते दर्भमयं पत्नीति । प्रकृतावहतं वासः परिधत्त इति । घृतात्तः कसलस्तार्षेमित्युच्यते । ताभ्यां तार्षदर्भमयाभ्यां दम्पत्योरहतवस्तं वाध्यते । कृतः । परिधत्त इत्यनेन प्रकृतिलिङ्गेन गुद्धाच्छादनल- स्रणस्य कार्यस्येकलावगमात् ॥ मैवं तार्षदर्भमययोर्गुद्धमाच्छाद्यितुमयोग्यत्वात् । परिधानं त्वचोपरितनं प्रावरणम् । तस्मात्कार्यभेदात् समुचयः ।

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

वाध्यं श्वोकादिनाज्यादि न वाद्यः स्तुतिलिङ्गतः। देशसास्त्रोविंधौ भेदो वैशिष्ट्यातु समुचयः॥ १५॥

महावते श्रोकेन पुरस्तात् सदसः स्नुवते अनुश्रोकेन पश्चादित्यादि श्रूयते।
तव श्रोकानुश्चोकादिनामकैः सामभिः प्राकृतान्याज्यपृष्टादिस्तोवगतानि रथंतरवामदेव्यादिनामकानि सामानि बाध्यानि। कुतः। स्नुवत इति प्रकृतिलिङ्गदर्शनात्।
प्रकृतावाज्यैः स्नुवते पृष्टैः स्नुवत इति श्रुतम् ॥ नैतत् सारम्। किमव स्नुतिमनुद्य देशसामगुणौ विधीयेते किंवा गुणइयविशिष्टा स्नुतिः। नाद्यः वाक्यभेदापत्तेः। द्वितीये तु कार्यभेदेन वाध्याभावात् समुचयः स्यादिति ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

समुचीयेत कौत्सादि यहा प्राकृतबाधकम् । स्तृत्यभावादादिमो ऽन्यो लिङ्गप्रकरणहयात् ॥ १६ ॥

विकृतिविशेषे श्रूयते। कौत्सं भवित काखं भवितीत। तदेतत् कौत्सादिनामकं साम प्राकृतेन साम्ना समुचीयते। कुतः। प्राकृतस्य स्नुतिलिङ्गस्याभावेन कार्ये-क्याभावात्॥ मैवम्। प्रकरणात् क्रवङ्गते सित ऋगक्षराभिव्यक्तिसामर्थ्यलक्षण-प्राकृतिलङ्गेन कार्येक्यावगमात्। तसाडाधकम्॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तत् सर्वेबाधकं सर्वेमेकद्याद्युक्तितो ऽथवा। अविशेषादादिमो ऽन्य एकाद्युक्तिविशेषतः॥ १९॥ तत् पूर्विकं कीत्सादिसाम विषयः। तत्र किं कीत्ससाम प्राकृतसर्वसामनिव-तेकं कार्णमणि तथेत्येकेकस्य सर्वनिवर्तकत्मुच्यते। आहोस्विदेकवचनान्तनि-दिष्टमेकस्य निवर्तकं द्विचनान्तनिर्दिष्टं द्वयोवेहुवचनान्तनिर्दिष्टानि बहूनाम्। तत्र नियामकाभावादाद्यः पद्यः प्राप्तोति ॥ एकादिवचनरूपाणां श्रुतीनां नि-यामकत्वादन्यः पद्यो ऽभ्युपेयः । तथाहि कीत्सं भवति वसिष्ठस्य जनिचे भवतः कीञ्चानि भवन्तीति निवर्तकेषु श्रूयमाणानि एकद्विबहुवचनानि नि-वर्त्यानां तत्संख्यावस्यं प्रत्यासत्त्या बोधयन्ति। किंचेवं सत्यबाधितसामविषय-श्रोदको ऽनुगृहीतो भवति कृत्सबाधे तु सर्वश्रोदको निरुध्यते। तस्मान्न सर्वबा-धकः ॥

## बादशाधिकरणमारचयति ॥

स्तोमस्ययोर्वृद्यवृद्धोः प्राकृतः किं निवर्तते। अवृद्धावेव वाद्यः स्यात् सामोत्पत्युपयोगतः॥ १६॥ अवृद्धावुपयोगाय प्राकृतस्य निवर्तकम्। वृद्धौ पूर्वोपयोगित्वात् वृद्धौ तु न निवर्तकम्॥ १९॥

सिन वृह्यस्तोमका अवृह्यस्तोमकाश्व विकृतिरूपाः कतवः। तचोभयचापि या-नि सामान्युपदिष्टानि तैर्रातिदिष्टानां साम्नां निवृत्तिः स्थात्। अन्यथा सामोत्पत्ति-वैयथ्योदिति पूर्वः पक्षः॥ सिह्यानाः स्पष्टार्थः॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति॥

क्वापि स्तोत्र ऋषि क्वापि स्यादावापस्तथोडृितः। पवमानेषु गायत्रादिष्वेवोताविशेषतः॥२०॥ आद्यो नो परिसंख्यानादत्र स्रेवेति तिष्ठिधेः। विध्यन्तराशेषरूपमपूर्वं तिष्ठिधीयते॥२१॥

अवृहस्तोमकेषु प्राकृतस्यातिदिष्टस्य साम्च उहापः प्रत्यक्षोपदिष्टानामावापः वृहस्तोमकेष्वावाप एवेति स्थितं पूर्वाधिकरणे। तावेतावावापोहापौ यस्मिन् कसिंश्वित् स्तोचे यस्यां कस्याञ्चिद्दचि स्यातां। कुतः। नियामकाभावादिति पृवैः पश्चः॥ नो खल्वेतद्युक्तमेवकारेण प्रकृतपवमानव्यतिरिक्तेष्वाज्यादिस्तोचेषु गायची-वृहत्यनुष्टुव्यतिरिक्तास्वृद्ध्वावापोद्वापयोः परिसंख्यातलात्। एवकारश्चेवमासा-यते। चीणि ह वै यद्धस्योदराणि यद्गायची वृहत्यनुष्टुञ्च। अच ह्येवावपन्यत एवोद्वप-नीति। ननु मा भूतामन्यचावापोद्वापौ विविद्यतदेशेषु कथं प्राप्नुत इति चेत्। अनेन वाक्येन तद्विधानादिति ब्रूमः। न चायमर्थवादो ऽनन्यशेषलात्। नाणनुवादो ऽपूर्वार्थलात्। तस्मात् पवमानेष्वेव गायच्यादिष्वावापोद्वापौ ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

पर्यायेणापि देवोक्तिवैधेनैव परेन वा। अर्थाभेदादादिमो ऽन्यः शब्दपूर्वान्वयित्वतः॥ २२॥

दर्शपूर्णमासयोर्थे निगमास्नेष्वग्न्यादिदेवताः किं पावकणुत्यादिना येन केनापि पर्यायेणाभिधातव्याः किंवा तत्र विध्युद्देशगतेनाग्न्यादिपदेनैवेति संशयः। तत्र शब्दो ऽर्थप्रत्यायनार्थः। तत्पर्यायाणां स्वरूपेण भेदे ऽपर्थाभेदाद्येन केनापभिधानमिति पूर्वः पश्चः॥ यत्र द्यर्थे कार्यमासाद्यते तत्र शब्दो ऽर्थप्रत्यायनार्थो भवनित। यत्र पुनः शब्द एव कार्ये तत्र कार्यसंबन्धार्थे शब्द एव प्रत्यायितव्यः। तद्यथा। देवदत्ते गौरवातिशयमुत्पादियतुं राजसभायामाचार्योपाध्यायादिशब्देस्तं व्यवहर्गति पितृमातृमातुलादयश्च तत्रत्संबन्धवाचकशब्देन यथा तुष्यन्ति न तथा स्वनामयहणेन प्रत्युत कुप्पन्येव। तद्वद्वापि अग्न्यादिवधशब्द एव कार्य्यमासक्तं विधि विना यागदेवतयोः संबन्धाभावात्। विधिकृते तु तत्संबन्धे शब्दस्य प्रयोजकातं दुवीरम्। अत एव अयादस्वाहाकारोज्जित्यादिनिगमेषु नियमेन वैधा एवाग्न्यादिशब्दाः प्रयुज्यन्ते अयादयेः प्रिया धामानि अयाद् सोमस्य प्रिया धामानि स्वाहायिं स्वाहा सोममयेरहमुज्जितिमनृज्जेषं सोमस्याहमुज्जितिमनृज्जेष-मित्यादिना। तसाहिधिपदैरेव तत्रद्देवताभिधानम्॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

सीयीदिनिगमे को ऽपि शन्दः स्याद्वैध एव वा। चरौ स्थीन्वयादाद्यः प्रयोगान्वयतो ऽन्तिमः॥ १५॥

सौर्यं चहं निर्वपेदित्यादिविकृतिषु चोदकातिदिष्टा ये निगमास्तेष्वग्न्यादिण-च्हस्थाने सूर्याद्यप्रेम्प्यायकः शब्द जिहतव्यः स चार्षे आदित्यादिना पर्यायेणापि प्रत्याययितुं शक्यते वैधस्तु सूर्यशब्दश्वरुत्याग एवान्वितः न त्वग्न्यादिशब्द्विन्नग्नेषु पिठतः। तस्माद्यः को ऽपीति प्राप्ते बूमः ॥ अत्र सौर्ये चहं निर्वपेदिति प्रयोग्यचनेन सूर्यान्वयो भवति न च सौर्यश्वरुदिति चरुणा। कारकविभिक्तिर्द्वितीया सा चाख्यातेन संबध्यते न नास्ना सित च प्रयोगान्वये याज्यापुरोऽनुवाक्ययोन्तिगमे वा यच प्रयोगो ऽपेखितस्तच सर्वच सूर्यशब्दः एव युक्तः। प्रकृताविष निगमेषु नार्यमाचिवविद्ययादिशब्दः प्रयुज्यते किंतिहि वैधशब्दिवविद्ययापि। तथा सत्यतिदेशो ऽपि वैधशब्दिविषय एव भविष्यति। तस्मात्सूर्यशब्द एव प्रयोक्तवः॥

षोडणाधिकरणमारचयति ॥

निगमे पावकाग्न्योः किमियः स्याद्यवोभयम् । अग्निश्चोदकतो मैवं वैधो ऽग्निः सगुणो यतः ॥ १६ ॥

आधाने श्रूयते। अग्रये पवमानाय पुरोडाश्मष्टाकपालं निर्वपेदग्रये पावकाया-ग्रये शुचय इति । तच गुणगुणिनोः पावकाग्न्योर्मध्ये ऽग्निशन्द एव निगमे प्र-योक्तव्यः । कुतः । तस्यैव चोदकप्राप्तमन्त्रपितत्वात् ॥ मैवम् । पावकगुण्युक्त-स्याग्नेवैधनेन सर्वप्रयोगेषु तथैव प्राप्तनात् । तस्मान्छन्द्रइयं पठनीयम् ॥

सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

वृधन्वत्तादिगुणको देवो वाच्यो ऽय केवलः। आद्यो देवगुणलेन मैवं मंत्रगुणलतः॥ १९॥

आधाने पवमानेष्टावाज्यभागी प्रकृत्य श्रूयते। वृधन्वानाग्रेयः कार्यः पावकवान् सौम्य इति। तत्र निगमेषु वृधन्वनामग्रिमावह पावकवनां सोममावहेत्येवं स

गुणो देवो वक्तव्यः। कुतः। वृथन्वत्तादेर्द्वगुणालात्। तथा हि श्रूयते वृथन्वानाग्रेयः कार्यः पावकवान् सोम्य इति। न खल्वाज्यभागस्य देवताडारेण विना
साक्षाडृथन्वछ्वन्दः संभवति। तस्माद्देवगुणालात् सगुणो देवो वक्तव्यः॥ मैवं
वृथन्वत्राया मंचगुणालात्। न ह्यचाग्रेयशच्दो यागपरः किंतर्हि मंचपरः। संभविति हि मंचस्य साक्षाडृथन्वछ्वष्टप्रयोगः अग्निं स्तोमेन वर्धयेत्यस्मिन्नंचे वृधिधातोः प्रयुक्तलाडृथन्वत्ताविधिना चाग्रेयमंचान्तरं निवर्त्यते। न च तिहतान्त
आग्रेयपद उपसर्जनीभूतो देवतावाचको ऽग्निशच्दो वृधन्वछ्वन्देन विशेष्टुमईति। तस्मात् केवलो ऽग्निशच्दो निगमे पितव्यः॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

किं गोवनस्पती केना युतोसाविधिशन्दतः। वक्तव्यो निगमाद्गेदो विधेईष्टस्तथायिमः ॥ १६॥ स भेद आर्थिकस्तं तु प्रापयेचोदको न हि। उसा प्रकरणासाना इथलेन वनस्पतिः॥ १९॥

ज्योतिष्टोमे पशुः श्रूयते गौरनुबन्ध्य इति । तथा पशी स्विष्टकृहिकारः पितः पृषदाज्येन वनस्पति यजतीति । तावेतौ गोवनस्पती निगमेषु येन केनापि पर्या-यश्चेन वक्तव्यौ । कुतः । प्रकृतौ विधिनिगमयोर्नेदर्शनेन विधश्चरिनयमाभावात् । तथा ह्यपीषोमीयपशुरनुबन्ध्यस्य प्रकृतिस्तच पशुशच्दो वेधः अपीषोमीयं पशुमालभेतेति तिहिधानात् । निगमेषु खागशच्दः छागस्य वपाया मेदसो ऽनुबूहीति । तथा वनस्पतियागस्य स्विष्टकृद्धागः प्रकृतिः । तच स्विष्टकृद्धच्दसहितो ऽपिशच्दो वेधः। अपि स्विष्टकृतं यजतीति विधानात् । निगमेषु केवलो ऽपिशच्दः पितः ये दैव्या चृत्विजस्तेभिरय इति।सत्येवं विधिनिगमभेदे वेधशच्दिनयमस्य प्रकृतावभावाहिकृताविप तदभावे सित येन केनाप्यभिधानिमिति पूर्वः पक्षः ॥ प्रकृतौ यो ऽयं विधिप्रयुक्तो निगमभेदः स आर्थिकः। स इह न प्रयोक्तव्यस्तस्यार्थिकावेन चोदकप्रतिदेशानहैतात् । न चार्थिकं चोदकः प्रतिदिशति तस्माहैध एव निगमेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यिनगमे वैधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्मेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यिनगमे वैधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्मेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यिनगमे वैधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्सेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यिनगमे विधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्सेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यिनगमे विधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्सेष्

साशन्दस्य साक्षादासातनात्। उसाया वपाया मेदसो ऽनुबूहीति ह्यासायते। त-सादुद्वावनस्पतिश्रन्दी वक्तव्याविति राज्ञानः ॥

## एकोनविंशाधिकरणमारचयति॥

किमयीवहणौ स्विष्टकृद्धच्देन विवर्जितौ। वक्तव्यो सहितो वाद्यो रूढलाट्गुणोक्तितः ॥ २०॥ कदाचित कृतवान् स्विष्टमिति योगाद् गुणे सित । पावकायिनयेनाच वक्तव्यो सगुणाविमौ ॥ २१॥

अवभृषे श्रूयते। अग्रीवरुणी स्विष्टकृती यजतीति। तच निगमेषु स्विष्टकृ-छन्दवर्जितावयीवरुणी वक्तव्यी । कुतः । स्विष्टकृ छन्दस्य योगासंभवेन वही हृदस्य गुणवाचित्वाभावात् । स्विष्टं कृतवानित्येवं भूतार्थे क्विप्प्रत्ययविधानात् । ताहशो योगो वक्तव्यः। न चासावच संभवति स्विष्टस्य करिष्यमाण्तात्। रूढी तु कार्यलक्ष्णया स्विष्टकृत्कार्ये ऽग्रीवरुणाविति वचनव्यक्तिः संपद्यते। तस्मात् स्वि-ष्टकुळाच्देन वर्जिताविति प्राप्ते ब्रूमः ॥ तेन सहिती वक्तव्यी । कुतः । अस्मिन् प्र-योगे स्विष्टस्य करिष्यमाण्वे ऽप्यतीतप्रयोगे कृतवेन संयोगसंभवे कूप्रयोगं परि-त्यज्य कल्यस्द्धाश्रयणायोगात्। ततः पावकत्वगुण्युक्तायिवत् स्विष्टकृत्वगुण्-युक्ती ती वक्तव्यी ॥

### विंशाधिकरणमारचयति ॥

स्विष्टकृत्वगुणो लोषो याग एवाखिलेषु वा। यज्यन्वयाद्याग एव प्रयोगान्वयतो ऽन्तिमः ॥ २२ ॥

पशुपुरोडाशे स्विष्टकृत्वगुणरहितः केवलो ऽग्निः श्रूयते । ऋग्निं यजतीति । तव गुण्रहितस्याग्रेगेजिधातुनान्वयाद्याग एव स्विष्टकृत्वगुणो लोपः॥ मैवम्। यजितशब्दस्य प्रयोगवचनतादिखलेषु निगमप्रयोगेष्वसौ लोपः ॥

# एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

**ञ्चनुयाजो ऽिनामो यो ऽसौ किमारादुपकारकः**। स्विष्टकृत्संस्कृतिवीद्यो ऽनुयाजान्तरसाम्यतः ॥ २३ ॥ स्विष्टकृत्वगुणस्याग्रेः प्रत्यभिज्ञार्थवत्वतः । दृष्टार्थलाच संस्कारो भवेदन्यः प्रयाजवत् ॥ २४ ॥

दर्शपूर्णमासयोस्त्रयो ऽनुयाजाः समाम्नाताः। तत्र प्रथमिहतीयानुयाजवत् तृतीयो ऽप्यारादुपकारक इति पूर्वः पद्यः ॥ ऋस्ति प्रधानहोमनारिष्टहोमानन्तरमावी प्राणिवादिभक्षणात् प्राचीनः पुरोडाणादिद्रस्थकः स्विष्टकृष्टोमः सर्वेषां हिवषामुत्ररार्डात्मकृत्मकृतिस्वष्टकृते ऽवद्यतीत्यादिना तदिभधानात्। प्राणिवादिभक्षणोत्ररकालीनेष्वाज्यद्रस्थकेष्वनुयाजेषु तृतीये स्विष्टकृत्वगुणेन प्रत्यभिज्ञास्ति देवो
ऋषिः स्विष्टकृदिति मन्त्रपाठात्। सा च पूर्वस्विष्टकृद्देवतास्मरणसंस्कारे सत्यर्थवती स्थात्। प्रथमिहतीययोस्तु नास्ति सेति वैषम्यम्। किंच संस्कारपक्षे दृष्टार्थस्वृतीयः स्थादन्यप्रयाजवदन्यो ऽनुयाजः स्थात्॥

हाविंशाधिकरणमारचयति॥

अन्वाहेत्यर्थेकर्म स्यात् संस्कारो वार्थेकर्मता। शस्त्रवत् कार्येताज्ञानादृष्टार्थेत्वेन संस्कृतिः ॥ २५॥

तिष्ठन् याज्यामन्वाहासीनः पुरोऽनुवाक्यामिति दर्शपूर्णमासयोः श्रुतम् । तदेतन्छस्वादिवदर्थकर्मे स्यात् । यथा स्तीति शंसतीत्यत्र कर्तव्यताप्रतीतेः स्तीत-शस्त्रयोरर्थकर्मतं तथानुवचनस्यापि ॥ मैवं चोदितदेवतास्मरणसंस्कारस्य दृष्टप्रयो-जनतात् तिस्मन् सत्यदृष्टस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् । ननु मन्त्रसामर्थ्यादेव देव-तास्मरणसिद्धरन्वाहेति तिद्धधानं व्यर्थम् । एवं तिहे प्रागनुवचनमनूद्य तिष्ठनासीन इति स्थानासनगुणौ विधीयेयाताम् ॥

चयोविंशाधिकरणमारचयित ॥

मनोतामन्त्र जहो ऽस्ति वायये नास्ति वास्त्यसौ ।

ऋाग्नेय्येवेति वचनं प्रकृतौ सार्थकं यतः ॥ २६ ॥

अग्रीषोमाव्यिनैव लक्ष्येतां वचनं विना।

अनर्थकात्रतो वाक्याहिकृतावूहवारणम् ॥ २०॥

तं स्रये प्रथमो मनोतेत्ययं मनोतामंत्रो ऽग्नीषोमीयपशौ पठितः। वायव्यप-

शावणयं चोदकप्राप्तः । तच तं हि वायो प्रथम इत्येवमूहो ऽस्ति । यतु वचनं यद्यप्यत्यदेवत्यः पशुराग्रेय्येव मनोता कार्येति तत् प्रकृतौ पिततं तचैव च सार्थ-कं डिदेवत्यपशावेकदेवत्यमं चस्य प्रकरणपितस्यायोग्यतशङ्कायां पुनिवधाना-भवात् ॥ मैवं छिचणो गच्छन्तीत्यादिवन्मं चगतस्यापिशच्दस्यायी षोमलञ्चकते-नायोग्यतशङ्काया अनुद्यात् । प्रकृतावनर्थकं तड्डाक्यं विकृतावूहिनवारणेन च-रितां भवति । तसादृहो नास्ति ॥

चतुर्विशाधिकरणमारचयति ॥

वृहद्रथनौर्कीययोनी काखरथनारम् । रथनारस्यैव योनी किं स्वयोनावृतायिमः ॥ २६ ॥ चोदकस्याविशेषेण डितीयो नामसाम्यतः । अनङ्गलानातिदेशः स्वयोनी पठितत्वतः ॥ २९ ॥

वैश्यस्तोमे पृष्ठस्तोचे सामविशेषो विहितः कखरथन्तरं पृष्ठं भवतीति। प्रकृती पृष्ठस्तोचे वृहद्रथन्तरसामनी विकल्पिते लामिडि हवामह इतीयमृग्वृहतो योनिः अभि ला शूरेति रथन्तरस्य पुनानः सोमेति कखरथन्तरस्य।तच वृहद्रथन्तरयोरन्यतरस्य साम्नो योनौ कखरथन्तरं गेयम्। कुतः। चोदकप्राप्तयोविशेषनियाम-काभावात् ॥ अथवा रथन्तरस्यैव योनौ गेयम्। कुतः। रथन्तरेति नामसाम्यस्य धर्मातिदेशार्थलेन नियामकलात् ॥ नैतद्युक्तम्। वृहद्रथन्तरसाम्नोरेव प्रकृतावङ्गन्तेन विधानं न तु तद्योन्योः। अतो नास्ति तयोरतिदेशतः प्राप्तिः। तस्मात् स्वयोनौ गेयमिति परिशिषते। प्राप्तिश्व सामगानामुत्तरायन्थपाठादवगन्तव्या। एवं सित श्रुतहान्यश्रुतकल्पने न भविष्यतः ॥

पञ्चविंशाधिकरणमारचयति॥

संदेहनिर्णयौ पूर्ववदेवोत्तरयोर्ऋचोः।

योनित्यागः समश्रेन तृचशन्देन वाधनात् ॥ ३०॥

एकं साम तृचे क्रियत इति श्रृयते। कखरणनारसामामृचां चयमाश्रयः। तचैका स्वयोनिरितरे स्वयोन्युत्तरे। एवं वृहद्रणनारसामोद्रष्टव्यम्। तच वृह- दुत्तरयो रथनारोत्तरयोवीतिदेशप्राप्यविशेषेण स्वेच्छया गेयमित्याद्यः पश्चः ॥ ना-मसाम्याद्रथन्तरोत्तरयोरेव गेयमिति डितीयः पश्चः ॥ प्रकृतावृचः साक्षादङ्गना-भावे ऽपि सामडारकमङ्गनमङ्गीकृत्य चोदकप्राप्त्या पश्चडयोपन्यासः । योनिवदु-त्तरयोरणृचोरुत्तरायन्थपितिन्तात् स्वयोन्युत्तरयोगीयमिति तृतीयः पश्चो राज्ञा-नः । वृहद्रथन्तरोत्तरयोः स्वयोन्युत्तरयोवी गीयतां सर्वथापि स्वयोन्यृक्त्याग ऋ-गन्तरपियहश्च समानस्त्रथा सित चोदको ऽच प्रापकः इति पूर्वपिश्चणो ऽप्यिध-का शङ्का । तृचशन्दः समानच्छन्दस्कानामेकदेवत्यानामृचां चये प्रसिद्धो ऽतस्तृ-चश्चत्या प्रत्यक्षतया चोदकप्राप्तवाध इति राज्ञान्ताशयः ॥

# षड्विंशाधिकारणमारचयति ॥

आयेयेषु यहेषूहो नास्ति वा स्तुतशस्त्रयोः। संस्कारत्वादस्ति मैवमर्थकर्मत्वनिर्णयात् ॥ ३१॥

श्रिप्रषुदाख्य एकाहे श्रूयते श्रायेया यहा भवन्तीति । तेषु चोदकप्राप्तयोनी-नादेवतयोः स्नुतशस्त्रयोः संस्कारकर्मलभ्रमेणास्त्यूह इति वदतः प्रत्येतदुत्तरं द्विती-याध्याये तयोरर्थकर्मलस्य निर्णीतत्वाचास्त्यूह इति ॥

सप्तविंशाधिकरणमारचयति ॥

चातुभीस्यातिदिष्टेषु निगमेष्वाज्यपानिति । विक्रियेत न वा ऽद्ये ऽपि किं स्याद्दध्याज्यपानिति ॥ ३२ ॥ द्धिपानिति वा यद्वेत्येवं स्यात् पृषदाज्वपान् । द्रव्यद्वयोक्तेराद्यः स्याद्द्धिमाचहविष्ट्वतः ॥ ३३ ॥ द्वितीयः स्यात् तृतीयो ऽस्तु द्रव्यान्तरविधानतः । गुगो द्धा चिचताज्ये ततो विक्रियते न हि ॥ ३४ ॥

चातुर्मास्येषु चोदकेनावाहनस्वाहाकारायाइजोषणिनगमा ऋतिरिष्टाः। त-वाज्यपण्यः प्रयुक्तः । देवानाज्यपानावह स्वाहा देवानाज्यपान् । ऋयाइ देवानामाज्यपानां प्रया धामानि। देवा आज्यपा आज्यमजुषन्तेति। सो ऽयमा-ज्यपण्यो विकियते न वेति संशयः। विकारो ऽपि चिविधः। तच दथ्याज्यपान् इत्याद्यस्तावत्राप्तोति । कुतः । अय पृषदाज्यं गृह्काति इयं वा इदं सिपंश्व दिध चेति द्रव्यवयस्थोक्ततात् ॥ आज्यस्योपस्तरणाभिघारणार्थतेन हिवःशेषताइविष्टुं नास्तीति द्ध्येव हिवस्ततो दिधपानिति हितीयः पृष्टाः ॥ पृषदाज्यशब्देन द्रव्यान्त-रमुच्यते पृषदाज्येनानुयाजान् यजतीति तस्य हिवष्ट्रम् । ततः पृषदाज्यपानिति तृ-तीयः पृष्ठः ॥ पृषद्धं नाम चिचता सा चाज्यगतो गुणः दिधमेलनेन निष्यद्यते । तस्मादाज्यस्थेव द्रव्यतादाज्यपशब्दोपेता एव निगमाः पिठतृत्राः ॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥

पन्तमपादस्याद्याधिकरणमारचयित ॥ प्राकृतानामेकटेशे को ऽपि स्यादाद्य एव वा। अविशेषेण की ऽपाद्यः पूर्विणास्येव वोधनात् ॥ १॥

प्रकृतावाग्रेयमष्टाकपालमित्यष्टसंख्याकानि कपालानि विहितानि। विकृतिषु द्यावापृथिव्यमेककपालमाधिवनं विकपालं वैष्णवं चिकपालमित्यादिष्वष्टानामेकदेशस्त्वाद्यो मध्यमो उन्यो वा यः को उपेकदेश इच्छ्या स्वीकार्य उताद्य एवेकदेशः। नियामकाभावाद्यः को उपीति प्राप्ते बूमः॥ आ चतुर्थात् कर्मणो उभिसमीक्षेतेदं करियामीत्युक्तत्वादनुक्रमेण स्मृत्वानुष्ठेयानि। तच प्राकृतो उनुक्रम एवंविधः। उपवेषनामकेन काष्ठविशेषेण प्रथममङ्गारिवशेषं सम्यगवस्थाय ध्रवम्पतिति मंत्रेण तस्मिचङ्गारे पुरोडाशकपालमुपद्धातीति सो उयमुपक्रमश्चोदकपानस्वेष स्पर्यते।तचाङ्गारावस्थापनेन पूर्वपदार्थनानन्तरभावि प्रथमकपालोप्यानमेव बुडावुपस्थापते न च वितीयम्। न च प्रथमिवतीययोविशेषाभावः। वितीयस्य हि धर्वमसीति मंत्रः प्राचीनदेशस्य विशेषते। सत्येवं क्रमनियमे प्रतीनपित्यागाप्रतीतस्वीकारयोरयुक्तत्वादाद्य एवेकदेशः स्वीकायो उवशिष्टस्तु प्रयोजनाभावाद्युपते। एकां सामिधेनीमन्वाहेत्यस्मिन् पत्रदशसामिधेन्येकदेशे विराजनाभावाद्युपते। एकां सामिधेनीमन्वाहेत्यस्मिन् पत्रदशसामिधेन्येकदेशे विराजनाभावाद्युष्टा वार्योहेकदेशेषु चायमेव न्यायो योज्यः॥

**डितीयाधिकारणमारचयति** ॥

तृचाद्यासु तृचे वाद्ये तिसृष्टिवत्युच्यते ऽयिमः

चिन्छन्दस्वात् प्राकृतं तत् क्रमादच तृची ऽखिलः ॥ २ ॥

एकसंख्यायास्त्रसंख्यायाश्च व्यतिषङ्गविधानादेकिचिकनामकः कश्चित् कर्नुभै-वित स चैवं श्रूयते। श्रूथेष एकिचिकस्तर्येकस्यां विह्य्यवमानं तिमृषु होतुराज्यमे-कस्यां मैचावरुणस्य तिमृषु ब्राह्मणाच्छंसिन एकस्यामच्छावाकस्य तिमृषु माध्यंदिनः पवमान इति। सिन्त प्रकृतौ माध्यंदिनपवमानस्य चयस्तृचाः उचा ते जान्तिमत्ययं प्रथमो गायचीछन्दस्कः पुनानः सोमेत्ययं द्वितीयो वृहतीछन्दस्कः प्रतु द्वेत्ययं तृतीयस्त्रिष्ठुप्छन्दस्कः। एतदेवाभिप्रेत्य श्रुतं चिच्छन्दा श्रावापो माध्यंदिनः पवमान इति। एवं सत्येकिचिकस्य माध्यंदिनपवमाने तिमृष्विति यदुक्तं तच चन्याणां तृचानामाद्यास्तिस् सूचो याद्याः किंवा प्रथमतृचस्थाः क्रमपितास्तिस् इति संश्यः। तच चिच्छन्दस्वश्रुत्या प्रवलया दुवेलं पाठकमं वाधिता प्रथमपन्श्ची याद्य इति प्राप्ते अभिधीयते॥ यदेतत् चिच्छन्दस्वं तदेतत् प्राकृतं तच चयोप्तेस्य तृचन्यस्योपदिष्टलाद्विकृताविप तत् सर्वमितिदिष्टमिति चेत् वाढम्। श्रात एव पाठकमो ऽप्यतिदिष्टः। तथा सित प्रकानगायचीछन्दस्कस्य तृचस्य समाप्ती सत्यां पश्चाइहतीछन्दस्के तृचे प्रथमाया स्तृचः प्रारम्भावसरः। स चारम्भस्तिमृष्टिवित विशेषविधानेन वाध्यते। तस्मादाद्यसृचो निषिलो याद्यः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

तृचे स्याद्दचि वैकस्यां धूर्गानं प्रकृताविव। तृचे भवेदिहेकस्यां श्रुत्यावृत्तिविधानतः ॥ ३॥

एकिनकतों व्यतिषक्षेणेकस्यां तिमृषु च स्तोचेषु संपाद्यमानेषु यहूगीनं तत्त् किं नृचे स्यादुतैकस्यामृचीति संशयः। तच चोदकेन तृचे भवेदिति प्राप्ते ब्रूमः॥ इहैकिनिककतावेकस्यामृचि धूगीनं भवेत्। कुतः। आवृत्तं धूषुं स्नुवत इत्यावृत्ति-विधानात्। नतु तृचे गाने ऽपि सामस्त्रिरावृत्तिभेवेत् आवृत्तेः स्नुतिविशेषण-लात्। गुणसंकीतैनपरः पदसमूहः स्नुतिः तच्चगीवृत्तिं विना तिसृष्वृष्ठु न सि-ध्यति। तस्मादेकस्यां धूगीनम्॥ चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

बिराचाटौ बाटशाहे प्रायणीयाटितः क्रमः। ज्यादान्ती वर्जियना वा विशेषाभावनी ऽग्रिमः ॥४॥ डाटशाहडितीयस्य डिराचे प्रथमत्वतः। जागतस्यान्तरायाच्च विध्यन्तो दशराचगः ॥ ५ ॥

अहीनरूपस्य डादशाहस्य विकृतयो डिराचिराचादयः । तेषु किं डादशाहस्य प्रथममहः प्रायणीयमंजमारभ्य क्रमेण विध्यनाः प्रवर्तते किंवा प्रायणीयोदय-नीयावाद्यन्ती वर्जियत्वा तन्मध्यगस्य दशराचस्य विध्यन्तः प्रवर्तत इति संशयः। ईह्शमहरूपाटेयमीहशं वर्जनीयमिति विशेषनियामकाभावादादित आरभ्य प्र-वर्तत इति पूर्वः पक्षः ॥ हिराचप्रकरण एवमासायते यत् प्रथमं तद्वितीयं यद्दि-तीयं तत्रुतीयमिति । अयमर्थः । यद्विरात्रस्य प्रथममहरनुष्ठेयं तद्वादशाहस्य डि-तीयमिति। एवमुत्ररवापि योज्यम्। तदेतत् प्रायणीयवर्जने लिङ्गम्। तथा ज-गतीमन्तर्यनीति जागतस्याहो ऽन्तराय आद्यायते तचोदयनीयवर्जने लिङ्गम्। एवमारिभिलिङ्गिरुभयं वर्जियाना ऽविशष्टस्य विध्यानो यत्र यावानपेक्षितः तत्र तावान प्रवर्तत इत्यवगन्तव्यम ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

धूनने वपने चामी सप्त चोक्ताश्चतुर्दश। किमाद्यारम्भनियमः किं वारम्भो निजेन्छया ॥ ६॥ कपालवत् क्रमः प्राप्तः केचित्रकरणोचिताः। व्यथाः स्युस्तेन मन्त्राणामारम्भो ऽत्र विकल्पितः ॥ ९ ॥

अयिचयने मन्त्रा आधूननाथी वपनाथीश्व वहवः पठिताः प्रयोगे तु तदेक-देशसंख्या विहिता सप्तभिराधूनोति चतुर्देशभिवैषतीति। तत्र प्रथमाधिकरणोक्त-कपालसामिधेन्यादिन्यायेन प्रथमपितस्येव मन्त्रस्योपक्रमः प्राप्नोति ॥ तद्यु-क्तम् । कृतः । यथोक्तसंख्यातिरिक्तानां प्रकरणपिठतमन्त्राणां वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । प्रकर्णेन क्रमं बाधिता निजेन्छ्या प्रथमतो मध्यतो उन्ततो वोपक्रम्य विहि-तसंख्या पूरणीया ॥

षष्टाधिकरणमारचयति॥

स्तोमवृडिः किमभ्यासादागमाडायिमो यतः। न कल्यमञ्जूतं मैवं संख्यावापादिलिङ्गतः ॥ ৮॥

विवृहस्तोमकः क्रतुरेवमाद्यायते । एकविंशेनातिराचेण प्रजाकामं याजयेत् विण्वेनीजस्कामं चयस्तिंशेन प्रतिष्ठाकाममिति । प्रकृतिगतेभ्यस्तिवृत्यन्वद्शादिस्तोमेभ्यो विवृह्या एकविंशचिण्वचयस्तिंशस्तोमाः । तेषु किं प्राकृतानां साम्रामभ्यासादृह्यभैवति किंवा सामान्तरागमादिति संश्यः । अश्वतस्य सामागमस्य कल्पयितुमशकात्वादभ्यासादिति प्राप्ते बूमः ॥ अभ्यासो ऽपि न सास्त्राच्छुतः किं लेकविंशादिसंख्यापूरणाय कल्यते संख्या च द्रव्यगता भिन्नद्रव्येरेव पूर्यते न लेकद्रच्यावृत्या । न ह्यष्टकृतः एकं घटमानीय मद्गृहे सन्यष्टी घटा इति व्यवहर्गता । ततः स्तोमावयवद्रव्यगता संख्या तद्वयवभूतानां साम्रां पदार्थानां भेदं गमयित स च भेदः सामान्तरागमलिङ्गम् । अच ह्येवावपन्तीत्यावापोद्देशेन देशविश्वेवविधिरपं लिङ्गं सामान्तरीत्रस्त्रथेवत्वमन्यस्तिङ्गंम् । तस्मादागमेन वृद्धः ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

किं वहिष्यवमानडौं सामची वाभिपूरणम्। साम्ना पूर्वीकितो मैवं सामैकलपराक्कतः॥ ९॥

प्रकृतो प्रातःसवने वहिष्यवमानस्याविवृद्धः स्तोमस्तस्य विकृतिषु वृद्धौ सन्यां पूर्वोक्तरीत्या सामान्तरागमे प्राप्ते ब्रूमः ॥ एकं हि तच सामेति वहिष्यवमानं प्रकृत्य सामैकलमास्रायते । अतो न सामान्तरागमः संभवति । एवं तद्धीभ्यासेन संख्यापूरणमस्विति न वाच्यं पराग्वहिष्यवमानेन स्तुवन्तीति पराक्शच्देनाभ्या-सप्रतिषेधात् । तस्माहगागमः ॥

अष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

सामिधेनीविवृड्डी किमागमी ऽभ्यस्यतामुत । श्रागमः पूर्ववन्मेवमभ्यासप्रकृतित्वतः ॥ १०॥ तवाषाद्यन्तयोगीवत् पूर्त्वभ्यासी यथोक्ति वा।
अभ्यस्यागमतः पूर्तिः पूरणार्थन्ततो ऽियमः ॥ ११॥
विन्तं न पूरणायोक्तमन्यथाष्यव पूरणात्।
विविश्वतमवाधिना भवेत्पूरणमागमात् ॥ १२॥

दर्शपूर्णमासयोः पञ्चदश सामिधेनीविधाय काम्यासु तदावृत्तिविधीयते । एकविंशितमनुब्र्यात् प्रतिष्ठाकामस्येत्यादिना । यथा विहष्पवमान ऋगाग-मस्तथाचापीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ एकादश्रिः पितािभः पञ्चद्श्रसंख्याया अपूर्तावृ-गन्तरागमनेन तत्पूर्णं न कृतं किंतु तत्पूर्णायाभ्यासो विहितः । चिः प्रथमा-मन्वाह चिरुत्तमािमिति । अतः काम्यानामयभ्यासेन पूर्णं युक्तम् । अभ्यास-पक्षे ऽपि यावत्कृत्वो ऽभ्यासे सित एकविंशितसंख्या पूर्यते तावत्कृतः प्रथमोत्तमे अभ्यसनीये। कृतः।विहितस्य चिरभ्यासस्य पूरणार्थे तदर्शनात् । मैवम् । न हि चित्तं पूरणार्थं विहितम् । प्रथमाया चिरभ्यासेन उत्तमायाश्चतुरभ्यासेन पञ्चद्शसङ्का-याः पूरणात् । अतो विविक्षतं चित्तं । तथा सित तदवाधाय प्रथमोत्तमे चिरभ्यस्य ष्रामृचामागमेनैकविंशितसंख्या पूरणीया ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

विकृतो प्रकृतो वा स्यात् षोडश्युक्तर्षतो ऽियमः। अविरुद्धेन वाक्येनानुक्तर्षात् प्रकृतावसौ ॥ १३॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूवते य एवं विद्वान् षोडिश्यनं गृह्णातीति। सो ऽयं षो-डिश्यहो विकृतो निविशते। कुतः। प्रबलेन वाक्येन तस्य यहस्य प्रकरणादुत्कृ-ष्यमाण्यतात्। उत्तरे ऽहन् द्विरात्रस्य गृह्यते मध्यमे ऽहंस्त्रिरात्रस्यिति हि वाक्यम्। द्विरात्रादीनात्र्व विकृतित्वं प्रसिद्धम्। श्रुतः प्रकरणं वाधिता विकृतौ निवेश इति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रूप्यपिष्टोमे राजन्यस्य गृह्णीयादित्यन्यद्वाक्यमस्ति। तेन प्रकृ-तिभूते ऽिषष्टोमे निविशते। न चात्र प्रकरण्वाधः। श्रुपिष्टोमस्य ज्योतिष्टोमा-वान्तरसंस्थारूपत्वेन ततो ऽनन्यत्वात्। न चैवं सित चोदकेनैव द्विरात्रादिषु प्रा-मत्वात् पुनिविधवाकां व्यर्थिमिति शङ्क्यम्। श्रुहिवेशेषसंबन्धाय राजन्यादिनिम-त्वनैरपेस्थाय वा तदुपपत्तेः। तस्मात् प्रकृतौ निवेशः॥ दशमाधिकरणमारचयति ॥

उक्थ्याययणतः स स्यात् केवलाययणादुत् । स्राद्य उक्तिइयादन्य उक्थ्योर्धत्वविधिनतः ॥ १४ ॥

स पूर्वोक्तः षोडशी वचनइयवलेनोक्थ्यपाचादाययणपाचाच्च यहीतव्यः। उक्थ्यािक्गृह्माित षोडशिनिमित्येकं वाक्यम्। आययणातृह्माित षोडशिनिमिति वितीयं वाक्यम्॥ अवोच्यते। आययणपाचादेव यहीतव्यः। कुतः। उक्थ्यवाक्यस्योत्तरकालविधिपरतात्। तं पराच्चमुक्थ्यािक्गृह्मातीत्यूर्धेकालवािचनः पराक्शब्दस्य प्रयोगात्। अतो नोभयसात्रृहणम्॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सवनेषु तृतीये वा स नयोक्या भवेत्त्रिषु हे निन्दिला तृतीयस्य विधेस्तनेव गृह्यताम् ॥ १५॥

स पूर्वोक्तः षोडिशियहिस्तिषु सवनेषु भवेत । कुतः । सवनवयस्योक्तलात । षो-डिशिनं प्रकृत्यासायते । प्रातःसवने याद्यः माध्यन्दिनसवने याद्यस्तृतीयसवने या-द्य इति ॥ नैतत् । सवनवयस्यार्थवादलेन तृतीयसवनस्योक्तलात्। अत एव वाक्य-शेषे सवनवयं निन्दिला तृतीयसवनं विधीयते । यत् प्रातःसवन इत्यादिना सव-नवये वज्जपातदोषो ऽभिहितस्तृतीयसवने याद्यो न सर्वेषु सवनेषु गृद्ध्यातीति प्रशंसापूर्वेकं विहितस् । तसावृतीयसवन एव षोडिशियहः ॥

बादशाधिकरणमारचयति ॥

अग्रिष्टोमोक्ष्यमंबन्धी षोडश्यस्तुतशस्त्रकः। तद्युक्तो वाग्रिमः प्राप्तस्त्रत्तसंस्थामवाधितुम् ॥ १६ ॥ स्तोचं भवत्येकविंशं हरिवच्छस्यते ततः। इष्यते ह्यन्यसंस्थावं स्तुतशस्त्रयुतस्ततः ॥ १९ ॥

षोडिशनं प्रकृत्यासायते। अप्यिप्रशिमे राजन्यस्य गृह्णीयादप्युक्थ्ये याद्य इति। सो ऽयमिप्रशिमोक्थ्यसंस्थयोविहितः षोडिशियहः स्तुतशस्त्रवितो भवितुमहै-ति। अन्यथा तदीयाभ्यां स्तुतशस्त्राभ्यां क्रतुसमाप्ती षोडिशिसंस्थातं प्रसञ्येत। श्रियशोमसंस्थालं च वाध्येत तत्संविध्यसमाप्यभावादिति प्राप्ते बूमः ॥ एकविं-श्रस्तोचं भवति प्रतिष्ठित्ये । हरिवद्धस्यत इति । षोडशिनि प्रत्यक्षविधिना स्तुत-श्रस्ते विहिते । किन्न यहं वा गृहीला चमसं वोन्नीय स्तोचमुपाकरोतीति । यह-यहण्यमसोन्नयनयोस्तच निमिन्नलं श्रुतम् । न हि सित निमिन्ने नैमिन्निकं त्यकुं शक्यम् । तस्मात् पूर्वसंस्थालहानिमन्यसंस्थालं चाभ्युपेत्य स्तुतशस्त्रयुतलं द्रष्टव्यम् ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

हिराने ऽ ङ्गिरसां घोई श्यप्राप्तः किं विधीयते। परिसंख्यायते वाद्यश्वीदकाच्छी प्रबुह्वितः ॥ १६॥ अनारभ्यविधेः प्राप्ते परिसंख्यातिदेशतः।

विकल्पो ऽत्यिविराचेषु प्रोक्तं वृत्तिकृती मतम् ॥ १९॥

सिन वहवो विरावासेक्विङ्गरसां विरावे श्रूयते। वैखानसं पूर्वे ऽहन् साम भवित षोडश्युत्तर इति। सो ऽयं षोडश्यप्राप्तः सन् विधीयते। न च चोदकात् प्राप्तिः शङ्क्या प्रत्यक्षवचनस्य शोघप्रवृत्तेश्वोदको ह्यानुमानिकावेन विलिखत इति प्राप्ते बूमः॥ मा भूचोदकः। अस्ति ह्यारभ्याधीतं प्रत्यक्षं विध्यन्तरमुत्तरे ऽहन् विरावस्य गृह्यत इति। तेन सर्वेषु प्राप्तः सन्निङ्गरसां विराव एव नान्येषु विरावे-विवित परिसंख्यायते। ततो ऽङ्गिरसां विरावेषु नियमेन षोडशी गृह्यते तदितरे-व्वितराचिकृतित्वेनातिदेशाविकल्पते। तदेनवृत्तिकारमतम्। तदेवाधिकरणं भाष्यकारमतेनारचयति॥

परिसंख्या पूर्वपक्षो न सा युक्ता चिदोषतः। प्राप्तस्यैवानुवादेन विधेयः स न गम्यते ॥ २०॥

वृत्तिकारस्य सिडान्तरूपा या परिसंख्या सैव भाषकारमते पूर्वः पश्चः । सि-डान्तस्तु षोडश्युत्तर इत्ययं विधिरेव न भवित विधित्सितवैखानससामवाक्यशेषवे-नार्थवाद्वात् । ञ्चतः परिसंख्यातं दोषचयोपेतं नाच कल्पम् । प्राप्तविध्यर्थस्य परित्यागः । ञ्चप्राप्तस्य निषेधार्थस्य स्वीकारः । ञ्चन्यचप्राप्तस्य वाध इति दोषच- चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

किं चतुर्घेष्वहीनस्य यहो नानागतेषु वा। वीप्सेकवचनाभ्यां स्यादेकस्मिचेव स यहः ॥ २१ ॥ चतुर्घोष्टमतापत्तेनीनाहीनेषु स यहः। जात्येकवचनं वीप्सा न्यायप्राप्तानुवादिनी ॥ २२ ॥

षोडिशनं प्रकृत्यामनिन । चतुर्थे चतुर्थे ऽहत्यहीनस्य गृह्यत इति। सो ऽयमेकसिम्नेवाहीने प्रथममारभ्य गिणते चतुर्थे ऽहिन याद्यः पुनरिप पञ्चममारभ्य गणिते चतुर्थे ऽहिन याद्यः । एवं सित वीप्सा चिर्तार्था भिवष्यति । नानाहीनगतचतुर्थेदिवसविवस्यायां तु चतुर्थे ऽहिनीत्येतावतेव तिस्सि वीप्सानिष्येता । स्रहीनस्येत्येकवचनं च बहुषु नोपपन्निमिति प्राप्ते बृमः ॥ एकाहीनपस्ये चतुर्थे चाष्टमे
चेत्येवमुच्यत एकवचनं तु नानाहीनपस्ये जात्यिभप्रायम् । वीप्सा बहुप्रदेशगतचतुर्थेदिनस्य न्यायप्राप्तं बहुत्वमनुवदित । तस्मानानाहीनेषु चतुर्थे स यहः

पञ्चटशाधिकरणमारचयति ॥

प्रकृतौ विकृतौ वा स्याद्रहेष्वाययणायता।

ञ्चाद्यः प्रकरणादन्यो जगत्मामलसंभवात् ॥ २३॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूयते। यदि रथनारसामा सोमः स्यादैन्द्रवायवायान् यहान्
गृह्णीयात् यदि वृहत्सामा शुकायान् यदि जगत्सामाययणायानिति। अयमर्थः।
माध्यन्दिनसवने पृष्ठस्तोचे रथनारनामकं साम यस्य सोमयागस्य स सोमो रथनारसामा। एवमितरवापि। तच जगत्सामसोमे यहाणामाययणादिनं प्रकरणपाठात् प्रकृतौ निविशत इत्याद्यः पक्षः॥ जगन्नाम्यः साम्यः काप्यभावाज्ञगत्यामृत्युत्पन्नस्य तु साम्नो विकृतिषु विषुवन्नामके मुख्ये ऽहनि संभवाहिकृतौ
निविशते॥

हितीयवर्शकमारचयति ॥

बृहद्रथनारैकं किं इयं वीत रथनारम् । यज्ञा जगत्यामृत्यचं जगत्मामायिमो भवेत् ॥ २४ ॥ ज्योतिष्टोमस्य ताहक्तवादिवकस्पाय तु इयम् । जगन्त्रं सर्वेच चास्ति तदुक्तिव्यर्थता तदा ॥ २५ ॥ रथन्तरं जगन्छन्दािडप्रकृष्टाच लक्ष्मणा । जगत्युचि स्थितं सामेत्येतत्स्यात् संनिकर्षतः ॥ २६ ॥

पूर्वीदाहतवाचे जगनामनं साम यस्य मोमयागस्यामी जगतामेत्यच जग-डिशेषग्येन विशेषमाने साम्नि चतुर्धा संशयः। तच वृहद्रथनारयोख्यतरत् स्यात्। कृतः। बृहता रथन्तरसाम् वेति ज्योतिष्टोमस्यान्यतरसामसाध्यत्वावगमात्। ज-गळ्ळाच्या गळति प्रवर्तते ज्योतिष्टोमो ऽनेनेति युत्पत्या तच संभवतीति प्र-थमः पक्षः॥ नैतद्युक्तं विकल्पप्रसङ्गात्। स चाष्टदोषयस्तस्तस्मात् सामद्वयसमु-चयो ऽभ्यूपेयः। उदाहतो वाशच्दो ऽपि चकारार्थो ज्ञेयः। जगच्छच्दश्च कृत्सवाची कृत्स्रतं चाचाप्येकस्यापि साम्नो ऽपरित्यक्तत्वादिति वितीयः पश्चः ॥ एतदप्ययुक्तं र्वे जगत्सामेत्यस्य वैयर्थ्यप्रसङ्गाद्न्यतरपश्चस्येन्द्रवायवायतशुकायताभ्यामवरुड-नेन परिशेषेण समुचयपश्रस्यैवाश्रयणीयनात पुनस्तदुक्तिर्थ्ये वाशन्दश्च विकस्ये मुख्यो ऽच बाध्येत । तसाद्रथन्तरमेवाच स्यात् तद्योनावीशानमस्य जगत इति जगळ्ळ्य्यविषेन जगत्मामत्वसंभवादिति तृतीयः पक्षः ॥ तद्ययुक्तम् । तच ह्य-र्षपरं जगत्यदं शन्द्रपरनेनोपलस्यते। तेन शन्देन च शन्दोपेतामृचमुपलस्य तया च तिबष्ठं सामोपलक्ष्णीयमिति विप्रकर्षः। तसाज्जगत्यामुत्पन्नं सामेति चतुर्थः पक्षो ऽभ्युपेयः । यद्यपि छन्दोवाचिना जगतीशच्देन तद्युक्तामृचमुपलस्य सा-मोपलक्ष्णीयं तथापि संनिकृष्यते यतो वैदिको जगन्छन्टो जगतीपयायः। तस्मा-चतुर्थः पक्षो राज्ञानाः ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

उपवत्ययवत्यौ स्तो गोसवे यदि वा न हि। आद्ये विकल्प आहोस्विदुपवत्येव केवला ॥ २९॥ विकल्पो डिनिमित्तत्वाद्याघातः स्यात् समुचये। रथन्तरस्य मुख्यत्वादुपवत्येव युज्यते ॥ २५॥ एकेकस्य निमित्तनं प्रकृतावन तु हये। मिलिते पृष्ठता तस्मान्तिनिमित्ते उभे न हि ॥ २० ॥

गोसवादिषु क्रतुषु रथनारवृहत्पृष्ठयोः समुचयो विहितो गोसव उभे कुयादिन्यादिना। प्रकृतौ लिदमामातम्। उपवतीं रथनारपृष्ठस्य प्रतिपदं कुयाद्यवन्तीं वृहत्पृष्ठस्येति। ते इमे उपवत्ययवत्यावृची पृष्ठद्यस्यादिभूते गोसवादिष्वति-देशतः प्राप्ते विकल्पयेते। कुतः। तिमित्तयोः पृष्ठयोर्डिविधलात्। न चाच सम्मुचयः शंक्यः चाचेर्डयोः प्राथम्यस्य व्याहतलात्। तस्माहिकल्प इत्येकः पृवैः पन्त्रः॥ प्रथमश्रुतत्वेन रथनारस्य मुख्यलादुपवतीमेव प्रतिपदं कुयादिति हितीयः पूर्वः पन्तः। प्रकृतावेकेकं पृष्ठमितरिनर्पेक्षमेव निमित्तम्। अच तु मिलितस्यैव पृष्ठलं तथा सित प्राकृतस्य निमित्तस्याचाभावेन नैमित्तिके प्रतिपदाविप न स्तः॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

पुरोपांशोरत स्वस्य स्थाने स्यादैन्द्रवायवः। आद्यो ऽयनविधेमैवं धारायुक्तायनोक्तितः॥ ३०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। ऐन्द्रवायवा यहा गृह्यन इति। मन्त्रकाराडविधिकाराडयो-र्यहाणामयं पाठकमः। उपांशुयहः प्रथमः। अन्तर्यामयहो हितीयः। ऐन्द्रवा-यवयहस्तृतीयः। मैनावरुणयहश्चतुर्थे इत्यादि। तनेन्द्रवायवस्यायतविधानादु-पांशुयहात् पूर्वमेव यहणमिति पूर्वः पश्चः॥ नैतद्युक्तं धारायहापेश्चलात्। ऐ-न्द्रवायवादयो धारायहाः। तहाक्ये धारया गृह्यातीतिश्चतत्वात्। एवं सित पाठ-क्रमो न वाध्येत। तसादैन्द्रवायवः स्वस्यैव स्थाने यहीतव्यः॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

सर्वादौ स्वस्य वा स्थाने काम्यः स्यादैन्द्रवायवः। पुनर्विधेरादिमो ऽन्यः कामायैतविधानतः ॥ ३१॥

ज्योतिष्टोम एवं श्रूयते। ऐन्द्रवायवायान्यहान् गृह्कीयाद्यः कामयेत यथा पू-वै प्रजाः कल्पेरिनिति। सो ऽयं काम्य ऐन्द्रवायवः सर्वेषामुपांशुप्रभृतीनां यहा- णामादी स्यात् । कुतः । धारायहादिनस्य पूर्वमेव सिड्डी सत्यां पुनरप्ययतावि-धानादिति पूर्वः पश्चः ॥ नाच सर्वायत्वं विधातुं शक्यं धारायहाणां प्रकृतत्वात् । अतो यथाप्राप्तायत्वोपेतानां धारायहाणां कामसंयोगो ऽच विधीयत इति स्व-स्थान एवायं यहः ॥

## एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

स्वस्थाने प्रतिकर्षी वा शुकादेः पूर्ववक्रवेत् । स्थाने मैवं तद्यत्वात् प्राप्तेः स प्रतिकृष्यताम् ॥ ३२ ॥

तवैव श्रूयते शुकायान् गृह्णीयादिभचरतो मन्थ्ययान् गृह्णीयादिभचर्यमाण् स्येत्यादि। पूर्वन्यायेन शुकादीनां स्वस्थाने यहणिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ ऐन्द्रवायव-स्य धारायहायतं स्वस्थाने पाठादेव प्राप्तं शुकादीनां तु तस्तेति वैषम्यम् । तथा सति विधीयमानायतं पाठकमवाधमन्तरेणानुपपस्ततात् प्रतिकृष्यते ॥

## विंशाधिकाणमारचयति ॥

स सर्वादावेन्द्रवायवादौ वाचाविशेषतः। सर्वादावाश्रयादैन्द्रवायवादौ धृतेरिप ॥ ३३ ॥

स पूर्वोक्तः प्रतिकर्षः सर्वेषामुपांश्वादीनां यहाणामादौ युक्तः। कुतः। विशेषात्रवणात्। सामान्यतः श्रुतमयलमनपेश्चितलात् सर्वमुख्यम् ॥ नैतदेवं प्राकृतान् धारायहानाश्रित्य फलाय श्रुकाद्ययलविधानात्। किञ्च धारयेयुक्तं यं कामाय गृह्कीरचैन्द्रवायवं गृहीला सादयेदिति श्रूयते। तच काम्यस्य श्रुकादेधी-रणादनन्तरमेन्द्रवायवस्य यहणं विविश्चतार्थे लिङ्गम्। तसादैन्द्रवायवादौ प्रतिकर्षः॥

## एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

नापकर्षो ऽपकर्षो वा सादनस्याश्रुतत्वतः । न मैवं यहशेषतात् तच्चाशक्तेर्यहान्तरम् ॥ ३४ ॥ सर्वेच यहा गृहीत्वा साद्यन्ते । तथा सित यच काम्ययहणस्यापकर्षस्तच सा- दनस्यापकर्षो न शङ्काः । कुतः । अश्रुतत्वात् । शुकायानित्ययशब्देन यथा यह-ग्रस्यापकर्षः श्रूयते न तथा सादनापकर्षप्रतिपादकः कश्चिन्छन्दो ऽस्ति । तस्मान्ना-पक्षः ॥ नैतद्युक्तम् । सादनस्य यहशेषत्रमशक्तेरवगम्यते । न हि पूर्वयहमसादिय-त्वा यहान्तां शक्यं यहीतुम् । अतो यहापकर्षे तन्छेषभूतं सादनमयपकृष्यते ॥

हाविशाधिकरणमारचयति ॥

प्रदानस्थापकर्षो ऽस्ति न वा सादनवद्भवेत् । प्रदानस्य तु मुख्यलाचापकर्षो ऽच युज्यते ॥ ३५ ॥

पूर्वोक्तकाम्यानां यहाणां यहापकषानुसारेण सादनस्य यथापकर्षस्तहत् प्र-दानस्यापीति चेन्मैवं वैषम्यात् । सादनं हि यहणशेषः प्रदानं तु न तथा प्रत्युत यहणमेव प्रदानस्य शेषः । ऋत एव शेषानुसारेण न शेषिणो ऽपकर्षो युक्तः ॥

चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥ च्यनीकायामेन्द्रवायवशुकायानुवादता। परिसंख्या वार्षवादो वा विधिवी न हि चयम् ॥ ३६॥ वैयर्थ्येन चिदोषनाह्मस्रणापत्तितस्तथा। विधिराययणायन इवानैमित्तिको हि सः ॥ ३९॥

ऋस्ति हादशहे यनीका। ऐन्द्रवायवायी प्रायणीयोदयनीयी दशमं चाहः। अथेतरेषां नवानामहामेन्द्रवायवायं प्रथममहरथ शुकायमथाययणायमथेन्द्रवायवायमथ शुकायमथाययणायमिति। तच हादशहरातेषु हितीयादिषु चिष्वहः सु क्रमेणेन्द्रवायवायत्वशुकायत्वाययणायमाय यत्वानि विहितानि। तेष्वाद्यं रथन्तरिनिमत्तं हितीयं वृहिनिमित्तमेतच प्रकृती व्यवस्थितमुभयच चोदकेन प्राप्तम् । तच चतुर्धा संशयः। अनुवादो वा पिरसंख्या वार्थवादो वा विधिर्वेति। तच प्राप्तत्वादनुवाद इति चेत्। न वैयर्थ्यापत्तेः। तिर्हि गुणान्तरपरिसंख्यास्विति चेत्। न दोषचयापत्तेः। तृतीये ऽहन्यप्राप्तस्याप्यणायतस्य प्रशंसार्थो ऽयमर्थवाद इति चेत्। न लक्षणावृत्तिप्रसङ्गात्। तस्याययणायते यथा विधिस्तथेतरयोरिष द्रष्टयः। न च प्राप्ततादविधिरिति

वाच्यम् । श्रस्य विधेरनैमित्तिकालाभ्युपगमात् । रथनारादिनिमित्तकयोरेव हि चोदकेन प्राप्तिः प्रयोजनं डादशाहिवकृतिषु यच क्वापि रथनारादिनिमित्ताभावे ऽचैन्द्रवायवायलासिडिः ॥

चतुर्विशाधिकरणमारचयति ॥

व्यूढो ऽपि प्रकृतिः किंवा विकृतिः स्याद्विपृष्ठवत् ।

विधिसाम्यादादिमो ऽन्यो लिङ्गात् कामे विधेरिप ॥ ३६ ॥

हिविधो हि हादशाहः समूढो व्यूढम्र । तत्र समूढः पूर्वमुदाहृतः । अथ व्यूढ उ-दाहियते । ऐन्द्रवायवायौ प्रायणीयोदयनीयौ । ऋषेतरेषां दशानामहामैन्द्रवाय-वायं प्रथममहरथ शुकायमथ हे आययणाये अधेन्द्रवायवायमथ हे शुकाये अ-थाययणायमथ हे ऐन्द्रवायवाये इति । अच समूढस्य तावत् प्रकृतित्वमविवादं तहत यूढो ऽपि किं प्रकृतिः किंवा समूढस्य विकृतिरित संश्ये प्रकृतिरिति प्राप्तम् । कुतः विधिसामान्यात् । यथा समूढप्रकारः क्रलर्थो विहितस्त्या व्यूढ-प्रकारो ऽपि। न चाच कश्चिडिशेषो ऽस्ति येन तयोः प्रकृतिविकृतिभावो नि-श्रीयेत। न च प्रकारबयस्य प्रकृतित्वमदृष्टचरं रथन्तरवृहत्पृष्टयोज्योतिष्टोमप्रका-रयोस्तदर्शनादिति पूर्वः पक्षः ॥ व्यूढः समृढस्य विकृतिः । कुतः । लिङ्गदर्शनात् । ऐन्द्रवायवस्य वा एतदायतनं यचतुर्थमहरिति श्रूयते। एतच विकृतिले सति भवति नान्यथा । तथा हि व्यूढे प्रायगीयोदयनीयव्यतिरिक्तेषु दशस्वहःसु यच-तुर्थे तदाययणायत्वाचैन्द्रवायवस्यायतनम् । समूढे तु तदहनैवानामह्रां मध्ये वि-कादिलादैन्द्रवायवायं तच्च व्यूढस्य विकृतितायां चोदकेन प्राणमाणं विधिसिडा-ययणायस्तुतये ऽनूद्यत इति युक्तम् । किं च यः कामयेत बहुस्यां प्रजायेयेति कामाय ब्यूढो विधीयते । तथा सित समूढवत् क्रत्वर्थे विध्यभावाद्रथन्तरबृहत्पृ-ष्टवैषम्येण विकल्पितप्रकृतित्वं नास्ति । ततः समूढस्य डादशाहस्य विकृतिः । अ-हर्गे खेषु तयोरन्यतरस्यातिदेशः पूर्वपिक्ष्यः प्रयोजनं समूढस्यैवातिदेशः सिङ्घान्ते ॥

पञ्चविशाधिकरणमारचयति ॥

दग्डाकलितवत् सन्ते च्यनीकावृत्तिरिष्यते ।

स्वस्थानवृिहरिष वा स्यादाद्यो ऽहर्विवस्थया ॥ ३९ ॥ न विवस्था वाक्यभेदाचवानीकेस्तु पूरणम् । एकेकवृद्या न विना तेनैकेकं विवर्धते ॥ ४० ॥

अस्ति समूढस्य डादशाहस्य विकृतिर्गवामयनं संवत्सरसन्तं तच त्रानीका ची-दकेन प्राप्ता। ची ग्यनीकान्ययाग्येन्द्रवायवशुकाययग्रह्माग्गि यस्यां सा त्र्यनीका। तथा च चिः परिवृत्तया बादशाहाद्यन्तयोः प्रायणीयोदयनीययोरहोर्मध्ये वर्त-मानेषु दशस्वहः मु दशमव्यतिरिक्तानि नवसंख्याकान्यहानि पूरितानि । अतः संवत्सरसन्त्रे ऽपि प्रायणीयोदयनीयमध्यवतीनि पूरियतव्यानि तत्पूरणं च यथोक्ता-यास्त्रिः परिवृत्तायाः नवदिवसयुक्तायास्यनीकायाः समूहावृत्तिमन्तरेण न सिध्य-तीत्यावृत्तिः प्राप्ता । तस्यां च हैविध्यं विद्यते । यथा दग्रस्यावृत्त्या भूमावाकल-यितव्यायामादिमध्यावसानभागैः सहितं कृत्स्नदग्रः पुनः पुनरावर्तयन्ति न त्वेकेकं भागं तथा नवदिवसानामावृत्तिरित्येकः प्रकारः। यथाध्येतारः प्रपाठकमावर्त्तिय-तुकामा एकैकं भागमसकृत् पठिनत तथा नवदिवससमूहवर्त्यकेकस्याह्रो ऽसकृद्नु-ष्टानमित्यपरः। तचाद्यस्तावत् प्राप्नोति । कुतः । ऋहःशन्दस्य विविद्यतन्तात्। ऐ-न्द्रवायवायं प्रथममहरित्युक्तो ऽहः शब्दो ऽथ शुकायमथाययणायमित्याद्यष्टमु वा-क्येष्वनुषज्यते। यथोक्तायलविशिष्टानामहूां क्रमविशेषश्चाषशन्दैर्नियम्यते। तथा सित यद्येन्द्रवायवायमेवाहर्नैरन्तर्येणासकृदावत्येते तदानीमय शुकायमहित्या-दिकं वाध्येत। तसात् क्रमयुक्तानामयलविशेषोपेतानामहां नवानां चोदकपा-प्रानां तथैवानुष्ठाने सति पुनःपुनश्चोदकेन तथैव प्राप्ते दग्डाकलितवदावृत्तिरिति पूर्वः पक्षः ॥ अहःशन्दो न विविश्चितः वाक्यभेद्प्रसङ्गात् । ऐन्द्रवायवायं प्रथमं भवति तचाहरिति । अहःसंघातिनवृत्तये वाक्यं भेत्तव्यं प्रसज्येत । अहः शब्दे ल-विविश्वते सत्यष्टभिरषशन्दैर्यथोक्तायनानामेवाननार्यं नियम्यते। तथा सति हिती-यपर्थाये विहितस्याययणायतस्योपर्येन्द्रवायवायतं नानुष्ठातुं शक्यं तदनुष्ठानाभा-वे च स्वस्थानविवृद्धैव प्रायगीयोदयनीयान्तरालपूर्तिभैवति। पूरियतस्यमन्तरालं नवधा विभज्य प्रथमभागगतेष्वहः स्वेन्द्रवायवायतं वितीयभागगतेषु शुक्रायत-मित्यनेन क्रमेणानुष्ठातव्यम् । सेयं स्वस्थानविवृिदः । स्वस्थैन्द्रवायवायतस्य स्था-नं शुकायात पूर्वभावित्वम् । तत् प्रकृतावेकस्मिचहि भवति इह तु बहुष्वहः-

स्विति वृद्धिः। न चनीका चोर्कप्राप्ता प्रत्यश्चविहिता तु सा। तस्यामुक्तो वि-चारः स्यादिति वार्त्तिक ईरितम् ॥

र्षांडुंशाधिकरणमारचयति ॥

ब्यूढे भक्षादिमन्त्राणामधानां च व्यतिक्रमः। मन्त्राणामेव वाद्यः स्याद्विशेषेण कीर्तनात् ॥ ४९॥ छन्दमां व्यत्ययः प्रोक्तो नार्थानां तेन मन्त्रगाः। गायत्र्याद्या विपर्यास्या ऋर्षेषूक्तिः प्रशस्त्रये ॥ ४२॥

व्यूढे डादशाहे भक्षपवमानतदुभयमन्त्रपरिधिकपालानि चोदकपाप्तानि। तच भद्यमन्तेषु सवनवयगतेषु गायवळन्दसिल्रष्टुष्छन्दसी जगळन्दस इति श्रु-तम्। तथा पवमानवयविषयेषु अन्वारोहमन्त्रेषु गायवळान्दास्तिषुण्छन्दा जग-छन्दा इति श्रुतम् । तथा परिधिस्तावके ऽर्थवादे पठ्यते गायची मध्यमः परिधि-स्त्रैष्ट्रभो दिश्चणो जागत उत्तर इति। तथा कपालविषयं वाक्यं पठ्यते। अष्टाक-पालः प्रातःसवनीय एकादशकपालो माध्यन्दिनीयो बादशकपालस्तृतीयसवनीय इति । अवाष्ट्रतादिभिस्तिमृभिः संख्याभिगीयचादिन्छन्दांसि तत्तदेश्वरसृतिहारे-गोपस्थायनो। एवं स्थिते सित व्यूढप्रकरणे छन्दोव्यतिक्रमः पठ्यते छन्दांसि वा ऋन्योन्यस्य लोकमभिध्यायन् गायची चिष्टुभिस्त्रष्टुब्जगत्या जगती गायच्या इति। तच संशयः। सो ऽयं छन्दोर्व्यातक्रमो भक्षपवमानपरिधिकपालरूपिणामथाना-मुभयविधमन्त्रगतन्छन्दोवाचिशन्दानां च कार्यः किंवा तेषां शन्दानामेवेति । त्व मन्त्रगतानामेवेति विशेषात्रवणात् सर्वेच व्यतिक्रम इत्याद्यः पश्चः ॥ तेन गायवशन्द्रिदिष्टः प्रातःसवनीयो भक्षस्त्रेष्टुभशन्दितस्य माध्यन्दिनीयभक्षस्य स्थाने माध्यन्दिनीयो जागतस्य स्थाने जागतो गायचस्य प्रातःसवनिकस्य स्था-ने। तथा बहिष्पवमानो माध्यन्दिनसवने माध्यन्दिनपवमानस्नृतीयसवने आर्भ-वपवमानः प्रातःसवने । तथा मध्यमः स्थविष्ठः परिधिर्दिश्चिणतो ऽणीयान् द्राघीयानुत्ररतः अणिष्ठो हसिष्ठो मध्यमः। तथाष्टाकपालो माध्यन्दिनसवन ए-काद्शकपालस्तुतीयसवने हाद्शकपालः प्रातःसवने । सो ऽयमर्थव्यतिक्रमः मन्त्रइयशब्देष्वपेवं योज्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ छन्दांसि वा इति वाक्ये ऽर्थानां

श्वितक्रमो नोक्तः । श्वतो मन्त्रगतानां गायत्र्यादिशन्दानामेव श्वितक्रमः । यस्त-र्थेषु गायत्र्यादिशन्दप्रयोगः स प्रशंसार्थः लक्ष्यार्थानां मुख्यन्छन्दस्त्वाभावादिति राज्ञानाः ॥

॥ इति दशमस्याध्यायस्य पञ्चमः पादः ॥

षष्ठपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥

सामैकस्यां तृचे वा स्यादाद्यः स्वाध्यायवज्ञवेत ।

वचनाल्लिङ्गसंयुक्तात् स्तीचे साम तृचे भवेत् ॥ १ ॥

पवमानाज्यपृष्ठादिस्तोचेषु यिवहितं रथन्तरवृह बैह्पादिसामाध्येतार एकस्यामृच्यधीयते तत् किं स्तोचप्रयोगकाले ऽप्येकस्यामृचि गेयं किंवा तृचे गेयिमिति
संशयः। अध्ययनस्यानुष्ठानार्थत्वाद्यथाध्ययनमेकस्यामृचि सामः कृतं तथेकस्यामेव साम गेयिमिति पूर्वः पश्चः॥ अष्टाश्चरेण प्रथमाया सूचः प्रस्तोति द्यश्चरेणोत्तरयोरिति तिमृष्वृश्च प्रस्तोचा गातव्यो भागो निह्यते। तदिदं तृचस्य लिकुम्। सुक्सामे वाव मिथुनी संभवावेत्यादावृग्देवतासामदेवतयोः संवादह्पे
ऽर्थवादे सामदैवतेकामृचं वे सूचौ च प्रत्याख्याय तिम्न सूचो ऽङ्गीचकार। तदिदमपं लिङ्गम्। ताभ्यां लिङ्गाभ्यामुपवृंहितादेकं साम तृचे क्रियते स्तोचीयमिति वचनातृचे गातव्यम्॥

## हितीयाधिकरणमारचयति॥

स्वर्देक्शब्दे वीश्र्णे च किं स्यादङ्गाङ्गिताथवा। मीलनावधिताद्यो ऽस्तु भिन्नवाक्येन तिह्येः॥२॥ प्रतिशब्देनावधिर्हि द्योत्यो वाक्यं न भिद्यते। सत्येवं मीलनस्यापि विधिनीत्तरयोभेवेत्॥३॥ श्रस्ति रथनरसाम्नो योनाविम ला शूरेलेतस्यामृचि स्वर्हक्शन्दः ईशानमस्य जगतः स्वर्हशिमत्यामातः। श्रस्ति चोहातुः कर्तृता तृचे रथन्तरे प्रस्तृयमाने संमी-लयेत् स्वर्हशं प्रति वीक्षेतिति श्रुतेः। तच संशयः किं स्कर्हक्शन्दोच्चारणवीक्षण्योरङ्गाङ्गिभावो ऽच विधीयते किंवा विधीयमानसंमीलनाविधतेन स्वर्हक्शन्दोच्चारणं निर्दिश्यत इति। तच संमीलनवाक्याद्वीक्षणवाक्यं भिन्नं ततो न मी-लनाविधतेनान्वयः संभवतीति। किंच वीक्षेतिति लिङ्प्रत्ययो ऽच विधायकः श्रूयते ततः स्वर्हक्शन्दोच्चारणं वीक्षणाङ्गं वीक्षणं वा तदङ्गमित्यङ्गाङ्गिभावो ऽभ्युप्येयः। तथा सित स्वर्हक्शन्दरहितयोरुत्तरयोक्ष्रचोगीयमाने रथन्तरे विहितसं-मीलनानुवृत्तिः फलिणतीति पूर्वः पक्षः॥ स्वर्हेणं प्रतीत्यनेन कर्मप्रवचनीयेन प्रतिशन्देन स्वर्हक्शन्दरोच्चारणस्य मीलनकालाविधतं द्योत्यते। न चाच भिन्नवान्यत्रमेकवाक्यतसंभवात्। तथा हि विरोधपरिहाराय स्वत एव प्राप्तलाद्वी-क्षणं न विधयं तथा सत्यास्वर्हक्शन्दरोच्चारणात् संमीलयेदित्येकं वाक्यं संपद्यते। एवं सत्युत्तरयोक्त्रंचोमीलनविध्यभावः फलिण्यतीति राद्वानः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

गवामयनिके पृष्ठचे घडहे प्रत्यहं इयम् । वृहद्रथन्तरं वोत भवेत् किन्वित् क्वचिहिने ॥४॥ इन्डगर्भवहुवीहेराद्यो ऽन्ये ऽपि समो ह्यसौ। अन्योन्यनिरपेक्षस्य चोदकादन्तिमो भवेत् ॥५॥

बादणाहे पृष्ठचः षडह उत्पन्नस्तत्र षणामणहां क्रमेण रथन्तरवृहबेह्पवेराजशाक्षरिवतानि सामानि विहितानि गवामयने तु विकृतिह्पो यः पृष्ठचः षडहः
तत्र श्रूयते पृष्ठचः षडहो वृहद्रथन्तरसामेति। चोदकप्राप्तयोर्वृहद्रथन्तरयोः पुनविधानाबेह्पादिनिवृत्तः। ततः शिष्यमाणं वृहद्रथन्तरसामवयं किं प्रत्यहं कतैष्यं किंवा केषुचिद्हःसु वृहत केषुचिद्रथन्तर्रामित संशयः। बहद्रथन्तरं च वृहद्रथन्तरे ते च सामनी यस्येति बन्दगिनेते बहुवीहावितरेतरयोगबन्देन सामोः
साहित्यं प्रतीयते ततः प्रत्यहं सामवयमिति पूर्वः पश्चः॥ ते सामनी यस्याह्
इत्यह्रो यद्यन्यपदार्थनं तदा भवदुक्तमेव स्यादिह तु षडहो ऽन्यपदार्थस्तथा सित

षडहे इयोः साम्नोः साहित्यं सिडानो ऽपि समानम् । प्रकृतौ साम्नोरन्योन्यनिर-पेश्चलादिहापि निरपेश्चलमेव सामचोदकेनातिदिश्यते । तसात् केषुचिदहःसु किञ्चित् सामेति राडानाः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

स्युरेकादिशनाः किं प्रायगीयोदयनीययोः।
प्रत्येकमिष्ठलाः किंवा विभज्याः स्युस्तयोरिप ॥ ६ ॥
उद्देश्ययोः प्रधानत्वात् प्रत्येकं पश्चवो ऽखिलाः।
नोद्देश्यो शतवङ्गागः शिष्टस्वामित्ततो ऽन्तिमे ॥ ९ ॥

बादणाहे श्रूयते। ऐकादिणनान् प्रायणीयोदयनीययोरितराचयोरालभेरिन्नित।
त एते पणव एकादणापि प्रायणीये ऽहिन कर्तव्यास्त्रणोदयनीये ऽपि सर्वे कर्तव्याः। कुतः। प्रायणीयोदयनीययोरुहेश्यत्वेन प्राधान्यात् प्रतिप्रधानं चाङ्गावृत्रेयुंक्रत्वादिति पूर्वः पक्षः॥ वचनान्तरेण विहितानामेकादणानां प्रकरणेन बादणाहाङ्गत्वे सिद्धे देणाकाङ्कायां तान् पणूनुिह्श्य प्रायणीयोदयनीयौ देशत्वेन विधीयते। तच कुत उद्देश्यत्वं कुतस्तरां प्राधान्यं कुतस्त्रमां पश्चावृत्तिः। एवं सित्त
यथा एतं देवदत्त्रयज्ञदत्त्रयोविधीयतामित्यच देवदत्ते पच्चाणिद्धधीयते यज्ञदत्ते पच्चाणिदिति विभागस्त्रथा प्रायणीये पच्चपणव उदयनीये पच्चेति विभागो युकः। यस्त्वविष्ट एकः पणुरित्तमः स प्रत्यासन्तत्वादिन्तमे ऽहन्युदवसानीये
कर्तव्यः॥

### पन्नमाधिकरणमार्चयति ॥

किं सर्वपृष्ठे सर्वाणि पृष्ठदेशे यथोक्ति वा। पृष्ठशन्दात् पृष्ठदेशे वचनातु व्यवस्थितिः ॥ ৮॥

इदमास्नायते विश्वजित सर्वपृष्ठ इति । षडहे षट्स्वहःसु क्रमेण रथन्तरं वृह है-रूपमित्यादिभिः षड्भिः सामभिः पृष्ठस्तोचं निष्पादितम् । तानि सर्वाणि पृष्ठसा-मानि यस्मिन् विश्वजिति सो ऽयं सर्वपृष्ठः । तच माध्यन्दिनपवमानमेचावरूणसा-स्नोरन्तरालरूपे पृष्ठस्तोचदेशे किं सर्वाणि पृष्ठसामानि कार्याणि किंवा यथावचनं देशव्यवस्थेति संशयः। पृष्ठकार्यगमकेन पृष्ठशब्देन पृष्ठदेशे प्राप्ते वचनेन देशवि-शेषो व्यवस्थाप्यते वचनं चैवमासायते। पवमाने रथन्तरं करोत्यार्भवे बृहन्म-ध्य इतराणि वैरूपं होतुः पृष्ठं वैराजं ब्रह्मणः शाक्तरं मैचावरुणस्य रैवतमच्छावा-कस्थेति। वचनं हि न्यायाद्वलीयस्त्रसादेशविशेषव्यवस्थितिः॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

कार्त्स्याडेरूपवैराजे उक्थ्यषोडिशानोरुत।

पृष्ठे स्यात् कतुसंयोगादाद्यो ऽन्यः पृष्ठलिङ्गतः ॥ ९ ॥

इदमास्रायते। उक्थ्यो वैरूपसामैकविंशः षोडशी वैराजसामेति। तच कृत्स उक्थ्ये वैरूपं साम कृत्से षोडशिनि वैराजं वैरूपं साम यिसन्तुक्थ्ये कती वैराजं साम यिसन् षोडशिनि कतावित्येवं कतुसंबन्धप्रतीतेः ॥ मैवं प्रकृती रथन्तर-सामा वृहत्सामेत्येवंविधस्य निर्देशस्य पृष्ठस्तोचविषयत्वदर्शनादचापि तिन्देर्शेन पृष्ठलिङ्गेन पृष्ठकार्ये वेरूपं वैराजं च भवितुमहिति कतुसंबन्धस्तयोः पृष्ठहारे-गोपपद्यते ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चिवृद्ग्रिष्टुदित्येतत् सर्वेच स्तोम एव वा। श्राद्यस्त्रेगुरायवाचित्वादन्यः स्तोमे ऽस्य रूढितः॥ १०॥

एवं श्रूयते । चिवृद्पिष्टुद्पिष्टोम इति । किं चिवृत्त्वमिष्टिष्टुति कतौ सर्वेषु साधनेषु संबध्यते किंवा स्तोममानसंबन्धि तत् । चिवृद्रज्जुित्यादौ चिवृत्त्रज्ञ्दस्य नैगुग्यवाचित्तदर्शनादनापि क्रतुसाधनेषु या संख्या श्रूयते सा सर्वे। चिवृत्त्रेन विक्रियत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यद्यपि चिवृत्त्र्जन्दो ऽवयवप्रसिद्धा लोके नैगुग्यं ब्रूते तथापि वेदे रूद्धा स्तोमवाचिचिवृहहिष्यवमान इत्युक्त्या स्तोनीयाणां न-वानामृन्यामनुक्रमणेन स्तोमविषयमेव चिवृत्त्रम् ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

संसवादी ह्योरेकं पृष्ठं यहा समुचितम् । एकं प्रकृतिविह्यजिह्दत्यच चेतरत् ॥ ११ ॥ वचनाहित्र्यजित्येते सासी हे स्तोचयोईयोः । नेहास्ति तत् पृष्ठ एव साहित्यं स्यात् पुनर्विधेः ॥ १२ ॥

इदमास्रायते। संसव उमे कुर्यादिति। ऋभिजितावेकाह उमे वृहद्रथन्तरे कुर्या-दिति। किमच वृहद्रथन्तरयोरेकं पृष्ठस्तुतावितरद्यस्तुती स्यात् किंवा समुद्धि-तमुभयं पृष्ठस्तुताविति संशयः। प्रकृती इयोविकाल्पितनादेकस्मिन् प्रयोग एक-स्य पृष्ठतादन्यचापि तथातं युक्तम्। तथा सत्यविष्टं साम सर्वपृष्ठविष्यजिन्त्या-येन स्तोचान्तरे प्रयोक्तय्यमिति पूर्वः पक्षः॥ तादृग्वचनाभावेनाच विष्वजिष्ठेष-म्यात् प्रकृतिविद्वकल्ये सित पुनविधानवैयर्थ्यात् समुद्यय इति राज्ञानाः॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

चयस्त्रिंशारम्भणे किं तदन्ते मधुभोजनम् ।

षडहान्ते ऽथवाद्यः स्यात् सान्निध्याद्वाक्यतो ऽन्तिमः ॥ १३ ॥

पृष्ठचः षडहो डिविधः चयित्वंशानाः चयित्वंशादिश्वेति। डादशाहे चिवृत्यञ्चदश सप्तदश एकविंश चिणव चयित्वंश इत्येतैः स्तोमेर्युक्तान्यहानि षड्विहितानि
सो ऽयं चयित्वंशानाः। क्वचिडिकृती व्यत्यासेन चयित्वंशादिस्त्विवृदनाः पृष्ठचः
षडहस्त्वयित्वंशारम्भणस्तिवृदुत्तमः कार्य इति। तच मधुभोजनं चोदकप्राप्तं तच्च
प्रकृती विहितम्। चयित्वंशे ऽहत्यनुष्ठिते ऽनन्तरं कृतिमत्यचापि साचिध्यात्
चयित्वंशान्ते कर्तव्यमिति प्राप्ते बूमः॥ संस्थिते पृष्ठचे षडहे मध्वाशयेङ्कृतं वेति वाक्येन प्रकृती षडहप्रयोगस्यान्ते मधुभोजनं विहितं चयित्वंशसिविधिस्तु नान्तरीयकः। अतो ऽचापि षडहावसाने कर्तव्यत्वात् चिवृत्सिविधी तदनुष्ठानम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

अभ्यस्ते षडहे भुक्तिमभ्यस्येत् किं न वायिमः। स्तोनशस्त्रादिवन्मैवं संस्थिते तिहथानतः॥ १४॥ आवृत्तं पृष्ठचमुपयन्तीति श्रूयते । तच षडहावृत्ती यथा स्तीचादीन्यावर्तन्ते तथा मधुभोजनमपीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ संस्थिते षडहे भोजनं विधीयते । संस्था नाम पुनःषडहिवशेषव्यापाराभावः । अतः षडहावृत्तेरन्ते मधुभोजनं सकृदेव कार्यम् ॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सर्वान्ते प्रतिमासं वा पृष्ठचान्ते मधुभोजनम् । सर्वान्ते पूर्ववन्मैवं संस्थितानां पृथक्कतः ॥ १५ ॥

गवामयने श्रूयते । चलारो ऽभिष्नवाः षडहाः पृष्ठचः षडहः स मासः स हि-तीयः स तृतीयः स चतुर्थः स पञ्चम इति । तत्र षडहपञ्चकरूपे मासे ऽभ्यस्य-माने पृष्ठचो ऽप्यावर्तते । तथा सित पूर्वन्यायेनावृत्तेषु पृष्ठचेषु सर्वेषु समाप्नेष्ठवन्ते मधुभोजनिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रतिमासं संस्थितानां पृष्ठचानां पृथक्काङ्कोजनमपि प्रतिमासमावर्तनीयम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

मध्वभक्ष्यं भक्ष्यते वा सन्त्रिभिन्नेसचारिणः । निषिडनादादिमो ऽन्यः पुंस्क्रन्तर्थविभेदतः ॥ १६ ॥

सन्तात्मकडादशाहे पृष्ठचषडहे संस्थिते मध्यभस्यम् । कुतः । सन्त्रिणां दीश्चि-तत्वेन ब्रह्मचारित्वाद्वस्रचारिणां च मधुमांसप्रतिषेधादिति चेत् ॥ मैवम् । तन्त्रिषे-धस्य पुमर्थत्वेन भक्षणविधेः क्रत्वर्थत्वेन च विषयभेदात् । तस्मात् सन्त्रिभिभैक्ष्यम् ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

मानसं किमहर्भिचमङ्गं वा दशमे ऽहिन । भिन्नं स्नुत्यादिनाङ्गं तिंडसर्गोक्त्यादिभिभैवेत ॥ १७ ॥

बादशाहे मानसं यहणं श्रूयते। अनया ला पृथित्या पात्रेण समुद्ररसया प्रजा-पतये जुष्टं गृह्णामीति। मानसं प्राजापत्यं गृह्णातीति। अयमर्थः। पृथिवी पात्रं समुद्रः सोमः प्रजापतिर्देवता। एवं विशिष्टस्य यहस्य यहणे मनः साधनं तदिदं मानसिमिति। एतच बादशभ्यो भिन्नमहस्तयोदशे ऽहिन कर्तव्यो यागिवशेषः। कुन्तः। स्नुत्यादिभ्यः। मानसेन बादशाहस्य स्नुतिरेवमान्नायते। बादशाहस्य हतरसानि च्छन्दांसि तानि मानसेनाणाययन्तीति। स्नुतिसाधनं च मानसं स्नोतव्याद्भिनं भिन्तं युक्तम् । तथा व्यपदेशभेदो ऽपि श्रूयते वाग्वे बादशाहो मनो मानसिमिति । एवमाद्युपपितिभिन्नमहरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ दशमस्याहो ऽङ्गं तत्साबिसगीं ह्यादिभ्यः । एष वे दशमस्याहो विसगीं यन्मानसिमिति विसगींक्तिः । इयं च दशमाहाङ्गनं गमयित श्रहरन्तरने बादशाहसमाख्या च विरुध्यते । श्रङ्गभूतेनापि मानसेन स्नुतिव्यपदेशभेदादिकमुपपद्यते । तसा-दङ्गम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

सन्त्रमेकः करोत्याही वहवः प्रकृताविव।

एकः कुर्यादिहासीरिचत्युक्त्या बहवी मताः ॥ १८ ॥

बादशाहादिसन्तस्य ज्योतिष्टोमः प्रकृतिस्तच कर्नेक्याचोदकेन सन्त्रे ऽपि कर्ने-क्ये प्राप्ते प्रत्यक्षवचनाबहवो ऽभ्युपेयाः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

ऋतिजो ऽन्ये ऽच यष्टृभ्यः स्युक्त एवोत चोदकात्।

**अन्ये यष्टार एव स्युः प्रत्यक्ष्**वचनादिभिः ॥ १९ ॥

श्चन सन्ते किं यजमानेभ्यो व्यतिरिक्ता श्चित्वज्ञः कर्तव्याः किंवा यजमाना एवर्त्विजः। ज्योतिष्टोमे यजमानाद्येषामृत्विक्काद्ये स्युरिति प्राप्ते ब्रूमः॥ ये यजमानास्त श्चित्वज्ञ इति प्रत्यक्षवचनाददिश्वणानि सन्त्राणीत्याहुरिति दिश्चिणा- राहित्यश्चवणादध्ययुर्गृहपितं दीश्चियता ब्रह्माणं दीश्चयित तत उद्गातारिमत्या- दिना ब्रह्मोद्वाचित्तमाख्यासंयोगदीश्चासंयोगयोरार्त्विज्ययजमानवद्योतकयोः प्र- तिभानाञ्च यजमाना एवर्त्विजः॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चहीनसन्त्रयोर्रुष्ट्रमभेदो नास्त्यस्ति वा न हि। ञ्जावृत्तिसाम्यादाद्यः स्यादिज्यादिभ्यां तयोर्भेदा ॥ २० ॥

श्रस्ति द्वादशाहस्याहीनतं सन्ततं च। तनैवं चिन्यते किमहोनसन्त्रयोलेक्षण-भेदो नास्युतास्त्रीति। तन नास्त्रीति तावत् प्राप्तम्। कुतः। ज्योतिष्टोमावृत्तिरूपस्य समानत्वात्। यथा द्विरानादीनामेकादशरानान्तानामहीनानामावृत्तो ज्योतिष्टो-मस्वरूपं तथा नयोदशरानादीनां सन्त्राणामिति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रासीरन्तुपेयुरिति चोदनाद्वयं यजमानवहुतं च सन्त्रलक्षणं यजितचोदना यजमानवहुत्वनियमाभा-वश्वाहीनलक्षणं वैदिकप्रयोगेषु तयोरव्यभिचारात्। इति राद्वानः॥

# सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

अयुनादि प्रत्यहं स्थान् सकृहाङ्गानुसारतः।
आद्यो भवेन् प्रयोगो ऽङ्गी नदैक्येन सकृह्रवेन् ॥२१॥
अस्ति पौग्डरीकः।पौग्डरीकेणेकादश्यांचेण स्वाराज्यकामो यजेनेनि नहिधानान्।
तच श्रूयने।अयुनं पौग्डरीके दद्यादश्यसहस्रमेकादश्मिति।तच गवायुनाश्यसहस्रे प्रत्यहं दानव्ये। कुनः। दक्षिणाया अहरङ्गलेन प्रतिप्रधानमावर्तनीयलादिनि प्राप्ते
बूमः॥ अहर्गणरूपस्य पौग्डरीकस्य प्रयोगो दक्षिणाङ्गं प्रत्यङ्गी स चैकः। अतः
सक्देव दानम् ॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

सकृत् किं प्रत्यहं वास्य नयनं तत्र चोत्तमे। सर्वस्य वा विभक्तस्य सकृत्संस्कारसिडितः ॥ २२ ॥ प्रति माध्यन्दिनं चोदकप्राप्तेः प्रत्यहं तदा। सर्वे नेयं तदेकावाडिभज्य डादणाहवत् ॥ २३ ॥

पौगडरीके सकृदेव दातव्यं गवायुताश्वसहस्रह्मं दक्षिणाद्रव्यं यदस्ति तस्य न-यनादिसंस्कारश्वोदकप्राप्तः प्रकृतौ माध्यन्दिने सवने दक्षिणा नीयना इति। तडि-कृतित्वेन नयनमिह सकृत् कार्यं किंवा प्रत्यहमित्येकः संशयः। तयोहत्तमे पस्रे प्रत्यहं किं दिक्षणाद्रव्यस्य नयनं किंवा दशस्वहः सुगवामेकेंकं सहस्रमेकादशे ऽहि अश्वसहस्रमिति वितीयः संशयः । तच सकृत्वयनमिति तावत् प्राप्तम् । कुनः। तावतेव चिकीर्षितसंस्कारस्य सिडत्वात्। अश्ववा प्रति माध्यन्दिनसवनं चो-दक्तप्राप्तेः समानतात् प्रत्यहं नयनं कार्यं तदापि गवायुताश्वसहस्र रूपस्य द्रव्यस्यै-कदिख्या रूपतात्त्र सर्वं नेयमिति पूर्वः पश्चः॥ विभज्य नेयम् । कुतः। बादशाह-विकृतित्वात् बादशाहे चान्वहं विभज्य नीतत्वादिति राडानाः॥

### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

मनोर्ऋचः सामिधेन्यः सर्वाः पञ्चदशैव वा।

अविशेषेण सर्वाः स्युः कार्यात् पञ्चदशैव ताः ॥ २४ ॥

क्वचिडिकृतिविशेषे श्रूयते। मनोर्ज्युचः सामिथेन्यो भवन्तीति। तच विशेषा-श्रवणाद्दचो यावत्यो मनुसंबन्धिन्य ज्ञुक्संहितायामास्राताः सर्वाः सामिथेन्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रायसमिन्धनमासामृचां कार्ये तच प्रकृतौ पञ्चदशिभः सिड-मित्यचापि चोदकवशा त् पञ्चदशैवोपादेयाः॥

### विशाधिकरणमारचयति ॥

उपावहरणं मानमपि काप्युत वासित। कापि स्यात्रांशुताभावाद्यचनाद्वाससीभयम् ॥ २५॥

ज्योतिष्टोमे सोमस्योपावहरणं मानं च श्रुतं तदुभयं संपादनप्रयत्नेन विना स्वत एव लब्येन केनापि साधनेन कार्यम् ॥ मैवम् । वासिस मिनोति वाससा चोपावहरतीति वचनेन वाससो विहितलात् ॥

## एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

नान्यद्वासी ऽहर्गणे स्यात् स्याद्वा न स्यादनुक्तितः।
चोदकात् प्रत्यहं प्राप्तकार्याद्वासी ऽन्तरं भवेत् ॥ २६ ॥
द्वादणाहादावहर्गणे चोदकप्राप्तादेकस्मान्मानोपावहरणहेतोवीससी ऽन्यद्वासी
ऽनुक्तताच संपाद्यमिति प्राप्ते बूमः॥प्रत्यहं सीमस्योपावहरणं चोदकेन प्राप्तं तची-

पावहरण्हपं कार्यं वासोभेदं विना न सिध्यति। हविधानशकटे ऽवस्थिताहासो ऽपनीतसोमात् कियन्तमपि सोमभारमेकैकस्याहः पर्याप्तं पृथकृत्योपावहं तुं वासो सो ऽन्तरं संपाद्यम् ॥

डाविंशाधिकरणमारचयति ॥

तत् किं माने हती वाद्यः प्रकृतावेकतेश्वणात् । अर्थात्तदैक्यं तन्नोत्त्या हती स्यात् सार्थकत्वतः ॥ २०॥

यदेत डासोऽन्तरमहर्गणे संपाद्यं तत् किं मानकाल उतोपावहरणकाल इति संभयः। प्रकृतो मानोपावहरणयोर्वस्त्रेकलदर्भनादिहापि तदेक्यसिङ्घये मानकाले वासोऽन्तरं संपाद्यमिति पूर्वः पक्षः॥ प्रकृतो येन सोमो मितस्त्रेनोपावहरण-मर्थसिङ्घं कियानेव सोमः भकटे ऽवस्थापनीयः कियानेवोपावहर्तव्य इति सोम-इयाभावादर्थसिङ्घयः चैकवाससः वाचिनकलाभावा चोदकेनातिदेशो ऽस्ति। अतो ऽहर्गणे मानहेतोवाससः भकटे ऽवस्थितलादुपावहरणे वासोऽन्तरस्य सार्थकलात्तत्समये संपाद्यम्॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमाध्यायस्य षष्टः पादः॥

सप्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

पशुः कृत्स्रो हिवः किंवा प्रत्यङ्गं हिवरन्यता। आद्यश्चोदनया मैवमवदानपृथक्कतः ॥ १॥

अयीषोमीयं पशुमालभेतेत्यच कृत्वस्य पश्रीरेकहिवध्वं युक्तम्। कृतः। अयीषो-मदेवतां प्रति द्रव्यत्वेन पशेश्वोदितत्वात्। न हि इदयाद्यङ्गं साद्यात् पशुभेवतीति प्राप्ते बूमः ॥ इदयस्याये ऽवद्यति । अप जिद्धाया अप वद्यसो ऽवद्यति दोष्णो ऽवद्यति पार्श्वयोरवद्यतीत्यादिना इदयाद्यङ्गानामवदानानि पृथगासायने। अ-वदानच हिवध्वप्रयोजकः संस्कारः पुरोडाशादो होतुमवदीयमानत्वदर्शनात्। ह- विःशन्दश्च कर्मव्युत्पत्त्या होमयोग्यं द्रव्यं त्रूते । पश्चाकृतिचोदना तु हृदयाद्यङ्ग-हारेण देवतासंबन्धादुपपद्यते । तस्मात् प्रत्यङ्गं हिवर्भेदः ॥

दितोयाधिकरणमारचयति ॥

एकेनाक्नेन सर्वेवा यद्वैकादशभियेजिः।
एकेन यागसंसिद्वेहेविषां भेदतो ऽखिलेः ॥२॥
एकादशभिरत्येषां परिसंख्या भवेद्यतः।
न विदोषा गत्यभावादशृतोक्तेश्व सोचिता॥३॥

प्रत्यक्तं हिनर्भेदे स्थितं सित वेधा यांगे संशयः। तवानिर्दिष्टविशेषेण येन केनाथक्तेन यागः कार्यः तावतेव यागस्य सिड्यलादित्येकः पश्चः॥ चीदितं पश्च-क्तां परिगणितेषु हृदयादिव्वत्येषु चांसिश्यःप्रभृतिषु समानं। ततो हृदयादिवदं-सादीनां हिनर्भेदलाद् यागमन्तरेण हृयमानललक्षणहिनष्ट्वापर्यवसानात् सर्वेदेक्तेन्यांग इति वितीयः पश्चः॥ हृदयादिभिरेकादशभिरेवाक्तियाः कर्त्तव्यः। कुतः। श्रत्येषामंसादीनां परिसंख्यातलात्। चोदकेन सर्वेषामङ्गानामवदाने प्राप्ते हिन्यादिवाक्येनांसादयः परिसंख्यायन्ते। ननु परिसंख्यायां विधिः स्वार्धं जह्यात् परार्धं कल्येत प्राप्तं वाधेतेति दोषचयं प्रसज्येत। प्रसज्यतां नाम सित हि गत्यन्तरे दोषलम्। परिसंख्यायास्तु ते चयः स्वरूपिमितं कृत्वा न दोषतां भजन्ते। विश्व इयानि मांसान्यभिमृशन्ति शृताशृतानीति केषांचिन्मांसानामपक्रलमुच्यते। पाकस्तु हिवषो मांसस्य प्रतिनियतः। तस्मादशृतलोक्तिरंसादिपरिसंख्यां गमयन्ति। एतदेवाभिप्रेत्यांसादिप्रतिषेधः श्रुत्या वर्णितः। नांसयोरवद्यति न शिरस इत्यादिना। तस्मादेकादशभिरेव यागः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

इज्याशेषेरशेषेवी चङ्गिः स्विष्टकृतो हुतिः। आद्यः प्रकृतिवन्मैवं पूर्वीर्थत्युक्तिशेषतः ॥ ४॥

पशी श्रूयते । त्रक्तिः स्विष्टकृतं यजतीति । तचेज्याथीनां हृद्याद्येका-दशाङ्गानां यैः कैश्विदङ्गिस्तिभिरिज्याशेषभूतैः स्विष्टकृडीतव्यः । कुतः । प्रकृता-विज्याशेषेण पुरोडाशेन स्विष्टकृतो हुतत्वात् । अचापि चोदकेन तथातादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ दोष्णः पूर्वाधादयये ऽवद्यति गुदस्य मध्यतः श्रोण्या जघनत इति वाकाशेषेण हृदयादिभ्य एकादशभ्यो उन्यानि चीण्यङ्गानि स्विष्टकृते समाम्वायन्ते । न च हृदयादिष्विप गुदादीन्याम्वातानीति शङ्क्यां तिष्ठशेषस्य कल्पसूचकारेण दिश्तित्वात् । हृदयं जिह्ना वस्तो यकृष्टृक्की सन्यं दोरुभे पार्श्वे दिक्षणा श्रोणिर्गु-दतृतीयमिति दैवतावदानानि दिक्षणो ऽ सः सन्या श्रोणिर्गुदतृतीयमिति सौ-विष्टकृतानीति । तस्मादनिज्याशेषेरङ्गैः स्विष्टकृत्वोमः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

होतुर्नियम्यते ऽध्यूभी किं वेडां विकरोति सा। अनस्यिभिरिति प्राप्ता होतुः पद्ये नियम्यते ॥ ५॥ अनुवादो ऽनस्थिवाक्यं प्रापिका परिशिष्टगीः। नाध्यूभी तत्र तेनेडा होतुर्विकियते तया ॥ ६॥

पशावेव श्रूयते। अध्यूभीं होचे हरनीति। अध्यूभी इदयादिभ्यो ऽन्यदङ्गम्। त-चेयं होतुरेव नान्यस्येति नियम्यते। कृतः। पश्चे प्राप्तवात्। तथा हि इदयादीनि-ज्याशेषान्भक्षणार्थे पाचे निक्षिपानिज्याशेषानिप तच निक्षिपेत्। अनस्यिभिरिंडां वर्धयन्तीति श्रवणात्। असिंश्व भक्षणे प्रत्येकमृत्विज्ञां विभज्यमाने सेय-मध्यूभी होतुः कदाचित् प्राप्तोति कदाचिद्न्यस्य ततो नियन्त्रच्येति प्राप्ते ब्रूमः॥ वर्धयन्तीति वर्तमानोपदेशेनानस्थिवाक्यमनुवादः प्रापकं तु परिशिष्टवाक्यं तच्चेव-माम्नायते। अथ यद्यत् परिशिष्यते तत्तत् समवत्त्रधान्यामानयति इद्यं जिद्धां व-श्व इत्यारभ्य वनिषुमित्येतदन्तम्। न च तस्मिन् वाक्ये ऽध्यूभी पितता ततो ऽप्राप्तवाद्विधीयमानतया होतुरिडाभागो ऽन्यो वाध्यते। तचेयं वचनव्यक्तिः यद्वोचे हरिन्त तद्ध्यूभीति। तस्मादिकारः॥

# पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

विनष्ठुरिप तद्वत् स्यात् प्राप्तिः प्राप्तनतो यदि। इडासंस्कार एवायं भक्षो विक्रियते ततः ॥ ९ ॥

पशावेव श्रूयते। विनष्टुमपीध इति। अध्यूभीवद्यनिष्टुरिप इदयादिव्यतिरिक्त-

मङ्गम् । ततः संशयपूर्वात्तरपक्षास्तदद्योज्याः । अधिका शङ्का लेषा । हृदयादिप्रा-सनवाक्ये विनष्ठुरिष पिटतः । ततः पक्षे प्राप्त एव नियम्यत इति । उपस्तरणा-दिवत् प्रासनिमडायाः संस्कार एव न लेतावता विनष्ठोः पक्षे प्राप्तिरित्यप्रा-प्तविधेः पूर्वविद्विकार इत्युक्तशङ्कायामुत्तरम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

मैचावरणनासो ऽच भक्षो नास्यस्ति वा न हि। अप्राकृतलाद्ध्ययुंहोचन्तभीवतो हि सः ॥ ७॥

अत्र पशी मैत्रावरणनाम इडाभक्षो नाम्ति। कुतः। प्रकृती मैत्रावरणस्या-भावेन चोदकप्राप्यभावात्॥ मैवं मैत्रावरणः प्रेष्यति चान्वाहेति प्रैषानुवचने तस्य विधीयेते। तत्र प्रैषकार्येणाध्ययावन्तभावः। अनुवचनकार्येण च होतिर। तस्मादिम्त भक्षः॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

हिभाग एकभागो वा हिभागः स्याह्मिकमेतः। एकः पुमेक्यतो नो चेहैषम्यं प्रकृताविष ॥ ९ ॥

स मैचावरुणः कर्मोपाधिना डिभाग इति चेत् ॥ न पुरुषेक्योपाधिना भाग-स्यापेकवादन्यथा प्रकृताविप कर्मतारतम्यानुसारेण भागतारतस्यं प्रसज्येत ॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिप्रस्थातुरचास्ति भद्यो नो वा वपामसी।
पचत्यतो ऽस्ति नो पक्षा वपा सवा हुता यतः ॥ १०॥
स्वन पशी प्रतिप्रस्थातुरिडाभन्द्यो ऽस्ति । कुतः । स्रध्वर्युकर्मणो वपापाकस्य
तेन कृतत्वात् ॥ मैवं भन्द्ययितुं वपाशेषस्याभावात् ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥ गृहमेधीयके त्वाज्यभागावित्यनुवादगीः। स चोदकविधिवार्थवादो वाधिककर्म वा ॥ ११ ॥
पिरसंख्योत संकोच्यश्चोदको ऽन्यच वाच वा ।
श्चपूर्व गृहमेधीयं स्याद्वातो लुप्तचोदकम् ॥ १२ ॥
श्चनुवादः पुनः श्रुत्या द्वितीयः सार्थतावश्चात् ।
तिवापवचोदकस्य लिङ्गन्तेन सहायकृत् ॥ १३ ॥
श्चोदनेनेव तिसद्वेरिष्टकस्य प्रशंसनम् ।
विध्येकवाक्यता नास्ति तेनाचाङ्गान्तरे विधिः ॥ १४ ॥
प्रत्यमिज्ञानतो ऽङ्गस्य परिसंख्येतरस्य हि ।
चोदकस्य सुसंकोचो ह्यङ्गान्तरपरो मतः ॥ १५ ॥
व्यापारक्याचोदकस्य स्वार्थसंहरणं भवेत् ।
वेह्प्याच निर्थत्वादपूर्वं कर्म युज्यते ॥ १६ ॥
श्चाज्यभागेति नाम्नोपकारकृप्तिस्मृतेरिह ।
नामतादि समं तसाल्लुपते तेन चोदकः ॥ १९ ॥

महन्नो गृहमेधिभ्यः सर्वासां दुग्धे सायमोदन इति विहिते गृहमेधीये श्रूयते। श्राज्यभागी यजतीति। श्रष्टधाच संश्यः। चोदकप्राप्तयोरेवाज्यभागयोरिह पुनः श्रवणादनुवादो ऽयिमत्याद्यः पश्यः॥ तथा सित वैयर्थ्यप्रसङ्गात् ततः सार्थक-लाय चोदकैतद्वाक्ययोभिंतितयोरचाज्यभागविधायकत्वमभ्युपेतव्यम्। श्रोषिध-द्व्यितवीपादयो यथा प्रकृतिगताः सन्तो विकृताविष श्रूयमाणाश्चोदकस्य लिङ्गं तथाज्यभागाविप लिङ्गं तेन सहायकृती ततो मिलितयोविधायकत्वमिति दिनीयः पश्यः॥ गृहमेधीयविधिवाक्ये श्रुतस्योदनस्यैवीषिद्रव्यतया लिङ्गत्विसिङ्घेनीस्ति लिङ्गानारापेश्वा। तस्मात् प्रकृताविष्टी श्रुतत्वादाज्यभागकर्मण इह पुनः श्रवणमर्थवादत्वन तम्रशंसार्थमिति तृतीयः पश्यः॥ भिन्नप्रकर्णे श्रुतस्य विध्येकवाक्यत्वयोगाद्येवादत्वमयुक्तम्। ततश्चोदकप्राप्तादाज्यभागादिकर्मणो ऽधिकमाज्यभाभह्पमङ्गान्तरं विधीयत इति चतुर्थः पश्यः॥ ऐष्टिकयोराज्यभागयोरिह प्रत्यभिज्ञानाचाङ्गान्तरं युक्तं तस्मादाज्यभागव्यितिरक्तस्य प्रयाजाद्यङ्गस्य पिसंख्यानार्थेमदमाज्यभागवचनमिति पञ्चमः पश्चः॥ श्राज्यभागवाक्येन तिद्विधिह्यः स्वार्थस्यज्ञेत प्रयाजादिनिषेधह्यो ऽन्यार्थः परिगृह्येत चोदकप्राप्तं च प्रयाजाद्य-स्वार्थः स्वार्थस्यज्ञेत प्रयाजादिनिषेधह्यो ऽन्यार्थः परिगृह्येत चोदकप्राप्तं च प्रयाजाद्यः स्वार्थस्यज्ञेत प्रयाजादिनिषेधह्यो ऽन्यार्थः परिगृह्येत चोदकप्राप्तं च प्रयाजाद्यः

नुष्ठानं बाध्येतेति दोषवयप्रसङ्गाच परिसंख्या युक्ता। तेन प्रत्यक्षरूपादसादाज्य-भागवाक्यादानुमानिकं चोदकवाक्यमाज्यभागव्यतिरिक्तप्रयाजाद्यक्केषु संकोचनी-यमिति षष्टः पक्षः॥ यदि चोदकप्राप्तस्य प्रत्यक्तं पृथग्यापाराः स्युस्तदा प्रयाजाद्य-क्रुगोचरैंबापारैस्तेषामितदेशः सिध्यति । आज्यभागगोचरस्यानेन प्रत्यक्षविधिना वाधितलात् न चोदकेनाज्यभागातिदेश इत्येवं संकोची वर्णयितं शक्यते । इह तु शन्द्वुडिकर्मणां विरम्य व्यापाराभावादितिन्यायेनैक एव चोदकस्य व्यापारः। तथा सति युगपटतिदेशो ऽनितदेशश्च विरुद्धधर्मः प्रसञ्चेत । तस्मात्रयाजाद्यङ्गेषु संकोचो न युक्तः। तेन चोदको ऽवाज्यभागकर्मणि संकोचनीयः। न चोक्तदो-षापत्तिः। अस्य संकोचस्योपसंहारहृपतात्। आज्यभागयोरेव शक्तस्य चोदकस्य ज्ञानं शक्तिज्ञानमुपसंहारः। तथा सति आज्यभागातिदेशे व्यापृतस्य चोदकस्य को नामातिदेशनिवृत्तिरूपविरुद्धधर्मप्रसङ्गः। तचाज्यभागकर्मणि चोदकावस्था-पनिमिति सप्तमः पक्षः॥ पुरोडाशं चतुधा करोत्याग्नेयं चतुधा करोतीत्यनयोरूभयोर-पि प्रत्यक्षवचनतेन स्वरूपतादचीपसंहारः। इह तु प्रत्यक्षपरीक्ष्यीर्वचनचीदकः योर्विरूपताचासौ युक्तः । किंच प्रत्यक्षवचनेनैव आज्यभागविधिसिडेः चोदक-कल्पना निर्यायका। तसादुपसंहारो न युक्तः। तसादपूर्वी गृहमेधीयो न चोदके-नान्याङ्गानि गृह्णातीतिकर्तव्यताकाङ्का तु प्रत्यक्षवचनेनैव पूर्यते। एवं सत्युक्तदो-षचयाभावादष्टमः पक्षो ऽभ्युपेयः । ननु सांयहएयामिष्टी प्रत्यक्षवचनविहितेरा-मनहोमेः सह चोदकातिदिष्टानामनुयाजानां समुचयो ऽङ्गीकृतः तद्वदचापि वि-धीयमानयोराज्यभागयोश्वीदकपाप्तप्रयाजाद्यङ्गेः सर्वैः सह समुचयो ८स्तु । न । वै-षम्यात् । प्रकृतावाज्यभागयोरुपकारः क्रुप्तः सी ८च नामसाम्येन सार्यते । तच क्रुप्रोपकारिरनुयाजाद्यक्रेश्वोदकेन सहसातिदिष्टेः संपूर्यते । ततो विधिवैयर्थ्यपरि-हारायामनहोमेषूपकारे क्रुप्ते सति पश्चात्रवर्तमानः प्रयोगवचनः समृद्धित्यानृष्टा-पर्यति। ततो वैषम्यात् क्रुप्तोपकाराज्यभागविधायकेनानेन प्रत्यक्षवचनेन गृहमे-थीये चोदको लुप्यते। तसादिवकृतिरूपं साङ्गमपूर्वे कमीन्तरमच विधीयत इति राज्यानाः ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

तवान्यदङ्गं ना कार्यं कार्यं वान्यानपेक्षणात् । न कार्यं विहितत्वेन कार्यं स्विष्टकृदादिकम् ॥ १८ ॥

तच गृहमेधीय आज्यभागाभ्यामेव निराकाङ्क्ष्वादिडास्विष्टकृदादिकं न कार्य-मिति चेत्॥ न। आज्यभागविडिहितलात्। अग्रये स्विष्टकृते समवद्यति। इडा-मुपद्भयत इति विहितम्। तस्माद्यावदुक्तं कार्यम्।

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तत्रैव परिसंख्याते प्राशित्राद्यस्ति वा न वा। अस्तीडादर्शनान्मैवं तदुक्यात्रास्तु नेतरत्॥ १९॥

गृहमेधीये स्विष्टकृदाज्यभागवदृष्ट्या संशयं हृदि निधाय परिसंख्यांष्यं पज्यसं पद्ममभ्युपेत्येयं कृत्वा चिन्तावतारिता। तच प्राश्चिचादिभक्षणं न परिसंख्यातम्। तद्स्ति। कृतः। भक्षणार्थस्येडोपह्चानस्य तच दर्शनादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अच गृह-मेधीये तदिडाभक्षणं वचनवलेनास्तु। स्विष्टकृडाक्यप्रापितस्य परिसंख्यानस्य व-चनेन निवारितवादितरत् प्राश्चिचादिभक्षणं परिसंख्यातत्वाचास्ति।

## बादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रायणीयातिष्ययोः किं विकल्पः शंयुडानायोः। नियमो वा विकल्पः स्यान्तिषेधपरिसंख्यया ॥ २०॥ शंग्विडान्तत्ववाक्याच्च नियमो विधिमाचतः। नित्यानुवादो नञ्वाक्यं दोषवाहुल्यमन्यथा ॥ २१॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । शंग्वन्ता प्रायणीया संतिष्ठते न पत्नीः संयाजयित । इडान्तातिष्या संतिष्ठते नानुयाजान्यजतीति । प्रकृती यदा होता तन्छंयोरिति मन्तं जपित तदानीमध्वर्युः परिधीनयौ प्रक्षिपिति । तदाह कल्पसूचकारः । अनूच्य-माने शंयुवाक आहवनीये परिधीन् प्रहरतीति । ततो हविःशेषेषु भिष्ठतेषु पत्नीः संयाजयन्तीति क्रमः। तथा प्रधानयागनारिष्टहोमप्राशिचादिभक्षणेडाभक्षणानुया-जसूक्तवाकशंयुवाक इत्यधस्तनः प्रयोगक्रमः पत्नीसंयाजानामुपरि फलीकरणहोम-

प्रायिष्वत्तहोमकपालोडासनैरिष्टिः समायते। एवं स्थिते विकृतिरूपायाः प्रायणीयेष्टेः ग्रंयुवाकान्तवमातिथ्येष्टेरिडाभक्षणान्तवं च विकल्पितं स्यात्। कुतः। निवेधवाक्यविधिवाक्याभ्यां प्रकारडयप्रतीतेः। तथा हि ग्रंयवन्तवेडान्तविधिनेवोपरितनपत्नीसंयाजानुयाजनिवेधे पुनर्निवेधवचनं परिसंख्यार्थम्। पत्नीसंयाजानुयाजव्यतिरिक्ते नास्ति निवेध इति परिसंख्या। तेन प्रकृतिवद्यथापाप्तं कपालोडासनान्तवमनयोरिष्ट्योः प्रतीयते विधिवाक्येन च ग्रंथिवडान्तवं तेन वीहियववडिकल्प इति प्राप्ते बूमः॥ विधिमावस्याच प्रवृत्तेः ग्रंथवन्तविमडान्तवं च तयोः
प्रतिनियतं पत्नीसंयाजाद्यभावस्वर्थसिङः। ततो नञ्पद्युक्तमुपरितनं प्रतिवेधवाक्यं नित्यानुवादः। पत्नीसंयाजाद्यकरणाङ्माधवं भवतीति। अन्यथा बहवो
दोषाः प्रसञ्चेरन्। विकल्पे तावदष्टी दोषाः प्रसिद्धाः। परिसंख्यायां च चयो दोषाः। विधिपरिसंख्याभ्यां वाक्यभेदो ऽपरो दोषः। ततः ग्रंथिवडान्तवं नियतम्॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तचैव शंग्विहे पूर्वे परे वा स्वेन्छयायवा।
परे एवायवा पूर्वे एवाद्यो हिविधस्रुतेः ॥ २२ ॥
निषेधस्यार्थवस्राय परे एवानुवादगीः।
पूर्वोक्तवाकातां याति पूर्वे एवाविरोधतः ॥ २३ ॥

प्रायणीयातिय्ययोरेवान्तलेन निणींते शंग्विडे पुनः संदिद्धेते। प्रकृती हिविधे शंग्विडे पत्नीसंयाजेभ्यः पुरस्तादुपरिष्टाच विहिते ते चाच चोदकप्राप्ते तच हिविध्य प्रत्नेत्यं चोदनातिदिष्टे सित विशेषनियामकाभावादिन्छया स्वीकार्ये इत्येकः पन्छः ॥ यदि प्रायणीया पूर्वशंग्वनातिथ्या च पूर्वेडान्ता तदानीमन्तलविधिनेव ताभ्यां शंग्विडाभ्यामूर्ध्वमप्राप्तानां पत्नीसंयाजानामनुयाजानां च वारितलात् निषेधो व्यर्थः स्यात् । परयोरन्तले ताभ्यां शंग्विडाभ्यां पूर्वप्राप्तानां तेषामनिवारणा- चिवायणाय सार्थको निषेधः । तस्मात् परे एव शंग्विडे याद्धे इति हितीयः पन्छः ॥ निषेधोऽयं नित्यानुवाद इत्युक्तं स च पूर्वयोः शंग्विडयोरन्तले न्येकवाक्यनामापाद्यार्थवादलेनोपपद्यते । असंजातिवरोधिन्यौ हि पूर्वे शंग्विडे । तस्मात्ते एव याद्धे इति राज्ञानः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

उपसत्सु निषिडेभ्यः शिष्टं संवै किमाचरेत्। यावदुक्तमुताद्योऽस्तु चोदकस्यानिवारणात् ॥ २४ ॥ स्रोवाघारे पुनः श्रुत्या शिष्टस्य परिसंख्यया। अपूर्वार्थेत्वतो वान्यो ऽ नुवादोऽच निषेधगीः ॥ २५ ॥

ज्योतिष्टोमे विहिताम्पसस्य पठ्यते प्रयाजास्या अननुयाजा इति। तच निषेधात प्रयाजानुयाजान् वर्जयित्वाविष्टिं चोदकप्राप्तमङ्गजातं सर्वमाचरणीयमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृतौ विहित एवाघारः पुनिर्दि विधीयते स च चोदकप्राप्तमन्यत्त सर्वमङ्गजातं परिसंचष्टे अन्यथा पुनिर्विधानवैयथ्यात् । ननु पुनिर्विधानं प्रतिप्रस्वार्थम् । अत एव श्रुतिस्तच स्रोवाघारमभावशङ्कानिराकरणपूर्वकं विद्धाति । नान्यामाहुतिं पुरस्ताज्जुहुयाद्यन्यामाहुतिं पुरस्ताज्जुहुयादन्यन्मुखं कुर्यात् सुवेणाचारयतीति। अयमर्थः । स्रोवाघारः सर्वच यञ्चमुखम् । तथा सित यदि कश्चिन्मन्द उपसन्प्रयोगादौ स्रोवाघारमहुता तस्य स्थाने काज्विदन्यामाहुतिं जुहुयात्तदा मुख्यत्यासेन प्रत्यवायं प्राप्त्रयात् । स्रोव एवाघार आदौ कर्तव्य इति। नेतद्युक्तं चोद्याप्तस्याघारस्य कारणमन्तरेणाकस्मादभावशङ्काया अयुक्तत्वात्। तस्मात् परिसंख्यार्थ एव पुनिर्विधः । आहुत्यन्तरिनन्दा तु तन्छेषभूतो प्रयाजादिनिषेधो नित्यानुवादः । सर्वथा यावदुक्तमचानुष्ठेयम् ॥

पञ्चदशाधिकारणमारचयति ॥

किं स्यादवभृषे बर्हिवेजी सर्वमुताचरेत् । यावदुक्तं प्रयाजानुयाजबिहिनिषेधतः ॥ २६ ॥ आद्योऽप्सुमन्तावित्याज्यभागोक्त्या परिसंख्यया। अन्यतोऽच गुणाप्राप्तेरपूर्वेन्तेन वान्तिमः ॥ २७ ॥

ज्योतिष्टोमगतेऽवभृषे चतुर्षप्रयाजप्रथमानुयाजरूपौ वर्हियागौ वजायता शि-ष्टं चोदकप्राप्तं सर्वमनुष्टेयम् । कुतः । अपवर्हिषः प्रयाजान् यजति । अपवर्हि- षावनुयाजी यजतीति वर्हियांगहयमाचवर्जनावगमात् । इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अप्यु-मन्तावाज्यभागी यजतीति परिसंख्यानादुक्तमेवानुष्ठेयम् । अथोच्येत । चोदकप्रा-प्रावाज्यभागावनूद्य अप्युश्वरोपेतमन्त्रहयरूपस्य गुणस्याच विधानाच परिसंख्ये-ति । मैवं लिङ्गक्रमाभ्यामेव मन्त्रयोः प्राप्तवात् । अतः परिसंख्यया गृहमेधीय-वदुपसहदपूर्वकर्मतेन वा यावदुक्तमनुष्ठेयम् ।

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

बृहद्यवः खादिरश्च विकल्या नियता उत । विकल्याश्चोदकप्राप्तेर्नियताः स्युः पुनर्विधेः ॥ २८ ॥

क्वचिडिकृतौ श्रूयते। वृहत्पृष्ठं भवतीति। चैधातवीये श्रूयते। यवमयो मध्यम इति। वाजपेये श्रूयते। खादिरो यूपो भवतीति। तच वृहद्रयन्तरयोत्री हियवयोः खादिरवैस्वादीनां च प्रकृतौ विकस्पितत्वादचापि चोदकेन विकस्पिता इति चेत्॥ न पुनर्विधानवैयर्थ्यात्। परिसंख्या तु दुष्टत्वाच शंक्या। तस्माचियताः कोट्यन्तरं त्वर्थाचिवर्तते॥

सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

काम्येष्टिषु द्रव्यदेवं प्राकृतं न निवर्तते । निवर्तते वा न प्राप्नेविकल्पो वा समुचयः ॥ २९ ॥ उत्पत्तिशिष्टेनैवाच निराकाङ्क्षलतः कुतः । चोदकः शिष्ट एवास्य विषयोऽशीचिवर्तते ॥ ३० ॥

ऐन्द्रायमेकादशकपालं निर्विषेत् प्रजाकाम इत्यादिषु प्राकृतयोरियदेवताष्टा-कपालद्रव्ययोनीस्ति निवृत्तिः। कृतः। चोदकेन प्राप्तवात्। श्रुतयोरितिदिष्टयोश्च द्रव्यदेवतयोर्विकल्पः समुचयो वा स्वेच्छया कार्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ उत्पन्नस्य या-गस्येतिकर्तव्यताकाङ्कायां पश्चाचोदकस्यावसरः इह तृत्यित्तिशिष्टाभ्यां द्रव्यदेवताभ्यां यागस्य तिवषयाकाङ्कानिवृत्वेने तत्र चोदकस्यावकाशोः स्ति। ननु सकृद्धापृतश्चो-दकः कचित्त प्रवर्तते कचिन्निवर्तत इत्येतन्न संभवतीति चेत्। माभूत् संभवः। न वयं तिन्ववृत्तिं ब्रूमः। किंतु श्रुताभ्यां द्रव्यदेवताभ्यामन्य एवाङ्गकलापश्चोदकस्य वि- षयस्ततः प्राकृतयोर्द्रव्यदेवतयोरप्राप्तलादेव फलतो निवृत्तिरिति बूमः। तस्माहूरा-पेतौ विकल्पसमुचयौ ॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ।

श्रीदुषरः खादिरेण समुचेयोऽय बाधकः । हयोनियोजनादाद्यो निरपेश्चलतोऽन्तिमः ॥ ३१ ॥

पशुकामेनानुष्ठेये सोमापीणापशौ श्रूयते। श्रीदुखरो यृंपो भवतीति। तच चोद-कप्राप्तेन खादिरेण सह श्रूयमाणस्यौदुखरस्य समुचयः कार्यः। कुतः। इयोर्यूपयोः पशुनियोजनसंभवेन चोदकपित्यागायोगादिति प्राप्ते बूमः॥ खादिरौदुखरौ पर-स्परित्याया पशुनियोजनश्रमौ प्रमाणवलेन प्राप्तौ तयोः समुचयाङ्गीकारे नैरपेश्चं परित्यज्येत। तसादुपदिष्ट श्रौदुखरोऽतिदिष्टस्य खादिरस्य वाधकः॥ ॰ ॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

विं जुङ्का वीहयः पश्चे चोदकप्रापितान्यवान् । न बाधनो ऽष बाधनो गुणार्थोक्तिरतो विप्तमः ॥ ३२ ॥ वाक्यभेदो यागशुक्कगुणयोविधितो भवेत् । विशिष्टस्य विधी कार्यमेकं वै बाधकास्ततः ॥ ३३ ॥

सोमारीद्रं चर्रं निर्वपेच्छुक्कानां वीहीणां बसवर्चसकाम दीत । अव चोदक-प्राप्तो वीहियविवक्त्यो न बाध्यते। कुतः। प्रत्यक्षस्य वीहिवाक्यस्यातिदिष्टपािक्ष-कवीह्यनुवादेन गुक्कगुणविधानार्थेले सित बाधमन्तरेणोपपन्नतादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ यागस्तावदप्राप्तत्वाहिधेयः। तच गुणो पि यदि पृथिवधीयते तदा वाक्यं भि-द्येत । गुक्कवीहिविशिष्टो यागो च विधीयते। तथा सत्यतिदिष्टवीहियवयोर्थ-त कार्यं तदेवापदिश्यमानगुक्कवीहीणां कार्यम्। ततस्ते वीहयः पास्तिकान्यवा-न बाधनो॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

वपायामेव किं वान्येष्विप पञ्चावदानता। वपोद्देशादाद्यपक्षो ऽवदानोद्देशतो - निमः ॥ ३४ ॥

पणी श्रूयते यद्यपि चतुरवत्ती यजमानः पञ्चावत्तेव वपा कार्येति। यजमान-विशेषस्य चतुरवित्तनं गोवभेदेन स्मृतिकारैः पठ्यते। जामद्यवत्सविदावार्ष्टिषे-णस्तथेव च पञ्चावित्तन एवान्ये सर्वे चतुरवित्तन इति। सर्वेषां यजमानानां गो-चिशेषमपोद्य श्रूयमाणिमदं पञ्चावित्तनं वपामुद्दिश्य विधानाद्वपायामेवेति प्राप्ते बूमः॥ अवदानस्य चोदकपाप्तत्वेन विधेयत्वाभावादवदानमुद्दिश्य विधीयमा-ना संख्यावदानयुक्तेष्वयोष्वपि पश्चवयवेषु भवतीति राष्ठानाः॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमाध्यायस्य सप्तमः पादः ॥

श्रष्टमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
नार्षयं न च होतारं नानुयाजेष्वितीहशे।
विकल्पः पर्युदासी वा स्यादाद्यी वचनद्वयात् ॥ १॥
श्रान्याय्यताद्विकल्पस्य विध्यंशः सा निषेधगीः।
तेनानुयाजवाक्यस्यस्तर्षं पर्युदस्यति ॥ २॥

महापितृयज्ञे चोदकप्राप्तं वरणं प्रति श्रूयते। नार्षयं वृणीते न होतारिमिति।
तथाऽनारभ्यवादे श्रूयते। आश्रावयेति चतुरक्षरमस्तु श्रीषिडिति चतुरक्षरं यजेति
द्यक्षरं ये यजामह इति पन्चाक्षरं द्यक्षरो वषद्वार एष वै सप्तद्शः प्रजापितयैज्ञमन्वायत्त इति। तचोक्तं नानुयाजेषु येयजामहं करोतीति। तच वरणस्य विधिप्रतिषेधी चोदकप्रत्यक्षवचनाभ्यां प्रतीयेते। ये यजामह इति मन्त्रस्य तु ह्वाभ्यां प्रत्यक्षवचनाभ्यां विधिप्रतिषेधप्रतीतिः। तच विधायकप्रतिषेधकयोर्द्वयोः प्रमाणयोरवैयर्थ्यार्थं विकल्प इति प्राप्ते बृमः ॥ अष्टदोषप्रस्तत्वाहिकल्पो न न्याय्यः।
ननु परस्परविरुद्धयोविधिप्रतिषेधयोः समुच्चयस्यायसंभवात् का गतिरचेति चेत्।

उच्यते। निषेधत्वेन प्रतीयमानिमदं नेत्यनेन शब्देनोपेतं वाक्यं विधिवाक्यांशो भविष्यति। तथा हि यदि नेत्ययं शब्दः करोतिना संबध्येत तदा येयजामहं न करोतित्येवं प्रतिषेधः स्यात्। यदि च वृणीत इत्यचाख्यातप्रत्ययेन संबध्येत तदा वरणं न कर्तव्यमिति निषिध्यते। न तेवं संबध्यते। किंत्वनुयाजपदेन वृज्धातुना च संबध्यते। तथा सत्यनुयाजव्यतिरिक्तेषु यागेषु येयजामहः कर्तव्यः। वरणव्यतिरिक्तमङ्गजातमनुष्टेयमिति येयजामहवरणपर्युदासेन विधेरेव विशेषित्रत्वे सित प्रतिषेधवाक्यस्य कस्यचिद्भावाच विकल्पः शिङ्कतुमिप शक्यः॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

न सोमेऽध्यर इत्युक्ती निषेधः पर्युद्स्यते। उतार्थवादो वाद्यः स्याद्समस्तपदोक्तितः ॥३॥ सोमे प्रसिक्तरङ्गेष्टाविकल्पाय मध्यमः। नैवास्त्यव समासस्य नियमः पाणिनेर्मते ॥४॥ पुरैतस्मात् सोमयाग आज्यभागप्रसिक्ततः। न पर्युदासः किंत्वर्थवादो दृष्टान्तवर्णनात् ॥५॥

दर्शपूर्णमासयोराज्यभागी प्रकृत्य ती न पणी करोतीति निषध्य पश्चाच सोसे ध्यार इत्येवमास्नायते। तचायं प्रतिषेधः स्यात । कुतः । नशन्दस्य सोमशन्देन सह समस्तत्वाभावादत्रास्रणमाकारयत्यधमं करोतीत्यादिषु पर्युदासप्रदेशेषु समस्तत्वदर्शनात । व्यस्तोऽयं नकारः क्रियापदेनान्वित आज्यभागानुष्ठानं प्रतिषेधति। ननु पशोरिष्टिविकृतित्वेन चोदक आज्यभागी प्रसञ्जयति सोमस्य त्विकृतित्वाचास्ति तन्प्रसिक्तिरित चेत् । वाढं तथापि सोमाङ्गभूतासु दीश्वणीयादीष्टिषु या प्रसिक्तः सैवाङ्गिनि सोमे प्रसिक्तिभविषति। तस्मात् प्रतिषेध इत्याद्यः पद्यः ॥ चोदकप्रतिष्धाभ्यां दीश्वणीयादावाज्यभागी वा कुर्यादित्येवं विकल्पः स्यात् स चाष्टदोषयस्तः । अतः पूर्वाधिकरण इव पर्युदासो स्सु । तच कात्यायनमतेन समासनियमे प्रपि पाणिनेमेते - नियमः । तस्मात् सोमव्यतिरिक्ते कर्मणि आज्यभागी कर्तव्यान्विति मध्यमः पश्चः ॥ यथा वरणेषु तद्यतिरिक्ताङ्गेषु च चोदकेन प्रसिक्तसाधारएये सित वरणपर्युदासेनाङ्गान्तरविषये चोदको व्यवस्थायते तथाचापि पर्युदासवा-

दिना पर्युदासात्पुरा पर्युदसनीये सोम इतरच च साधारएयेनाज्यभागप्रसिक्तवीच्या। सा िकमुपदेशादितदेशाद्या। न प्रथमः प्रकरणेन दर्शपूर्णमासयोरवरुडस्याज्यभागोपदेशस्य सोमे प्रसञ्चकताभावात्। न हितीयः अन्योन्याश्रयत्वप्रसङ्गात्। उपदेशवाक्यार्थे पर्युदासादिना निणीति सित पश्चाचोदकस्य प्रसिक्तः। सत्यां च तत्प्रसक्तौ पश्चात्पर्युदासनिर्णयः। तस्माच पर्युदासः। का ति न सोमे ऽध्वर इति वाक्यस्य गितः। उच्यते। न पशौ करोतीत्यस्य निषेधस्य शेषः सदृष्टान्तो वर्ण्यते यथा न तौ सोमे ऽध्वरे करोति तथा तौ न पशौ कुर्यादिति। ततो ऽर्थवाद इति राज्यानः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

नातिराचे पर्युदासी वादो वाथ निषेधनम् । श्राद्यो ऽनुयाजवन्मेवं विध्येकविषयत्वतः ॥ ६ ॥ श्रत एवार्थवादो - पि न युक्तः पशुसीमवत् । निषेधः स्याद्विकल्पो - च नीह्यादाविव युज्यते ॥ ९ ॥

ज्योतिष्टोमस्य संस्थाविशेषे श्रूयते । अतिराचे षोडशिनं गृह्काति नातिराचे षोडशिनं गृह्काति। तच यद्यनुयाजमाचिनषेध इवानुयाजपर्युदासो । पि विधेनिर्विषयतम् । तिहे न पशो करोतीत्यच न सोम इतिवदर्थवादो । स्विति चेत् ॥ मैवम् । स्तृत्यस्तावकयोविधिनिषधयोरेकविषयत्वेन व्याहतितादवस्थ्यात् । अप्रभवो वा अत्ये गोअश्वेभ्य इत्यच पश्चन्तरिनष्ठेन गोअश्वविधेः स्तृतिर्देष्टा । इह तु षोडशिनिष्ठेचेन षोडशिन एव स्तृतौ स्पष्टो व्याधातः । तस्मात् प्रतिषेध इति नृतीयः पश्चो ऽस्तु । न चाचापि व्याधातः शंकाः । अनुष्ठानिवकल्पाङ्गीकारेण भिन्नप्रयोगविषयत्वात् । सत्स्वपष्टम् दोषेषु गत्यन्तराभावाद्वीहियववत् विकल्पो ऽभ्युपेयः । तस्मात् प्रतिषेध इति राज्ञानः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

जितिलोक्ती चतुधा विं विकल्पो ऽय पयःस्तुतिः। विकल्पः पूर्ववन्मैवं वाक्पैक्पात् पयसा सह ॥ ৮॥ अमिहोने श्रूयते। जर्तिलयवाग्वा जुहुयाद्रवीधुकयवाग्वा वा जुहुयाद्म याम्यान् पश्न्न् हिनस्ति नारायानथो खल्वाहुरनाहुतिवैं जर्तिलाश्च गवीधुकाश्च पयसामिहोनं जुहुयादिति। जर्तिला आराययास्तिलाः गवीधुका आराया गोधूमाः। तयोरुभयोविकल्पः श्रोत एव। अनाहुतिरिति पूर्वयोः पश्चयोदूषितत्वाडोमान्भावस्तृतीयः पश्चः॥ न चान्न जर्तिलगवोधुकयोरनाहुतिरियेतेन पर्युदासः संभवित आहुतिपदान्वितस्य नञ्पदस्य जर्तिलगवीधुकयोरनाव्वयायोगात्। पयोविधिश्चतृष्येः पश्चः। एतेषां परस्परिवरुडानां चतुर्णां गत्यन्तराभावात् षोडिश्यहणान्यहणविडकल्प इति प्राप्ते ब्रूमः॥ पयोविधिना सह जर्तिलादेरेकवाक्यतेनार्थवाद्वं युक्तम्। याम्याराययपश्चित्ताराहित्येन प्रशस्त्योरिप जर्तिलगवीधुकयोरियन् होनं प्रत्याहुतित्वं नास्ति पयसस्तु तदस्ति। इत्यं महाभागं पय इति स्तूयते। तस्मादर्थवादः॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अभिघारिनषेधी च होमाहोमी विकल्पिती। विधास्यमानशेषी वा विकल्पः श्रुतिसाम्यतः ॥ ९ ॥ निषेधस्य विधेश्वाच मीमांस्यतेन वर्णनात्। समीमांसावुभावर्थवादो ऽस्त्वर्थे विधित्सिते ॥ १० ॥

चातुमीस्येषु यंवकमन्त्रसंयोगेन यंवकनामका एककपालाः पुरोडाशा वहवी विहिताः।तान् प्रकृत्य यूयते। अभिघाया अनिधाया इति मीमांसन्ते ब्रह्मवादिन इत्यादि। आधाने यूयते। होतव्यमित्रहोचं न होतव्यमिति मीमांसन्ते ब्रह्मवादिन इत्यादि। आस्मनुदाहरण्डये नञ्श्रुतिर्विचाया। अनयोरुदाहरण्योविधिनिषेधी वाचकश्रव्यात्यां यूयमाण्तात् समानवली। ततः षोडश्रियहण्ययहण्यविकन्त्यः। न च जतिलविडधास्यमानस्तुत्यर्थतं शङ्क्यं दृष्टान्तस्य विषमतात्। दृष्टाने स्तावकाज्जितिलादेरन्यदेव विधास्यमानं पयस्तस्य स्तुतिर्युक्ता। इह तूपक्रमे विहिन्तावेवाभिधारण्होमौ मीमांसन्तौ पुनर्विधीयेते अभिधाया एव तूष्णीमेव होतव्यमिति वाक्यश्रेषयोः पठ्यमानतात्। न च तेनैव तस्य स्तुतिः संभवति। पुनर्विधानं तनुवादनेन गुणार्थतेन चोपपद्यते। निषेधस्य तु स्तावकतं दूरादपेतम्। न हि

तस्यैव निषेधेन तदेव स्तोतुं शकाते। तस्माडिधिनिषेधौ विकल्पार्थाविति प्राप्ते ब्रूमः ॥ इतिशच्देन मीमांसाप्रकारवाचिना विधिनिषेधयोमींमांस्यतं प्रतीयते । ततो विधिनिषेधविशिष्टा मीमांसा विधित्सितार्थस्तुत्या इत्यं महाभागो विधि-त्मितोऽर्थो ऽयं मीमांसया निर्णेतव्य इति स्तूयते। तसादेववाक्यत्वादर्थवादः॥

## षष्ट्राधिकरणमारचयति॥

उन्नेयो ब्रह्मगानस्य निषेधो विहितस्तुतिः। विकल्पितो वा भून्यो ऽपि वपोत्खेद इव स्तुतिः ॥ ११ ॥ विध्यतन्वयतो इस्तोचं ब्रह्मोद्वाता तथा सति। विषयेक्याडिकल्पो ऽच घोडशियहवन्मतः ॥ १२॥

आधाने वामदेव्यादिसाद्यां गानानि विहितानि। आधान एवेदमपरमाद्यायते। उपवीता वा एतस्याययो भवन्ति यस्याग्न्याधेये ब्रह्मा सामानि गायतीति। उपश-च्दः सामीयं त्रूते। वीता विगताः कालविलसमन्तरेण परित्यक्ता इत्यर्थः । अनया निन्दया ब्रह्मणः सामगाननिषेध उन्नीयते। स निषेध उन्नातुर्विहितं वामदेव्यादि-सामगानं स्तीति। ननु बस्रणः सामगानमप्रसत्तं ततस्त्रचिषेधी ऽत्यन्तमसंभावित-लान्छश्रविषाणवन्छून्यः। न हि बन्ध्यापुची वा तडधी वा संभावियतुं शक्यते। त-था सित तादुशेन निषेधेन क्यं स्तुतिरिति चेत्। वपोत्खेदवदिति ब्रमः। स आत्म-नो वपामुद्विद्दित्यनेनात्यन्तासंभावितार्थेन यथा प्राजापत्यस्य तूपरस्याजस्य विधिः स्तूयते तहदिति प्राप्ते बूमः ॥ नेटं वामदेव्यादिसामविधीनां स्त्रोचं भवितुम-हेति विधीनामनेकालेन स्वस्वसंनिधिपिततेर्षेवार्देनिराकाङ्कालेन च तदन्वयायो-गात्। का तहीस्य वाक्यस्य गतिरिति चेत्। उच्यते। ब्रह्मश्च्रो ऽच विप्रतजाति-डारेणोज्ञातारं ब्रुते यस्य च गानं प्रसत्तं तस्मिनिषेधे सति विधिनिषेधाभ्यामेक-विषयाभ्यामुहातुर्गानं विकल्यते॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

दीश्चितो न ददातीति प्राप्तं सर्वं निषध्यते। अतिदिष्टपुमर्थे वा पुमर्थे वोक्तितो ऽियमः ॥ १३॥ उपदेशार्थवन्त्राय मध्यमो ऽन्यस्तु संनिधेः। एकवान्यवलोभश्चेत् पुमर्थे पर्युदस्यताम् ॥ १४ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। दीक्षितो न ददाति न जुहोति न पचतीति। तच यहानादिकं पुरुषार्थं यच क्रत्यंथं तचायुपिद्ष्टमितिदिष्टं च तत् सर्वं प्रतिषिध्यते। कृतः।
न ददातीत्यादिवचनस्य सामान्यरूपतादित्याद्यः पक्षः॥ उपिद्षस्यापि प्रतिषेधे
सित उपदेशो व्यर्थः स्यादिति ततो ऽतिदिष्टं पुरुषार्थं चेत्येतदुभयमेव प्रतिषिध्यते। क्रत्यर्थत्वेनोपिदिष्टं दानादिकमनुष्टेयमिति मध्यमः पक्षः॥ नित्यापिहोचदानादिकं पुरुषार्थत्वेन यत् प्रत्यक्षश्रुतावुपिद्ष्टं ज्योतिष्टोमकाले ऽपि प्राप्तं यचातिदिष्टं दानादिकं तयोरूभयोर्मध्ये प्रत्यक्षोपिद्ष्टिनिषेधस्योपदिष्टमेव संनिहितमिति पुमर्थस्यवाच निषेधः। नच नित्यापिहोचदानादो विधिनिषेधयोः प्रवृत्या विकत्यः शङ्क्यः भिन्नविषयत्वात्। क्रत्येशं निषेधः क्रतुकाले तदनुष्टानं वारयित पुरुषार्थस्तु विधिः कालान्तरे तदनुष्टापयितः। तस्मात् पुमर्थस्य निषेधः। यदि प्रतिषेधपक्षे वाक्यभेदः शङ्क्योत तिहं पुमर्थदानादिव्यतिरिक्तं क्रतुकाले ऽनुष्टेयमिति पर्युदासो ऽस्तु॥

# ऋष्टमाधिकरणमारचयित ॥

विकल्पितो बाध्यते वाहवनीयः पदादिभिः। सामान्यस्य विशेषेण प्रत्यक्षोक्तित्वसाम्यतः ॥ १५॥ लिङ्गचोदकवडाधो नास्ति तेन विकल्पितः। विशेषार्थे लक्ष्यणा स्यादतो मुख्येन बाध्यते ॥ १६॥

अनारभ्य श्रूयते यदाहवनीये जुद्धति तेन सो ऽस्याभीष्टः प्रीत इति । ज्योति-ष्टोमे श्रूयते पदे जुहोति वर्त्मीन जुहोतीति। राजसूये श्रूयते वल्मीकवपायामुत्सृज्य जुहोतीति। तथान्यच श्रूयते गाहेपत्ये पत्नीसंयाजान जुहोतीति। तचानारभ्यवादे होमसामान्यमनूद्याहवनीयो विहितः। प्रकरणिनयमितेः पदादिवाक्येस्तदनुव-हा विशिष्टा होमा विहिताः। गाहेपत्यवाक्येन होमविशेषमनूद्य गाहेपत्यो विहि-तः। तच पदादिहोमेषु सामान्यशास्त्रेण प्राप्त श्राहवनीयो विशेषशास्त्रप्राप्तेः पदादिभिः सह विकल्यते। कुतः। जभयोः प्रत्यक्षवचनयोः क्रवर्षत्वेन समान- बललात् । नवेन्द्रा गाईपत्यमुपतिष्ठत इत्यच यथा श्रुत्या लिङ्गं बाध्यते यथा वा चोदकातिदिष्टानां कुशानामुपदिष्टैः शरैकीधः तथा सामान्यस्य विशेषेण वाधो ऽस्विति चेत्। न वैषम्यात्। लिङ्गं विलिखतलादुर्वलं। चोदकश्चानुमेयतया दुर्वेलः । नतेवं सामान्यशास्त्रं विलम्बचते नाप्यनुमीयते ऽतो दोर्वेस्याभावाह्विकस्प इति प्राप्ते बूमः ॥ होमसामान्यस्यानुवादकं यन्छास्त्रं तत्सामान्ये मुख्यत्वाडोमवि-शेषानुवादे लाह्यशिकतया दुवेलं विशेषशास्त्रं तु व्यावृत्या विधायकावात् प्रवलम्। न च पदादिशास्त्रमपि होमसामान्यमेवानृद्य पदादिविधायक्रालेन समानवलं स्यादिति गृङ्कां प्रकरण्नियमितन्वेन विणिष्टविधायकस्य सामान्यानुवादायो-गात । तस्मात प्रवलेन विशेषेण सामान्यं वाध्यते ।

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेनीसाप्तदश्यं वैम्धादावपूर्वगीः। संगतिर्वोपकारस्य क्रुप्याद्यो ऽस्ताज्यभागवत ॥ १७ ॥ सामिधेन्यश्चीदकाप्ताः साप्तदश्यं तु वैमृधे। पुनवाक्येन संहार्यमनारभ्योक्तिचोदितम् ॥ १६ ॥

अनारभ्यासायते सप्तदश सामिधेनीरनुत्रूयादिति । तथा वैमृधेऽध्वरकल्पायां पशौ चातुमीस्येषु मित्रविन्दायामाययगोष्ट्यादौ च पुनः साप्तदश्यं विहि-तम् । यद्यपनारभ्याधीतानां प्रकृतिगामितं न्याय्यं तथापि श्रुतेन पाञ्चदश्येनाव-रुज्ञलाडिकृतिष्वेव निविशते। तथा सति वेमृधादिषु विकृतिष्वनारभ्यवादप्राप्ताः सप्तदश सामिधेन्यः पाकरिएकेन विधिना पुनर्विधीयमाना गृहमेधीयाज्यभाग-वत् क्रुप्तोपकारकावेनेतिकार्तव्यताकाङ्कां पूरयन्यश्चोदकं लोपयन्यो वैमृधादेरपूर्वक-र्मतां गमयन्ति। साप्तदश्यं लनारभ्यवादपाप्तमनूद्यत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ वैमृधादिषु सामिधेन्य आज्यभागवन्न विधीयनो। किंतु चोदकप्राप्तास्ता अनूद्य साप्तदश्यं वि-धीयते। तच साप्तदश्यं वैमृधादिप्रकरणेष्वासातैर्विधिभिः कासुचिदेव विकृतिषु प्राप्तमनारभ्यवादेन तु सर्वासु विकृतिषु । तचानारभ्यवादो विल्खते । प्रथमं वि-धेयस्य साप्तदश्यस्य सामिधेनीसंबन्धमवबोध्यान्यथानुपपत्त्या कतुप्रवेशं परिकल्य प्रकृती पाञ्चदश्यपराहतत्वेन विकृतिषु सर्वासु निवेशः क्रियत इति विलबः।

प्राकरिणकैर्विधिभिः सामिधेनीसंबन्ध एव बोध्यः क्रतौ ति विशेषे च प्रवेशो न कल्यः प्रत्यक्षप्रकरणपाठेनैव तिल्सि । ततः साप्तद्श्यस्य वैमृधादिविकृतिविशेष-संबन्धे सहसा प्रतिपन्ने सित ति विशेषात् संबन्धे न कल्पियतुं शक्यः। अनारम्यवादस्तु वैमृधादिषु प्राप्तस्य नित्यानुवादो ऽस्तु। यहा प्राकरिणकिविधिवैमृधादिषु साप्तदश्यप्रापकः। अनारम्यवादस्तु प्राप्तस्य पाच्चदश्यस्य बाधकः सर्वथापि चनुधीकरणवदुपसंहारवचनतानाज्यभागवदपूर्वं कमे ॥

## दशमाधिकरणमारचयति॥

स्वाहेत्युक्तिर्दिविहोमे संहारः स्याब वाग्रिमः ।
पूर्वन्यायाच तन्मन्त्रे स्वाहाकाराविधित्ततः ॥ १९ ॥
विधिन्वेऽपि नियत्ये स्याब व्यत्यासवषदकृती ।
होमान्तरे वषद्वारस्वाहाकारिवकल्पनम् ॥ २० ॥

अनारभ्य श्रूयते । वषद्वारेण स्वाहाकारेण वा देवेभ्यो ऽसं प्रदीयत इति । दर्वि-होमविशेषे श्रूयते। पृथिथे स्वाहानारिक्षाय स्वाहेत्यादि। तत्र पूर्वाधिकरणे यथा-नारभ्य विहितस्य साप्तदश्यस्य प्राकरिएकविधिनोपसंहारस्तथोपसंहारे सित हो-मान्तरेषु नास्ति स्वाहाकार इति प्राप्ते ब्रूमः॥ पृथिवी स्वाहेति मन्त्रपाठो ऽयं न त्वच स्वाहाकारोऽनारभ्याधीतब्राह्मण्याक्येनेव विधीघते। न खलु यमादित्या ऋंशु-माणाययन्तीत्यादियाज्यामन्त्रगता आदित्यादिशन्दाः कस्यचिदर्थस्य विधायका हष्टाः। यथा सिडार्थवाची आदित्यशब्दो न विधीयते यथा वा क्रियावाचिलेऽपि वर्तमानार्थे आयाययन्तीति शन्दो न विधायकस्त्रया वैदिकहविर्विषयो दत्तमि-त्यस्मिचर्षे वर्तमानः स्वाहाशक्दो नोचारणं विद्धाति। तथा सत्युपसंहार्यीपसंहा-रक्योरेकविषयत्वशङ्काया अप्यभावान्नास्त्येवाच पूर्वन्यायः । ननु प्रकरणादिना मन्त्रस्य होमे विनियुक्तवात् स्वाहाकारविधिरषील्लभ्यत इति चेत् । एवमपि बासणवाक्येन पश्चे प्राप्तः स्वाहाकारी नियम्यते । ऋस्मिन्दर्विहोमे स्वाहाकारे-णैवाचं प्रदीयत इति । ततः पाक्षिको वषद्वारोऽधीन्निवर्तते । किञ्च पुरस्तात् स्वाहाकारा वा ऋन्ये देवा उपरिष्ठात् स्वाहाकृतयो ऽन्य इति ब्राह्मणोक्तवाक्येन स्वाहा पृथिव्या इत्यपि पाठः पक्षे प्राप्तोति । तच पृथिवी स्वाहेत्येव पठेदिति Vol. I.

नियम्यते । अर्थाद्यत्यासा निवर्तते । तस्माद्विधित्वविधित्वयारुपसंहाराभावेन हामान्तरेष्वनारभ्य विहितयोर्वेषद्वारस्वाहाकारयोर्विकल्यः सुस्थिता भवति ॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

नातिदेशो ऽतिदेशो वा वहूचितयाद्ययोर्ने सः। विकृतौ पुनरुक्तत्वादेषो ऽङ्गान्तरवद्भवेत् ॥ २१ ॥ प्रकृतेविकृतीनां च साम्याय स्यात् पुनर्वचः। साम्ये च गुणकामानां प्रवृत्तिः प्रकृताविव ॥ २२ ॥

एवं श्रूयते य एव विद्वानियं चिनुत इति। उपस्तम्भनं वा एतद्यक्षस्य यद-तियाद्या इति । अतियाद्यसंज्ञका यहा यज्ञस्योपष्टम्भकत्वाद्नुष्टेया इत्यर्थः । अव चीयमानस्याग्रेरतियाद्याणां च विकृतिष्वतिदेशो नास्ति। कुतः। पुनरुक्तिवैयर्थ्य-प्रसङ्गात्। विकृतौ ह्येवं पुनरुच्यते। अथातो ऽियमियष्टोमेनानुयर्जात तमुक्च्येन तमितराचे णेत्यादि । अयमर्थः । इष्टिकाचितमियमनु तसिंश्विते ऽग्री अगिष्टी-माद्यनुष्टानिमिति । तचायिष्टोमः प्रकृतिः । उक्थ्यादयो विकृतयः । यदि विकृ-तिषु चोदकश्चितमियमितिदिशेत तदानीमुक्थ्यादिषु चोदकादेव तत्राप्तेः पुन-विधानम् नर्थकं स्यात् । अतियाह्याश्व विकृतिषु विधीयन्ते पृष्ठे गृह्णीयादुक्थ्ये गृ-ह्यीयात् । तस्माडिधानार्थवस्त्राय विकृतावग्यितियाह्यातिदेशो नास्तीति प्राप्ते बूमः ॥ ऐन्द्रवायवादियहाणामङ्गान्तराणामुकथ्यादिविकृतिषु यथातिदेशो ऽभ्युप-गतस्त्रथापिचयनस्यातियाह्याणां चातिदेशः स्यात् । न ह्यखराः सकृत्रवृत्तश्ची-दकः कानिचिदङ्गान्यतिदिश्येतरारायुपेक्षत इति युक्तम् । अतिदेशप्राप्तानामपि पु-नर्विधानं प्रकृतिसाम्यार्थम् । यथा प्रकृतावग्न्यतियाह्ययोः प्रत्यक्षविधिस्तथा वि-कृतिष्वपीति तत्साम्यम् । न च साम्ये प्रयोजनाभावः गुणकामप्रवृत्तेस्तत्प्रयोज-ननात । श्येनचितं चिन्वीत स्वर्गेकाम इत्यादिना श्येनाकारादिगुणफलभूत-स्वगादिकामाः श्रुतास्ते चोपदिष्टमाश्रयमपेश्चन्ते तस्माद्यातो ऽग्निमिति वाक्येन प्रकृताविषष्टोमे कासुचिदुक्थ्यादिविकृतिषु चायिचयनलक्ष्या आश्रय उपदि-श्यते ऽन्यासु वाजपेयादिविकृतिषूपदिष्टस्याश्रयस्याभावादितिदिष्टस्य चानाश्रय-नाष्ट्रणकामानां नास्ति प्रवृत्तिः । तसात् पुनर्विधानवैयर्थ्याभावादस्त्यतिदेशः ॥

हादशाधिकरणमारचयति॥

चतुर्डिवी पुरोडागेऽवदानं होमतोक्तितः। चतुर्मैवं सहाज्येन सिडस्याचानुवादतः॥ २३॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते चतुरवत्तं जुहोतीति। तत्र किं पुरोडाशद्रव्यगतस्याव-दानस्य चतुःसङ्क्षा किंवा तत्र विसङ्क्षा चतुष्टुं तूपस्तरणाभिघारणाथीभ्यामाज्या-वदानाभ्यां सह सम्पद्यत इति संश्यः। तत्र चतुरवत्तस्य वितीयाविभक्त्या होमकर्म-वमुच्यते न चोपस्तरणाद्यर्थस्याज्यस्य होमकर्मत्वमस्ति तस्मात् पुरोडाशावदानस्य-व चतुर्वारत्वमिति प्राप्ते बूमः॥ न तावदत्र होमानुवादेन चतुरवत्तत्वं विधीयते हो-मस्याप्राप्तत्वात् नापि विशिष्टविधिगौरवप्रसङ्गात्। होममात्रविधाने चतुरवत्तत्व-मनुवाद्यं तत्त्राज्यसहितस्यैव युक्तम्। विहेविषोऽवद्यतीति विधिना पुरोडाशाव-दाने वितस्यैव प्राप्तवात्। तस्मात्युरोडाशे विरवदानम्।

चयोदशाधिकरणमारचयति॥

उपांशुयाजे किं न स्यादवदानचतुष्टयम् । स्याद्या नास्त्युपसंहाराचानूक्तिवीक्यती ऽस्ति तत् ॥ २४ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रुतं चतुरवत्तं नोपांशुयाजे । कुतः । साप्तदश्यवदुपसंहारात् । यथा साप्तदश्यमनारभ्याधीतं परिगणितासु मिचिवन्दादिविकृतिषु पुनः श्रूयमाणं तास्वेवोपसंहतमेवमुपस्तरणाभिघारणोपेते हिविषि श्रूयमाणं तचैवोपसंहतेव्यं त-थाच पुरोडाशसाचाय्ययोस्तत्पर्यवस्यित । उपांशुयाजस्य तूपस्तरणादिराहित्याचा-स्ति चतुरवत्तमिति प्राप्ते श्रूमः ॥ योऽयमुपसंहारनेनोदाहतो ऽवत्तविधः सोऽनुवाद इति पूर्ववोक्तम् । श्रत उपसंहारो न शङ्कितुं शक्यः । मा भूदुपसंहारस्तथा-पुपांशुयाजे चतुरवत्तं कथं सिध्यतीति चेत् । चतुरवत्तं जुहोतीति वाक्यादिति श्रमः । तस्मादुपांशुयाजे चतुरवत्तम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

सप्तपक्षाः पुरोडाशाभ्यामेवेत्यधिकारिखः। श्रेषः स्यात्तच्छुतेमैंवं कात्क्रचैनित्यत्ववाधनात् ॥ २५॥ कमीन्तरिविधिमैंवं प्रत्यभिज्ञैवकारतः । णिजर्थस्य विधिमैंवमाफ्त्यात् स्वार्थवर्जनात् ॥ २६ ॥ कालस्यास्तु विधिमैंवं लक्षणायाः प्रसङ्गतः । ऐन्द्रायैकविधिमैंवं वैषम्याचैवकारतः ॥ २९ ॥ कालो लाक्षणिको ऽष्यस्तु सार्थकायेति चेन तत् । स्तुत्या विध्येकवाकातात् सार्थकाचानुवादता ॥ २৮ ॥

दर्शपूर्णमासयोरिदमासायते । पुरोडाशाभ्यामेवासोमयाजिनं याजयेद्यावेता-वाग्रेयश्वेन्द्राग्रश्वेति । तत्र षट्पञ्चान् क्रमेणोपन्यासपूर्वकं निरस्य सप्तममवस्था-पयति । दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्यच यो ऽधिकारी श्रुतस्तस्यायं शेषः स्यात् । कुतः । तच्छूतेः । पुरोडाश्रसाधनकस्य यागस्य यः कर्ता ऽधिकारवाक्ये श्रूयते स एवाचासीमयाजिकन्देन विशेषितः श्रूयत इत्याद्यः पश्चः ॥ नेष युक्तः कार्त्स्यनित्यत्वयोवाधप्रसङ्गात्। तथा हि पुरोडाशाभ्यामेवेत्येवकारेश सान्नाय्यो-पांशुयाजयोर्थ्यवच्छेदः । तथा पुरोडाश्डयस्याग्रेयश्चेन्द्रायश्चेति विशेषितत्वादगी-षोमीयस्यापि व्यवक्केदः। ततः कात्स्र्यं वाध्येत। तथासोमयाजिनमेवेत्यन्वयः। त-दानीं सोमयागादूर्धं दर्शपूर्णमासव्यव छेदात् याव ज्जीवादिवा च्यात् प्रापितं नि-त्यतं बाध्येत। तसाद्दर्भपूर्णमासाभ्यामन्ये आयेयेन्द्रायकर्मणी विधीयेते इति हिती-यः पक्षः ॥ यावेताविति प्रसिज्ञानुवादेन दर्शपूर्णमासावेव प्रत्यभिज्ञायेते पुरोडा-शाभ्यामेवेत्येवकारश्व कर्मान्तरपक्षे व्यर्थः स्थात्। तस्मात् प्रसिष्ठकर्मानुवादेन या-जयेदिति णिजर्थे ऋतिजं प्रति विधीयते । एवकारस्य प्रयोजनं सान्नाय्यादिनि-वृत्तिरिति तृतीयः पक्षः ॥ सो ऽयनुपपन ऋतिग्गामिफलस्य कस्यचिदश्रवणा-त्। न च विश्वजिन्त्यायेन कर्ल्पायतुं शक्यं परार्थकर्मेणि प्रवृत्तस्यार्थप्राप्नेरेवासंभ-वात्। तसात् कालविधिरस्तु सोमयागात् प्राचीने काले पुरोडाशाभ्यामेव या-जयेन तु सानाय्येन सो ऽयं चतुर्थः पक्षः ॥ एषो ऽप्ययुक्तः । ऋसीमयाजिशन्दस्य काले लक्षणावृत्तिप्रसङ्गात् । तसादैन्द्रायस्यैकस्य पौर्णमास्यामप्राप्तवेन विधि-रसु । आग्रेयसु पौर्णमास्याममावास्यायां च नित्यप्राप्तवादनूद्यत इति पञ्चमः पक्षः ॥ सो ऽप्ययुक्तः सकृत्प्रयुक्तस्येकस्य लिङ्प्रत्ययस्य विधितमनुवादतं चेति वैषम्यप्रसङ्गात् एवकारश्वाच व्यर्थः । तस्मादगत्या तल्लाह्यणिकमभ्यूपेत्यापि का-

लस्य विधिरस्तु तथा ह्यसोमयाजिनः सान्नाय्ये तावत् प्रतिप्रसवः श्रूयते तिह्ह संनयेदिति । यदा सोमयागो नास्ति तदापि संनयेदेवेत्यर्थः। तथा सित सोमया-ज्यसोमयाजिनोरुभयोरप्यमावास्यायां सान्नाय्यमेन्द्रायपुरोडाग्रेन सह भिन्नविषय-लाभावाडिकल्पितम् । सो ऽयं विकल्पितः पुरोडाग्रः सोमयागात् प्रागेव पश्चा-त्रु सान्नाय्यमेवेत्यभिप्रेत्य कालो विधीयते । तथा सत्येतच्छास्त्रं सार्थकं नान्यथेति षष्ठः पश्चः ॥ सो ऽप्ययुक्तः सान्नाय्येन तु सोमयाजिनमित्यस्य विधेः स्नावकत्वे स-त्येकवाक्यत्वलाभात् सार्थकत्वं चैवं सित भविषाति । तस्मादनुवादो ऽयिमिति स-प्रमः पश्चो राज्ञान्तः ॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति॥

उपांशुयाजे यत्किञ्च्ह्यमाज्यमुतायिमः। विशेषानुक्तितो मैवं धीवाज्यस्य विधानतः॥ २०॥

उपांशुयाजमन्तरा यजतीत्यच द्रव्यविशेषस्यानुक्तलादैन्छिकं द्रव्यमिति चेत् ॥ मैवमाज्यस्य श्रुतलात् । तावब्रूतामगीषोमावाज्यस्यैव नावुपांशु पौर्णमास्यां य-जित्ति हि श्रुतम् । न चेवमप्यनियतं किञ्चिदाज्यमिति शङ्क्ष्यं धीवस्य विहित-लात् । सर्वसी वा एतद्यज्ञाय गृह्यते यद्ध्रवायामाज्यमिति विहितम् । विध्यश्र-वर्णेऽपि धीवाज्यस्य सप्रयोजनलाय विपरिणामः कर्तव्यः ॥

## षोडशाधिकरणमारचयति॥

तच यः कोऽपि देवः स्यात् तान्त्रिको वायिमो भवेत्। अविशेषात् प्रकरणात् तान्त्रिकोऽच नियम्यते ॥ ३०॥

तचीपांशुयाजे या काचिद्देवता स्यात् विष्णुरुपांशु यष्टव्य इत्यादेरर्थवादवेना-विधायकत्वादन्यस्य च देवताविधेरदर्शनात्। यागेन देवतामाचस्यैव कल्पनाच ॥ मैवम् । उपांशुयाजस्य दर्शपूर्णमासप्रकरणपिठतत्वाद्दर्भपूर्णमासतन्त्रमध्यपिठत एव कश्चिदेवः प्रत्यासस्थापांशुयाजे नियम्यते॥ सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

कोऽपि देवस्तान्तिकेषु नियतो वा तदापि किम् ।
प्रजापितरुताग्निः स्यादगीषोमावृताथवा ॥ ३१ ॥
विष्णुर्यद्वाग्मिमुन्सृज्य विकल्यं देवताचयम् ।
कोऽप्यचानियमान्मैवमुपांशुन्तादियन्त्रणात् ॥ ३२ ॥
प्रजापितरुपांशुन्ताच्च तृष्णींभावयोगतः ।
ऋगिर्मुख्यत्तो नैवं तथाज्यादेरपाठतः ॥ ३३ ॥
ऋगीषोमी तदुक्तेनीं तच कालविधानतः ।
विष्णुर्याज्यादितस्त्वच प्राजापत्योक्तिवाधनात् ॥ ३४ ॥
याज्याचैविध्यतः प्राप्ता विकल्पनोऽच देवताः ।
विधिशेषार्थवादेऽपि प्राप्तं चयममूद्यते ॥ ३५ ॥

तान्तिकदेवेषु नियामकाभावाद्यः कोऽपीति चेत्॥ न। वस्यमाणानामुपांशुला-दीनां नियामकालात् । यत्किञ्चत् प्राजापत्यं यद्ये क्रियत उपांश्वेव तत् क्रियत इति वचनादुपांशुल्यधर्मसाम्येन प्रजापितिर्देवतेति चेत्॥ न। प्रजापितं मनसा ध्या-येदिति विधेसूणींभावस्येव प्रजापितधर्मलात् । प्रथमयागदेवलेन मुख्यलादिय-देवतेति चेत्॥ न। उपांशुयाजक्रमे ऽियविषययाज्याद्यपाठात् । तावब्रूतािमत्या-दिपूर्वोदाहृतवाक्यादग्रीषोमौ देवतेति चेत्॥ न। तस्य वाक्यस्य पौर्णमासीकाल-विधायकालात्॥ कस्याञ्चिखाखायामुपांशुयाजक्रमे विष्णवयाज्यापुरोऽनुवाक्ययोः पाठात् विष्णुर्देवतेति चेत्॥ न। तथा सित शाखान्तरप्रोक्तयोः प्राजापत्ययोगज्या-पुरोऽनुवाक्ययोवाधः प्रसज्येत । तस्मान्नानाशाखासु पठिताभ्यां विष्णुप्रजापत्यग्री-षोमविषययाज्यापुरोऽनुवाक्याभ्यां प्राप्तास्तिसो देवता विकल्पचन्ते । स्नत एवो-पांशुयाजविधिशेषेऽर्थवादेऽयेतदेव प्राप्तं देवताचयमनूद्यते । विष्णुरुपांशु यष्टव्यो-ऽजामिलाय प्रजापितरुपांशु यष्टव्योऽजामिलायाग्रीषोमावुपांशु यष्टव्यावजामि-लायेति । तस्माद्देवताविकल्पो राज्ञानः॥ अष्टादशाधिकरणमारचयति॥

दर्शादिवा तस्य कालो दर्श एवान्य एव वा। हिपुरोडाशमान्निध्यादाद्यो दर्शेऽयितोऽयतः ॥ ३६ ॥ विष्णुयाज्योक्तितो युक्तो मध्यमः पूर्णिमाविधेः। स एव कालो याज्याया उन्कर्षः पूर्णिमादिने ॥ ३७ ॥

जामि वा एतद्यञ्चस्य क्रियते यदन्वज्ञौ पुरोडाशावुपांशुयाजमन्तरा यजत्यजामिलायेति । पुरोडाशयोर्मध्ये स यागो विहितः पुरोडाशौ च पौर्णमास्यामाग्नेयाग्नीषोमीयौ अमावास्यायामाग्नेयेन्द्राग्नौ । ततो डिपुरोडाशसिक्धेः समानलात् दर्शः पूर्णिमा चेत्युभयमुपांशुयाजस्य काल इत्याद्यः पक्षः ॥ दर्शे प्रकृत्य
याज्याकाग्रङ आग्नेययाज्याया अधस्ताडेष्णवयाज्यायाः पाठात् प्रकरणस्य संनिधितः प्रबललात् दर्शे एव काल इति मध्यमः पक्षः ॥ तावब्रूतामग्नीषोमावाज्यस्यैव नावुपांशु पौर्णमास्यां यजिति पौर्णमास्यास्त्रकालनेन विधानाडाचिनकस्य विधेः प्रबललात् पौर्णमास्येव कालः । तथा च वेष्णवयाज्या प्रकरणादुकृष्यताम् ।

एकोनविंशाधिकरणमारचयति॥

पुरोडाशैक्ययुक्तायां पौर्णमास्यामयं न हि । स्याडा नास्यन्तरेत्युक्तेरुस्ये कालेऽस्ति शङ्खवत् ॥ ३५ ॥

सोमात्रागपीषोमीयपुरोडाशरहिता केवलाग्रेयपुरोडाशयुक्ता पौर्णमासी भवति। स सोमेनेष्ट्रापीषोमीयो भवतीति वाक्येनाग्रीषोमयोः सोमयागोत्तरकाललावगमात्। तस्मादुपांश्रुयाजो नास्ति। कुतः। उपांश्रुयाजमन्तरा यजतीति पुरोडाशहयान्तरालवन्त्रस्य गुणलेन विधानादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ किं पुरोडाशावन्तरालकालस्य विशेषणभूतावुतोपलक्षणभूतौ। नाद्यः। अन्तरालकालवत् तिष्ठशेषणयोः पुरोडाशयोहपांश्रुयाजगुणलप्रसङ्गात्। न चैतद्युक्तम्। उपांश्रुयाजवत् तयोरिप स्वातंत्र्यणैव फलान्वयात्। हितीये तु शङ्खन्यायेनोपलक्षकस्यागीषोमीयपुरोडाशस्याभावेऽणुपलक्ष्ये काले यागोऽस्ति। यथा शङ्खध्वनिवेलायां राजसेवार्थ
प्रतिदिनमागन्तव्यमित्रुक्ते किसांश्रिदिने तं शङ्खं धमतः पुरुषस्याभावेनोपलक्षकस्य

ध्वनेस्नावे ऽपि उपलक्षिते तस्मिन् काले सेवकः समागच्छति तथाचापि दृष्टच-म्। यदि तच कालोपलक्षकमन्यदेव व्यापारसूर्यगत्यादिकं संभाव्येत तद्यैचापि संभवत्येवायेयपुरोडाश उपलक्षकः। तस्मादेकपुरोडाशायामपि पौर्णमास्यामस्तू-पांशुयाजः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्याष्टमः पादः समाप्तश्च दशमो ऽध्यायः॥

#### ॥ श्रीगरोशाय नमः ॥

बाधाबाधिवचारेण प्रयोज्ये निश्चिते सित । प्रयोगस्य विचारी ऽथ तन्त्ररूपो विचार्यते ॥ ०॥ अनेन दशमैकादशयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः ॥

एकादशाध्यायस्याद्ये पादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ षड्यागानां फलं स्वर्गः प्रत्येकं तन्त्रतो ऽथवा । ञ्राद्यः पृथक्फलार्थिवाच संघस्य फलोक्तितः ॥ १ ॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामी यजेतेति श्रुतं फलमाग्रेयादिभिः षड्भिर्थार्गैः प्रत्येकमभिसंबध्यते। कृतः। पृथगुत्पवतया परस्परिनरपेश्चाणां पृथगेव फलाकाद्वित्वादिति चेत्॥ न। तत्समूहवाचिना दर्शपूर्णमासश्चेत व्यवद्वत्य संघस्यैव फलसंबन्धात्। तस्मात् स्वर्गस्तेषां फलं तन्त्रेण। तन्यते विस्तार्यते बहूनामुपकारो येन सकृत्यवर्तितेन तदिदं तन्त्रम्। तद्यथा बहूनां ब्राह्मणानां मध्ये कृतः प्रदीपस्तेषामुपकरोति न तनुलेपनभोजनादिवत् प्रतिपुरुषमावृत्तिलश्चणमावापमपेश्वते। एवं स्वर्गस्तन्त्रेण फलम्॥

हिनीयाधिकरणमारचयति ॥

कार्यभेदो न वाङ्गानां सीर्यचिचादिवद्भिदा । करणक्यात्तदेकलं द्वारभेदो बहुत्वतः ॥ २ ॥

यानि प्रयाजाज्यभागाद्यङ्गानि तेषां सर्वेषां करणं प्रत्युपकारभेदः स्यात् । कुतः । कार्यभेददर्शनात् । यथा सीर्यं चरं निर्वपेद्वस्ववर्चसकामश्चिचया यजेत पशुकाम इत्यादिषु परस्परनैरपेख्येण विहितानां सीर्यादीनां बसवर्चसादिकार्यभेदस्वया प्र-याजाज्यभागादीनां परस्परनिरपेख्याणां करणोपकारो भिद्यते। न चाच पूर्वन्याये-

न संघोषकारगमकं किञ्चिदस्तीति प्राप्ते बूमः ॥ करणाकाङ्कानुसारेण ह्यङ्गोपकारः कल्यः करणं च स्वयमेकं सत् स्वश्च्युडीधनलक्ष्यणमेकमेवोपकारमङ्गकृतमपेक्षते अङ्गबहुत्वं तु डारकार्यभेदेनोपपद्यते। यथा तराडुलकाष्ठस्थास्यादीनां कारकाणां डा-रभेद एवौदननिष्पादनलक्ष्यणं प्रधानकार्यमेकमेव तहद्व डारभेदे ऽष्णुपकार एकः ॥

नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

उपकारः स एकेन कैश्विद्या निखिलेस्त । ञ्जाकाङ्कापूरणादाद्यः फलाधिक्याय मध्यमः ॥ ३॥ कपोतवक्षीगपद्ये त्यागहेतीरभावतः । संभूय करणाकाङ्कां पूरयन्युपकारतः ॥ ४॥

योऽयं करणं प्रत्येक उपकारः पूर्वेच निर्णितः स एकेनाक्केन सिध्यति करणस्याक्षाकाङ्कायास्तावता पूरितलात । यथा यामगतेः सवैः कर्तव्यं करदानमेक एव राजकुलसमागतः करोति कराकाङ्का च तावता निवर्तते तथाचापि द्रष्टव्यम् । यद्येतदङ्गमनुष्ठेयमिति विशेषनियामकं न स्यार्त्ताई विकल्पो ऽस्त्वित्याद्यः पश्चः ॥
यथा यावन्ति काम्यकर्माणि सौर्यचिचादीन्यनुतिष्ठति तावत् फलं प्राप्नोति तथाक्षभूयस्त्वेन फलभूयस्त्वसंभवादिन्छया कानिचिदङ्गान्यनुष्ठेयानि तैश्वातिशयवानेकः करणोपकारो जायत इति मध्यमः पश्चः ॥ यथा जिघलसया खले वीजभश्चणाय कपोतपंक्तियुगपत् पति तथा करणाकाङ्कां पूरियतुं समर्थानि सर्वान्यङ्गान्येकप्रयोगवचनपरिगृहीततया युगपत् प्राप्नानि तेषु केषाञ्चित् परित्यागे हेतुनीस्ति। तस्मात् सर्वाण्यङ्कानि संभूयेकस्योपकारस्य जननेन करणाकाङ्कां पूर्यन्तीति राज्वानः ॥

वार्त्तिककारस्तु पूर्वाधिकरणस्य वैयर्थ्यं मन्यमानो ऽस्मिन्नेवाधिकरणे ऽन्तर्भा-वयामास ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

काम्यकर्मप्रयोगः किं सकृदेवासकृत्र वा ।

फलसिडेरादिमो उन्यो भूयः खेळानुसारतः ॥ ५॥

चित्रादिकाम्यकर्म सकृदेव प्रयोक्तव्यं तावतेव पश्चादिफलस्य सिडेः। यथा प्रयाजाद्यक्तं सकृदेवानुष्ठीयते तहदिति प्राप्ते बूमः॥ विषमी दृष्टान्तः। करणस्या-क्रिषु सकृदेवाकाङ्का इह तु पुरुषः स्वर्गपश्चादीन् भूयो भूयः कामयते। अतस्तदनु-सारेण प्रयोगावृत्तिः॥

### पन्नमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जवघातः सकृत्वो वा सकृत्याहिधिसिहितः । दृष्टा तराहुलनिष्पत्तिस्तदनोऽभ्यस्यतामयम् ॥ ६ ॥

वीहीनवहन्तीत्यच सकृन्मुसलपातमाचेण विधिप्रयुक्तस्यापूर्व्वस्य सिडेनीस्त्य-चावृत्तिरिति चेत्॥ न। तग्डुलिनिष्पत्तेर्दृष्टप्रयोजनत्वेन तत्पर्यन्तस्याभ्यासस्याष्ट्रत-स्यापि कल्पनीयनात्। एवं तग्डुलपेषणादाविष द्रष्टव्यम्।

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सर्वीषधावधातः किमावर्त्यः सकृदेव वा । स्रावर्त्यः पूर्ववन्मवं दृष्टार्थस्याच वर्जनात् ॥ ७ ॥

अभिप्रकरणे श्रूयते। औदुम्बरमुळूंबलं सर्वींषधस्य पूरियत्वावहन्यथैतदुपदधा-तीति। अवादृष्टमावस्य प्रयोजनतात् सकृदेवावघातः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अङ्गे ऽभ्यासी न वा भूमाभ्यासी नाङ्गे पृथक् फलम् । अङ्ग्यावृत्त्यैव भूमातः प्रयोगे ऽङ्गं सकृद्भवेत् ॥ ৮॥

एकसिन् यागे प्रयाजाद्यङ्गं फलभूमार्थिनाभ्यस्यं कारीयादेः काम्यस्य कर्मणो ऽभ्यासेन फलभूयस्वदर्शनादिति चेत्॥ न। अङ्गोपकृतस्य प्रधानस्य यत्फलं ततो ऽतिरिक्तस्य कस्यचिदभावात्।यदि फलभूमानमर्थयेत् तदा साङ्गं प्रधानमावर्तनी-यं न चाङ्गमाचावृत्या तत् सिध्यति। ननूपकारभूयस्वमङ्गावृत्तिलक्षणं फलभूयस्वे पर्यवस्यति। यथा सस्यादिषु कर्षणाद्यावृत्तिकृतो भूयानुपकारः फलं वर्धयति त-ह्यदिति चेत्। न। तच दृष्टलादिह तदृष्टोपकारः शास्त्रादेव बोध्यः न च शास्त्रमुप- कारभूयस्वायाङ्गावृत्तिं कचित्रृते । तसादेकस्मित्रयोगे सकृदेव प्रयाजाद्यङ्गा-नुष्ठानम् ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

कपिजलेषु चिलाद्या ऐन्छिकास्त्रित्ममेव वा। आद्यो बहुत्साम्याची चिलेनैव कृतत्ततः ॥ ९॥

अश्वमेधे वसनाय कपिञ्चलानालभेतेति नितचतुष्ट्वादिसंख्यानां सवीसां वहुत्वसाम्यादिन्छया या काचिइहुत्वसंख्या स्वीकार्येति चेत्॥ न। नित्वेनेव शास्त्रा- धेस्य कृतत्वात्। यो हि चतुष्ट्वादिसंख्यामुपादत्ते तेन न तदन्तभूतं नित्वं वर्जयितुं श-क्यं नित्वमुपाददानेन तनन्तभूतं चतुष्ट्वादिकं वर्जयितुं शक्यते। ऋतो ऽवश्यंभाविन्वेन प्रथमभाविन्वेन लाघवेन च नित्व उपात्ते शास्त्रार्थसिडौ ततो ऽधिकपिह्यहिं- सायां प्रत्यवेयात्। तस्मान्त्रित्वमेवोपादेयम् ॥

नवमाधिकरणमारचर्यात ॥

उत्तरास्तिस्र एव स्युयावत स्वं वाच पूर्ववत । तिस्र एव हविःकात्स्न्यापूर्वयोविधितो ऽन्तिमः ॥ १० ॥

सान्नास्यदोहं प्रकृत्य श्रूयते । वाग्यतिस्तिस्रो दोहियता विमृष्टवागनन्वारम्य तृष्णीमृत्तरा दोहयतीति । तच तिमृभ्य उत्तरा गावो यजमानस्य यावत्यः सिन्ति तासां मध्ये किपञ्चलन्यायेन उत्तरास्तिस्र एव गावो दोहनीया इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ नास्यैतां राचिं पयसाग्रिहोचं जुहुयात कुमाराश्च न पयो लभेरिन्निति विद्यमानस्य पयसो हिवष्टुं विधीयते । न चाच कमाराणां पयसो निषधस्त्रथा सित दृष्टार्थतः परित्यागेनादृष्टार्थत्वं करूयेत कुमाराश्च नेत्येवं चश्चरश्चािपश्चरार्थवाची प्रयुज्यमानस्तदा व्यर्थः स्यात् । किंच बहु दुग्धीन्द्राय देवेभ्यो हिविरित्यस्मिन्निय मन्त्रे हिवषां वाहुरूयं प्रतीयते । तेन प्राप्तं सर्वोत्तरादोहनमनूद्यापूर्वमनन्वारम्भणमाचं विधीयते । तस्माहिधेयकपिन्नलवैषम्याङ्गविवीहरूयार्थं सर्वो उत्तरा दोहनीयाः ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

प्रत्यक्तिकार्यास्यक्तानि तन्त्रेणोताक्तिनो यतः। एकेकस्योपकार्यतं तस्मात् प्रत्यक्त्यनुष्ठितिः॥ ११॥ विधानवदनुष्ठानं सकृदेवोपकारकम्। तहेशकालकर्तृणामेकत्वाचर्तकादिवत्॥ १२॥

पौर्णमास्यां चौण्याग्रेयादीन्यङ्गीनि प्रयाजाज्यभागैरुपकार्याणि तेष्वेकैकस्या-ङ्गिन उपकारापेक्षित्वात् । प्रतिप्रधानमङ्गानि पृथ्यगनुष्ठेयानि । इति प्राप्ते बूमः ॥ यथा समिधो यजतीत्यादिविधानं सकृदेव प्रवृत्तं न त्वाग्रेयादिचयोद्द्योन पृथक् प्रवर्तते तथानुष्ठानमपि सकृदेव प्रवर्तते प्रवृत्तं सत् चयाणामुपकाराकांङ्कां पूर-यति । यथा बहूनां पुरतो नृत्येन नर्तकः सर्वेषामौत्सुक्यं युगपन्निवर्तयित त-इत् । तस्मादाग्रेयादिषु देशकालकर्तृणामेकत्वादङ्गानां तन्त्रेणानुष्ठानम् ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

कृष्णग्रीवडये तन्त्रं पृथग्वा देवतैकातः । तन्त्रं सौम्यव्यवायेन कालभेदात् पृथग्भवेत् ॥ १३॥

काम्यपशुकारां श्रूयते। आयेयं कृष्णयीवमालभेत सीम्यं वभुमायेयं कृष्णयी-वं पुरोधायां स्पर्धपान इति। अयमर्थः। ममैव पौरोहित्यमस्तु नान्यस्येत्येवं स्प-धोंपेतो यथोक्तवर्णोपेतं पशुचयमालभेतेति। तचाद्यन्तयोः कृष्णयीवयोः पश्ची-र्देवतैक्यात्। तन्त्रेणानुष्ठानमिति चेत्॥ न। सीम्यपशुना व्यवधाने सित कालेक्या-संभवेन तन्त्रासम्भवात्। तस्मादावापः॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तर एकादशस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

डितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ आग्रेयादिप्रधानस्थे देशे काले च कर्तरि। भेदः स्यादयवा तन्त्रमङ्गलाह्रव्यदेववत् ॥ १ ॥ उत्पन्निविधिशेषलाङ्गेदः स्यादेकशन्दतः । विधेः प्रयोगशेषलादभेदेन तु तन्त्रता ॥ २ ॥

दर्शपूर्णमासयोर्दशकालकर्तारो विहिताः। समे दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत पौणैमास्यां पौर्णमास्या यजेतामावास्यायाममावास्यया यजेत दर्शपूर्णमासयोश्वतार ऋतिज इति। एते देशकालकर्तारो ऽङ्गलाह्रव्यदेवतावदुत्पत्तिविधिशेषाः
सन्तः प्रधानेष्वायेयादिषु प्रतिप्रधानं भिद्यन्त इति प्राप्ते बूमः॥ दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्येकेन शब्देनायेयादीनां पृथगुत्पन्नानामपि परस्परसिहतानामेव फलसाधनत्वेन विधानादेकः प्रयोगी गम्यते। तमेकप्रयोगापादकमेकं दर्शपूर्णमासशब्दमुपजीव्य देशादिविधानाद्देशादयो ऽपि प्रयोगशेषा एव न तूत्पत्तिशेषाः। तसादेकसिमय्रयोगे देशादीनां तन्त्रेण संवन्थः॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

अङ्गे ये के ऽपि देशाद्याः किंवा ते देवतादिवत् । अनन्वयात् के ऽपि मैवं प्रयोगेश परियहात् ॥ ३॥

प्रयाजाद्यक्तेषु ये के ऽपि देशकालकर्तारः प्रतीष्टि कर्तव्याः । कुतः । स्त्रनन्यात् । यथा प्रधानान्वितयोर्द्रव्यदेवतयोरक्तेष्वन्वयो नास्ति तथा देशादीनाम-पीति प्राप्ते बूमः ॥ प्रयोगशेषतं देशादीनां न तायेयादिविधिशेषतमित्युक्तं प्रयोगेण च प्रधानवदङ्गान्यपि परिगृद्यन्ते । तस्माद्य एव देशादयः प्रधानानां त ए-वाङ्गानामपि ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

संघभेदे तन्त्रमङ्गं न वा कमैंकातो ऽग्रिमः। न मुख्यकालभेदोत्त्र्या प्रयोगस्य पृथक्कतः ॥ ४॥

इष्टी विद्यमानानां षर्षां यागानां डाववान्तरसंघी दर्शस्य पूर्णमासस्य। चा-तुर्मास्येषु चलारः संघाः वैश्वदेववरुणप्रधाससाकमेधशुनासीरीयाः। एतादृशे विषये संघातानेकले ऽपि कर्मैक्यात् प्रयोगैक्येनाङ्गानां तन्त्रेणानुष्टानं युक्तं न च पौर्णमास्यमावास्ययोः कालभेदेनाङ्गभेदः शङ्क्यः पशुवदभेदोपपत्तेः। वपया प्रातःसवने प्रचरित्त पुरोडाशेन माध्यन्दिने ऽङ्गिसृतीयसवन इति वपापुरोडाशहदयाद्यङ्गप्रचाराणां कालभेदे ऽपि पश्वङ्गानां प्रयाजानां यथा नास्यावृत्तिस्तहदवापीति प्राप्ते बूमः॥ नाचाङ्गतन्तं युक्तम्। कुतः। दर्शपूर्णमासकर्मण एकफलसाधनलेन स्वरूपत एकत्वे ऽपि दर्शप्रयोगात् पूर्णमासप्रयोगस्य पृथक्कात् तच पृथक्षं वाचिनकात्कालभेदादवगम्यते पशुदृष्टान्तस्तु विषमः। न हि मुख्यस्य पशुयागस्य भेदो विहितो ऽस्ति वपादीनां तु प्रयाजाद्यपेक्षया मुख्यत्वे ऽपस्ति महहैषम्यम् । प्रयाजादिभ्यं वपादयो मुख्यास्तेभ्यो वपाद्यवयेभ्यो ऽवयवी पशुर्मुख्यः। अवापि प्रयाजादिभ्यं आग्नेयादयस्त्रयो मुख्यास्तेभ्यो ऽपि तेषां संघो
दर्शो मुख्यस्तस्य च दर्शस्य कालभेदो विधीयते अमावास्यायाममावास्यया
यजेतित। तच दर्शयागस्थानीयस्य पशुयागस्य कालभेदो विधीयते चेत भवेतदा साम्यं न लेवं विधीयते किं तु वपादिप्रचारस्यिव कालभेदो विधीयते चेत भवेतदा साम्यं न लेवं विधीयते किं तु वपादिप्रचारस्यिव कालभेदो विधीयते । न हि
प्रचारस्याङ्गभूतस्य मुख्ययागलमित्तं येन प्रयोगभेद आग्रङ्गोत । तस्मात्यशुवैषस्येण मुख्यस्यैव दर्शस्य पूर्णमासयागस्य च कालभेदोक्त्या प्रयोगभेदे सित प्रयोगशेषाणां प्रयाजादीनामावृत्तिरिति। एवं वैश्वदेवादिषु दृष्ट्यम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

ऋङ्गान्यध्वरकल्पायां प्रातःकालादिवर्तिषु । चिषु संघेषु तन्त्रेण स्युर्भेदेनाथवायिमः ॥ ५ ॥ उषस्यशेषनिर्वापात्तद्वाराङ्गापकर्षणात् । प्रातर्निर्वापविशेषान्मुख्यकालाय भिन्नता ॥ ६ ॥

काम्येष्टिष्वध्यक्तस्या नाम काचिदिष्टिस्तच प्रातःकाले चयाणां यागाना-मायावैष्णवसारस्वतबाईस्पत्यानां संघः पिठतः । मध्याह्रापराह्न्तयोरिप तथैव पिठतः । अष्टाकपालेकादशकपालडादशकपालेरायावेष्णवो विशेषितः इतरस-मानम् । तच चिषु संघेषु प्रयाजाद्यङ्गानां तन्त्रम् । कुतः । पुरा वाचः प्रवितो-निर्वेपेदिति संघस्य यागस्याशेषनिर्वापस्य राचौ सुप्रजनानां प्रबोधपूर्वकव्या-पारात् प्राचीन उषःकाले ऽपकर्षे सित निर्वापवदङ्गान्तराणामपकषस्य प्रति- भानादिति प्राप्ते बूमः ॥ श्रायाविष्णवं प्रातरष्टाकपालं निर्वपेदिति सामान्येन वि-हितो यः प्रातःकालीनो निर्वापः स एव संनिहितलात्पुरा वाच इति विशिष्यते। तसादुत्तरसंघनिर्वापो ऽपि मुख्यललाभाय तत्तत्कालयोः कर्तेष्यः। तद्वत्रयाजा-दीनामपि भेदेनानुष्टानम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्यवसानां किं भेट्स्तन्त्रमुतायिमः। पण्रभेटाद्देवपाककालेक्याच्छित्ततो ऽन्तिमः॥ ९॥

वाजपेये सप्तदशसु प्रजापितदेवताकेषु पशुषु तद्वेदानुसारेण वसाहोमो भिद्यत इति चेन्न ॥ प्रजापितरेक एव सप्तदशानां पशूनां देवता तथा पाको ऽपि सहैव क्रियते प्रदानस्थापि पाक उपलक्षणं प्रदाने ऽपि साहित्यमिस्त कालश्वेको या-ज्यार्थचीन्तस्य तत्कालनेन चोदकातिदेशात् शकाते च सहहोमस्तस्मात्तन्तम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

ऐकादिशनाङ्गे तन्तं वसाहीमे ऽथ भिन्नता। तन्तं शकानतो भेदः प्रधानाधे चैभेदतः ॥ ७॥

ऐकादिश्रनेष्वाग्रेयसारस्वतसौम्यादिपशुषु वसाहोमस्य सह कर्तुं शक्यतात् तन्त्रिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ देवताभेदेन प्रधानभेदात् तत्र याज्याधेचीन्तकालानां भि-चलेनानुष्टानयौगपद्यासंभवाद्वेदः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

यूपैकादिशिनीयूपाहुतेर्भेदो ऽथ तन्त्रता। समीपभेदादाद्यो ऽन्यः सामीयं दृष्टिगं यतः ॥ ९॥

यूपैकादिशन्यां चोदकप्राप्ता यूपाहुतिः प्रतियूपं भिद्यते । कुतः । यूपस्यान्ति-के ऽियं मिष्यत्वा यूपाहुतिं जुहोतीति तिष्ठधानात् सामीप्यानां च भेदादिति प्राप्ते बूमः ॥ न तावदत्यन्तसामीप्यं संभवति यूपदाहप्रसङ्गात् । स्रतो यावता व्यव- धानेन यूपा दृष्टिगोचरा भवन्ति तावतो देशस्य समीपत्वमभ्युपेयम् । देशेक्यसं-भवादाहुतेस्तच तन्त्रता ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विमप्स्ववभृषे मुख्यमाचं साङ्गमुतायिमः। मुख्यत्वेनान्वयान्मैवं प्रयोगेण तदन्वयात्॥ १०॥

इदं श्रूयते। अप्स्ववभृषेन चरनीति। तच वारुण एककपाली ऽवभृषशन्द्रवा-च्यतान्मुख्यं कर्म। तेन मुख्येनापामन्वयः श्रूयते। अतो द्रव्यदेवतावद्पां मुख्यमा-चाङ्गत्वात् प्रधानस्येवाप्स्वनुष्ठानम्। आधाराज्यभागादीन्याहवनीये ऽनुष्ठेयानीति प्राप्ते बूमः॥स्याद्प्येवं यद्यप्स्ववभृष इत्येतावदेव श्रूयेत। इह त्यपु चरन्तीतिश्रव-णादवभृयप्रयोगेणापामन्वयात् साङ्गं प्रधानमप्तु कर्तव्यम् ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

मारुत्याः सार्धमष्टाभिरङ्गे तन्त्रं भिदायवा। प्रयोगैकलतस्तन्त्रं भेदो देशस्य भेदतः॥ १९॥

वरुणप्रधासेष्वाग्रेयादीनि नव हवीं वि विहितानि। तेषु मारुतीमामिक्षां प्रतिप्रस्थाता दक्षिणे विहारे ऽनुतिष्ठति इतराणि लष्टावध्वर्युरुत्तरे विहारे ऽनुतिष्ठति।
तेषामष्टानां प्रयोगैक्यात्रन्त्रेणाङ्गान्युभयवादिसंमतानि। तथा तान्येव मारुत्या
अपीत्यवापि तन्त्रं प्राप्तम्। कुतः। वरुणप्रधासान्तः पातित्वेन प्रयोगैक्यात्। ननवव विहारभेद आसातः पृथगग्री प्रणयतः पृथग्वेदी कुरुत इति। सो ऽयं पृथगनुष्ठानाभावे व्यर्थः स्यात्। मैवं हविरासादनमावे तन्नेदोपयोगात्। अष्टावध्वर्युरुत्तरे विहारे हवीं धासादयित मारुतीमेव प्रतिप्रस्थाता दक्षिणिसिन्निति
तिह्यानात्। तस्मात्रन्त्रमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ देशभेदात्रयोगभेदे सत्यङ्गानुष्ठानमि
भिद्यते। न च तन्नेदस्य हविरासादनमावार्थता युक्ता तदासादनस्य दृष्टहोमार्थतापित्यागेनादृष्टार्थलकल्पनाप्रसङ्गात्। न च प्रयोगभेदेनैवासादनभेदस्यापि सिबौ वचनमनर्थकं स्यादिति वाच्यम्। अव्यवस्थया प्रयोगप्राप्ती तद्यवस्थार्थलात्।
तस्मान्नेदेनाङ्गानुष्ठानम्॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

कर्तृभेदो न वा तच भेदः स्यादङ्गभेदवत् । पच्चर्तिग्वचनान्मैवं इयोरुक्त्या व्यवस्थितिः ॥ १२ ॥

तच पूर्वोक्ते विषये प्रयोगभेदादाघाराद्यङ्गभेद इव होतृब्रह्मादीनां कर्तृशामिष भेद इति चेत् ॥ मैवं वाचिनकपञ्चसंख्याविरोधात । अध्ययुप्रतिप्रस्थातृहोतृब्रह्मान्यीधः पञ्चित्रेजः चातुमीस्येषु विहिताः । चातुमीस्यानां यज्ञकतृनां पञ्चित्रंज इति । यद्याग्रेयाद्यष्टके मारुत्यां च होचादिभेदः स्थात तदा पञ्चसंख्या वाध्येत । ननु पञ्चसंख्यासिद्यर्थमाग्रेयाद्यष्टके प्रतिप्रस्थाता प्राप्नुयात मारुत्यां चाध्ययुः प्राप्न इति चेत् । सत्यम् । प्राप्नावेव तावुभावुभयच व्यवस्था तु वचनाङ्गविष्यति । तत्तु वचनं पूर्वचोदाहतम् । तस्माचास्ति कर्तृभेदः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तचैव पत्नीसंयाजादी तन्त्रं भिन्नताथवा। तन्त्रमग्यैकातो मेवं कर्तृभेदानिवारणात् ॥ १३॥

तचैवायेयाद्यष्टके मारुत्यां च गाईपत्ये होतव्येषु पत्नीसंयाजादिषु तन्त्रं युक्तम् । कुतः । गाईपत्यस्यैकालात्। न ह्याहवनीयवहिष्ट्ये विहारे गाईपत्यः पृथगस्ति त-स्माज्ञन्तमिति प्राप्ते बूमः ॥ न तावदच पूर्वोक्तः कर्तृभेदो निवारियतुं शक्यते । त-था सत्यध्यपुर्णा हुताः पत्नीसंयाजाः प्रतिप्रस्थातृकर्तृकायां मारुत्यां कथमुप-कुर्युः । तस्माद्ध्यपुः प्रतिप्रस्थाता च गाईपत्ये पृथक् पत्नीसंयाजाञ्जहुयाताम् ॥

### हादशाधिकरणमारचयति ॥

पर्ययिकरणे त्याग आलम्भो ब्रह्मसामनि।
कमेशेषनिषेधश्च कमान्तरिविधर्भवेत् ॥ १४ ॥
किं वोत्कर्षो ऽवशिष्टस्य ह्यारण्योक्तिवदादिमः।
अहष्टवाक्यभेदाप्तेर्द्रेष्याभावेन चान्तिमः॥ १५॥

वाजपेये सप्तदश प्राजापत्यान् पशून् प्रकृत्य श्रूयते । तान् पर्यायकृ-तानुत्सृर्जात । ब्रह्मसाम्न्यालभत इति । सप्तदशसु पशुषु पर्यायकारणे ऽनुष्ठिते स- त्युत्तरकालभावी कर्मशेष उत्तर्गशब्देन निषिध्यते। अश्वमेधे पर्यियकृतानारस्यानुत्तृत्वतीत्यच कर्मशेषनिषेधस्य प्रतिपन्नतादचापि तथात्वेन सप्तदश पश्वः पर्यप्रिकरणान्ताः समाप्याः। आलभतिना च ब्रह्मसामकाले कर्मान्तरं विधीयत इति
प्राप्ते ब्रूमः॥ कर्मान्तरविधी सप्तदशपशुजन्यादृष्टाद्विन्नं किञ्चिदृदृष्टं कल्प्येत वाक्यभेदश्च प्राप्नुयात्। किञ्च ब्रह्मसाम्न्यालभत इत्यच द्रव्यदेवतयोरश्रवणान्न कर्मान्तरिविधः मंभवति। तस्मात् पर्ययिकरणानन्तरमेव कार्यस्य सप्तंदशपश्वनामालस्मादिशेषस्य ब्रह्मसामकाले उत्कर्षो विधीयते। तथा सत्यर्थप्राप्तपर्ययिकरणानन्तरभाविकर्मशेषव्यापारोपरम उत्सर्गशब्देनानूद्यते॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

उस्रोत्सर्गः किमुन्कर्षस्यागो वाद्यो ऽच पूर्ववत् । अन्वहिन्वयोरत्तमाहपञ्चत्योर्विधौ ॥ १६ ॥ वाक्यभेदािकष्टानामन्येषां कर्मणां विधिः । तस्मादारायवच्छेषत्याग उत्सर्ग इषताम् ॥ १७ ॥

अस्यहीनेषु पञ्चशारीयनामकः कश्चित पञ्चाहिवशेषः । स पञ्चसु वर्षेष्वनुष्ठेयः । तच प्रथमे वर्षे विशाखानश्च युक्तायाममावास्यायां सप्तदश स्त्रीपश्चः
सप्तदशोश्चाण्य विहितास्तेषु सर्वेषु पर्यमिकृतेषु प्रोश्चितेषु च सत्सु स्त्रीपश्चामालम्मं पुंपश्चामुल्सर्गे चाम्नाय पुनिर्द्वतीये तृतीये चतुर्थे च वत्सरे तथेवानुष्ठानमाम्नाय पश्चादाम्नायते चीस्त्रीनेकैकिस्मिन्नहत्यालमेरन् पञ्चोत्तमे ऽहनीति ।
तच वत्सरचतुष्टयगतासु चतमृषु अमावास्यासु यो ऽयं पश्चामुल्सर्गस्तच कर्मशेषत्यागो न भवति किंतृत्कषः । चीस्त्रीनिति वाक्येनालम्भस्याभिधानात् । यथा
पूर्वे प्राजापत्यानामालम्भोत्कषस्त्रयाचापि युज्यत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ चीस्त्रीनेकैकस्मिन्नहत्यालभेरिन्नत्यच पर्यमिकरणानन्तरभाविनं प्राप्तमालम्भमनूद्येकाहत्यांचवगुणयोर्विधी वाक्यं भिद्येत तथा पञ्चोत्तमे ऽहन्नित्यचोत्तमाहत्वपञ्चलयोर्विधी
वाक्यभेदः । तस्मात्रनुण्डयविशिष्टानामन्येषां कर्मणां विधिरभ्युपेयः । तथा सत्यारस्थपश्चत्यायेन सप्तदशेश्चाणः पर्यमिकरणप्रोक्षणाभ्यां समापनीयाः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥ दश्येये चाभिषेचनीये तः

द्शपेये चाभिषेचनीये तन्त्रं भिदायवा। क्रयसाहित्यतस्त्रन्त्रं कालभेदेन भिचता ॥ १८॥

राजमूये दशपेयाभिषेचनीयसंज्ञको हो सोमयागी। तयोरङ्गानुष्ठानं तन्त्रेण कार्यम्। कृतः। क्रयसाहित्यात्। सह सोमी कीणात्यभिषेचनीयदशपेययोरिति श्रूयते। तथा सत्यभिषेचनीयस्य यदा सोमकयः तदा दशपेयस्यापि सोमे केत्रे सित क्रयात् पूर्वभाविनां दशपेयाङ्गानामपक्षात् तन्त्रं स्यादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ भिन्नकालीनयोरभिषेचनीयदशपेययोरङ्गानां भेदो युक्तः। संसृपाख्याभ्यो दशभ्य इष्टिभ्य कर्ष्वमपराह्मे दशपेयस्योपक्रमस्ताभ्यः प्राचीने ऽत्यन्तव्यवहिते काले ऽभिष्वनीयः। न च क्रयसाहित्यमस्ति। सद्यो दीश्चयन्ति सद्यः सोमं क्रीणनीति दशपेये क्रयस्य सद्यःकालर्वावधानात्। सह सोमाविति वचनेन क्रयार्थोपसंवादे साहित्यं विविश्चतम् । तसादुभयोरङ्गानां भेदः॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

निष्कासावभृषे विप्रकर्षो ऽय प्रतिपादनम् । उतार्थकर्मे पशुवदाद्यो ऽवभृषशन्दतः ॥ १९ ॥ कर्मान्तरं तदापि स्यात्प्रतिपन्निः प्रयाजवत् । प्राधान्यायार्थकर्मे स्यात् तद्यावभृषधर्मकम् ॥ २० ॥

चातुमीस्ययागेषु वरुणप्रधासेषु वारुणीमामिद्यां प्रकृत्येदमास्रायते । वारुण्या निष्कासेन तुषैश्वावभृथमवयन्तीति । अचायं प्रयोगप्रकारः । वरुणप्रधासेषु नव हवींषि तेष्वष्टमं हविवीरुण्यामिद्या नवमं हविः काय एककपालः वारुण्यामा-मिक्षायां यविष्टिनिर्मितं मेषमवद्धाति । तत आमिद्यासंयुक्तं मेषं सर्वमवदाय हुना तत एककपालेन प्रचर्य भाणडिलप्तेन वारुण्यामिद्याया निष्कासेन यवतुषै-श्वावभृथमनुतिष्ठतीति । तच संश्यः । किं वारुण्यामिद्याया एकमंशं यवमयमे-षसहितं पूर्व प्रदाय पश्चादेककपालप्रचारादृश्चे निष्कासरूपांशान्तरेण तुषैः प्रच-

रितव्यमित्येवं प्रचारस्य विप्रवर्षः । उत कमीन्तरम् । तचापि किं प्रतिपित्तिकमें आहोस्विद्येकमेंति । तच विप्रवर्षे इति तावत्राप्तम् । कुतः । पणी तथादृष्टलात् । प्रातःसवने वपया प्रचयं तृतीयसवने दृदयाद्यङ्गः प्रचार इति सवनीयपणी यथा प्रचारविप्रवर्षः तदद्वापीत्याद्यः पष्टः ॥ तथा सत्यवभृषण्यद्वियर्थ्यं स्यादतः कर्मान्तरमिति पष्ठान्तरम् ॥ तदापामिष्ठाह्विः शेषस्य निष्कासस्यास्मिन् कर्मणि हिवद्वायोगात् प्रयाजशेषन्यायेन प्रतिपित्तः स्यात् । यथा प्रयाजशेषेण हवींष्य-भिघारयतीत्यच शेषं संस्कृतमिभघारणं तथाचापि निष्कासः संस्कृतयत इति प्राप्ते व्रूमः ॥ तस्मिन् पष्ठे निष्कासस्य संस्कार्यद्रव्यतेन प्राधान्याचिष्कासमिति विभक्तिव्यययः स्यात् । छतो ऽवभृषस्य प्राधान्यायार्थकर्मत्वमेष्टव्यम् । यदि चातुमी-स्येषु नास्यवभृषः तदा तद्यमीतिदेशाय तचामनिर्देशोक्तिरन्यदीयद्रव्यशेषस्यापि कर्मान्तरे विनियोगो वाचनिकः । तस्माद्र्थकर्मे ॥

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

प्रायणीयस्य निष्कासे यो निर्वापो ऽर्थकर्म तत्। निष्कासप्रतिपत्तिर्वीदयनीयस्य संस्कृतिः ॥ २१ ॥ उताद्यः पूर्ववन्मैवं मुख्यस्य प्रकृतत्वतः। मध्यो ऽस्तु नोपयोक्तव्यसंस्कारस्य गुरुवतः ॥ २२ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। प्रायणीयस्य निष्कास उदयनीयमभि निर्वपतीति। श्रव पूर्वन्यायेन निष्कासद्रव्यकमुद्यनीयसमानधर्मकमर्थकर्मेत्याद्यः पश्चः ॥ मुख्यस्यै-वोदयनीयस्य प्रकृतलाङ्किसप्रकरणासातावभृषधमीतिदेशवत् उदयनीयधमीति-देशासंभवासार्थकर्मत्वम् । तर्हि निष्कासप्रतिपत्तिरिति मध्यमः पश्चो ऽस्तु ॥ सो ऽपि न संभवति उपयुक्तसंस्कारादुपयोष्ट्यमाणसंस्कारस्य गरीयस्वात् । तसादु-दयनीयस्य संस्कारः ॥

॥ इति जैमिनिन्यायमालाविस्तर एकादणाध्यायस्य वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ वेद्यादिर्मुख्यकाले स्यात्स्वकाले वेतराङ्गवत् । मुख्यकाले न पूर्वेद्युरित्याद्युक्तेः स्वकालतः ॥ १॥

वेदिवेंद इथ्मा वर्हि रित्यादेः संपादन रूपमङ्गानुष्ठानं प्रधानस्थैव काले कर्तव्यं प्रया-जाद्यङ्गेषु मुख्येन सह देशकालक वैंक्यस्य निर्णिति वादिति चेत् ॥ न कालादिभेदस्य वाचिनक तात् । पूर्वेद्युरमावास्यायां वेदिं करोतीत्यादिः कालभेदः । अपस्ववभृ-येन चरनीत्यादिः देशभेदः । अभी सौनामण्यां च दक्षिणाभेदात् कर्तृभेदः । वड-वा दक्षिणेति सौनामण्यां श्रुतम् । तसाडेद्यादौ स्वस्वकालादयो दृष्टव्याः ॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

प्रतिकमे पृथक्कायेमाधानं यदि वा सकृत्। अन्याङ्गवत् पृथङ्मेवं स्वकालनसमन्तः॥२॥

वसन्ते ब्राह्मणो ऽग्निमाद्धीतेति विहितमाधानं प्रयाजाद्यङ्गवत् प्रतिकर्म पृ-यक्कार्यमिति चेत्॥ न। आधानस्य स्वातन्त्येण वसन्तादिकाले विहिते तत्तकर्मका-लेषु पृथगनुष्ठानायोगात् । स्वकाले ऽनुष्ठितस्य सर्वकर्मणि संवन्धः समानः । न च प्रकरणेन विशेषो नियन्तुं शक्य आधानस्यानारभ्याधीतत्वात् । आहवनीये जुहोतीत्यादिवाक्येन वैष्टिकपाशुकसौमिकदार्विकहोमेषूपयोगः साधारणः प्रति-पाद्यते । तस्मात्रन्त्रेणानुष्ठेयम् । यद्यपाधानं नेष्ठ्यादिकर्मणां साक्षादङ्गं तथापि पृथक्पलामावादाहवनीयादिहारा कर्मोपकारत्वाद्याङ्गवमभ्युपेत्येयं चिन्ता ॥

तृतीयाधिकरणमारचयित ॥ अपीषोमीयमुख्येषु यूपी भिन्नो ऽच तन्त्रता। उपदेशातिदेशाभ्यां भिन्नो नो कालभेदतः ॥ ३॥ ज्योतिष्टोमे पश्चो ऽगीषोमीयसवनीयानूबन्ध्यास्त्रयो विहिताः। तेषु यूपभेदी युक्तः । कुतः । श्रमीषोमीये प्रत्यक्षवचनेन तदुपदेशादितरयोश्वीदकाभ्यामितदे-शादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न तावदगीषोमीयपशोः काले यूपस्योत्पिक्तः किंतु ततः प्रा-गेव यूपोत्पित्तकालः । दीश्चासु यूपं छिनित्त कीते राजनीति तत्कालविधानात् । तत श्राधानवत् सर्वार्थतं संभवति। यथा स्वकाले संपन्नमाधानं तत्तव्वाक्यविशेषे-स्तेषु तेषु कमेसु तथा स्वकाले छेदनादिना निष्पन्नो यूपः प्रत्यक्षचोदकोक्तिभ्यां तच तच विनियोज्यः । तसात् तन्त्रेण यूपः संपाद्यः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

संस्कारास्त्रश्रणाद्याः किं भिन्नास्तन्त्रेण वायिमः। पशुकालनतो मैवं यूपन्वापादका यतः॥४॥

तश्चणपर्यूहणादयो यूपसंस्काराः पशुकालीनलात् नियोजनादिवत् विषु पशुषु भेदेन कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। छेदनवत्तश्चणादीनामपि यूपकालीनलात्।
न खलु यूपो नाम किश्चल्लोके प्रसिद्धः पदार्थो ऽस्ति येन तस्य छेदनमाचेण
तिर्द्धाः कृतार्थः स्यात् किं तिर्दे छेदनतश्चणादिना यूपसंज्ञामाश्चित्येव विधीयते। तथा सित यैश्छेदनतश्चणादिसंस्कारैर्यूपलमापाद्यते ते सर्वे छेदनकाल एवानुष्ठेयाः। तस्मान्निष्विप पशुषु यूपछेदनवत्तश्चणपर्यूहणादयस्तन्त्रेणानुष्ठेयाः॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

स्वरुभिन्नो ऽथवेकः स्यादस्वकालन्तो भिदा। प्राथम्यमेकशकले तन्त्रं स्यादिवशेषतः ॥ ५॥

शकलः स्वरुरियुच्यते स च भिन्नेषु पशुषु भिन्नः संपाद्यः। कुतः। श्रस्वकाल-त्वात्। न हि यूपस्येव स्वरोः कश्चित्रातिस्विकः कालः श्रूयते। ततः स्वरुणा स्विधितिना वा पशुमनक्तीत्यञ्जनकालीनतादञ्जनवद्गेद इति प्राप्ते श्रूमः॥ यः प्र-षमः परापतेत्त स्वरुः कार्ये इति श्रुतम्।प्राथम्यमेकस्मिन्नेव शकले युक्तंस च शक- लो यूपकालीनः पशुविशेषसंबन्धे हेतुमलभमानो यूपवत्तन्त्रेण सर्वेषु पशुषूपक-रिष्पति ॥

# षष्टाधिकरणमारचयति ॥

अहर्गणे विषाणायास्यागो ऽहोः किं विकल्पते। किंवा नियम्यते ऽन्ये ऽहि स्यादाद्यो बाधसाम्यतः ॥ ६ ॥ कण्डूयनं न हस्तेन श्रुतमधीतु तद्ववेत्। श्रुतबाधाद्यं तस्य बाधो ऽतो ऽन्ये नियम्यताम् ॥ ७ ॥

कृष्णविषाणया कगरूयते। नीतासु दिश्चणासु चात्वाले कृष्णविषाणां प्रास्यनिति ज्योतिष्टोमे श्रुतं प्रासनमहर्गणे दिचिराचादी चोदकप्राप्तम्। तच प्रथमे चरमे वाहीत्येवं विकल्यते। कृतः। उभयच बाधसाम्यात्। यदि प्रथमे ऽहि प्रास्येत्तदानीमुत्तरेष्वहःसु चोदकप्राप्तं दिश्चणानयनात्राचीनं विषाणया कगरूयनं वाध्येतः। चरमे ऽहि तत्रासने पूर्वेष्वहःसु दिश्चणानयनादूर्धं हस्तेन कगरूयनं चोदकप्राप्तं बाध्येतः। तस्मात्समबललेन विकल्प इत्येवं प्राप्ते ब्रूमः॥ न हि हस्तेन कगरूयनं किज्वच्छुतं किंतु विषाणायां त्यक्तायामथीत्यायते। कामं तस्य बाध्येतः। श्रुतं विषाण्या कगरूयनमवाधितुं चरमे ऽहि प्रासनं नियम्यते॥

# सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

नानावीजेषु यागेषु वाग्विसर्गश्च पूर्ववत् । शङ्किते तडिधौ न स्याद्विधिले तदुत्तरम् ॥ ৮॥

राजसूये नानावीजयुक्ता यागाः श्रुताः । श्रयये गृहपतये पुरोडाश्रमष्टाकपालं निर्वपति कृष्णानां वीहीणां सोमाय वनस्पतये श्यामाकं चरुमित्यादिना । प्रकृतौ प्रणीताप्रणयनकाले नियमिताया वाचो हविष्कृदाह्यानकाले विसर्गः श्रुतः स चाच चोदकप्राप्तः । तच प्रथमे चरमे वा हविषि हविष्कृदाह्यानकाले वा-

ग्विसर्गो विकल्पित इति पूर्वः पक्षः। अनेयं पूर्वपिक्षणो उभ्यधिका शङ्का। हस्तेन कग्रद्भयनं न विहितं वाग्विसर्गस्तु विहित इति। तचेदमुत्तरम्। विहितस्य वा-द्भियमस्यावधित्वेनायं हिवष्कृदाह्नानकालीनो वाग्विसर्गो ऽनूद्यते रागप्राप्तना-नासौ विधीयत इति। तसात्प्रासनविद्यसर्गो ऽपि चरमकाले नियम्यते॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पशुकाले पुरोडाशकाले वा वाग्विसर्जनम् । तन्त्रिवादादिमो ऽन्यः स्याद्याग्यमात् कर्तृसंस्कृतिः ॥ ९ ॥

यद्यपि पशौ हिवष्कृदाह्यानं नास्ति तथापि कृत्वाचिन्तेयं तत्र पशौ हिवष्कृ-दाह्यानकाले वाग्विसर्जनीया । कृतः । पशोस्तिन्तित्वात् पशुपुरोडाशस्य प्रसंगि-त्वेन पशावनुष्ठितेरेवाङ्गेरूपकारिसडेरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ वाग्यमो नाहष्टार्थः किंतु तत्कर्तृसंस्कारार्थः । तथा सित पुरोडाशे तदभावे सत्यसंस्कृतकर्वा तदनुष्ठानं प्रस-ज्येत । तस्मान्नियतां वाचं पुरोडाशस्य हिवष्कृदाह्यानकाले विमृजेत् ॥

# नवमाधिकरणमारचयति ॥

किमियमोकः सर्वान्ते मुख्यान्ते वायिमो यतः। योगे सर्वार्थता मैवं मुख्यार्थो ऽसी तदन्तिमः ॥ १०॥

अपिचयने योगिवमोकावग्रेः श्रुतौ । अपि युनन्मीति मन्त्रहोमो योगः । इमं स्तनिमिति मन्त्रहोमो विमोकः । स च साङ्गप्रधानिवषयः सर्वप्रयोगानो कर्त्तव्यः । योगस्य सर्वार्थतेन मध्ये तिष्ठमोकासंभवादिति प्राप्ते बूमः ॥ पन्निभियुनिक्ति पाङ्को यज्ञो यावानेष यज्ञस्तमाप्तोतीत्यनेन मोचने यज्ञप्राप्तिवचनेन योगस्य प्रधानार्थतावगमात् प्रधानकर्मणो ६ नो विमोकं कुर्यात् । तदेवाधिकरणम् वार्विककारमनेनारचयति ॥

व्यत्यस्ती तावुभी पश्चावृत्यसावविशेषतः।
सर्वार्थतं गुणे भाति सर्वान्ते ऽतो विमोचनम् ॥ ११ ॥
प्रधानान्ते विमोक इति यो भाषे सिज्ञान्तः स एवाच पूर्वः पश्चः। ऋषिं युनिज्ञ शवसा घृतेनेति जुहोत्यिपिमेव तद्युनस्तीति। एतद्योगस्योत्पिस्तवाक्यम्।

पञ्चभिर्युनक्तीति गुणविधिः। तच न तावद्गयत्ती प्रधानगामी योगः इत्यस्यार्थस्य गमको विशेषो ऽस्ति। गुणविधिशेषे ऽपि यज्ञश्रन्थो न प्रधानमाचलमाचष्टे किंनु साङ्गम्। तसाद्योगस्य सवीर्थनात् विमोको ऽपि सवीन्ते कर्तव्यः॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

उपसन्कालसुब्रह्मस्या गर्से भिद्यते न वा। प्रधानभेदाङ्गेदः स्यात् कालभेदान्न भिद्यते ॥ १२ ॥

अहर्गणेषूपसत्कालीनं मुबद्धायाद्वानं प्रधानभेदाद्विद्यत इति चेच पूर्वकाली-नतया यूपन्यायेन तन्त्रतात् ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सुत्याकालीनमाह्यानं तन्त्रं स्याद्मिद्यते ऽथवा । यूपाहुतिनयात्तन्त्रं सुत्याकालतया भिदा ॥ १३॥

अहर्गणेषु प्रथममुत्यासंनिधी कृतमिष सुब्रह्मएयाह्यानं सर्वेष्वहःसूपकरोति। यथा यूपेकादिशन्यां दृष्टिगोचरे देशे कियमाणाज्याहुतिः सत्यप्रधादेकयूपसिन्धी सर्वेषामुपकारस्तवदिति प्राप्ते बूमः ॥ अत्यसुत्याकालीनेनाह्यानेनाच नास्त्युपकारः कालविशेषस्यापि तत्रयोजकत्वादन्यथा यहादीनामिष तन्त्रत्वापन्तेः। तस्मादा-ह्यानं भिद्यते ॥

#### हादशाधिकरणमारचयति ॥

देशपावर्तिजो ऽन्यस्मिन् प्रयोगे ऽन्य उतैन्छिकाः। भुक्त्यर्थपर्णवत् ते ऽन्ये वासीवत् ते स्युरैन्छिकाः॥ १४॥

समे यजेतेत्युक्तो देशः । जुद्धादीनि पाचािषा । अध्वर्युप्रमुखा ऋतिजः । ते चै-कस्मिन् प्रयोग उपयुक्ता निरिष्टकात्वाच प्रयोगान्तरमहैन्ति । इष्टाचिर्गता निरि-ष्टाः कुत्सिताः । निरिष्टा निरिष्टकाः पुनः प्रयोगानही इत्यर्थः । यथा भोजन उ-प्युक्तं कदलीपलाशादिपर्णं प्रक्षात्यापि न पुनः शिष्टाः तत् स्वीकुवैन्ति तथा-चायन्ये देशादयः प्रयोगान्तरे संपाद्या इति प्राप्ते बूमः ॥ यथा वस्त्रं पूर्वदिने प्रावरणायोपयुक्तमपि दिनानारे निरिष्टकं न भवति शिष्टास्त्रश्वासो दिनानारे स्वी-कुर्वेन्ति तहदचापि द्रष्टव्यम्। इदं निरिष्टकिमदं नेत्यच शिष्टाचार एव प्रमाणं शि-ष्टाच्य देशादि नियंमेन न त्यजन्ति। तसादैच्छिकाः ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

मा भूदत्यत्वनियमः पाचे तन्त्रं किमैच्छिकम् । नियतं वायिमो देशवन्मैवं प्रतिपन्नितः ॥ १५॥

देशपावर्तिजां साधारएयेनान्यतिनयमे निवारिते सित पुनः पाचेषु नियमानियमसङ्गावश्चिन्यते । प्रथमप्रयोगे यान्युपयुक्तानि पाचाणि तान्येव प्रयोगान्तरेष्वित नियमो नास्ति उतास्तीति संशयः । यथा देशे कर्तृषु च त एवेति
नियमो नास्ति ऐच्छिकस्योक्तत्वात् तथा पाचेष्वपीति चेत्॥मैवम् । आमरणं पाचाणां धारणीयत्वात् । आहिताग्निमग्निर्देहन्ति यञ्चपाचेश्वेति प्रतिपन्निविधानेनामरणं धारणमेव गम्यते । ननु पाचेरिति तृतीययार्थगुणभावावगमाद्येकमेदं न तु प्रतिपन्तिः । तथा सित पाचान्तरेरिप दाहसिङ्केने धारणनियम इति चेन्मेवम् । दिख्णे पाणो जुहूमासादयतीति द्वितीयया प्रतिपाद्यत्वावधारणात् ।
पूर्वेषामेव धारणम् । तसात् सर्वेषु प्रयोगेषु पाचाणां तन्त्रम् ॥

चतुर्दशाधिकरग्रमारचयति ॥

किं पौर्णमासमारभ्य यहाधानमियं धृतिः। प्रकृत्यर्थतयाद्यः स्थान्मरणानियमात्परः ॥ १६ ॥

अनारभ्याधीतानां पाचाणां प्रकृतिगामितया पौर्णमासीमारभ्य धारणमिति प्राप्ते बूमः ॥ आधानकाले पवमानेष्टिषु चोदकप्राप्ततात पाचाण्याधानमारभ्य धारियतव्यानि । अन्यथा आधानपौर्णमास्योर्मध्ये यजमानस्य कदाचिन्मरणे पाचाभावेन दाहाभावप्रसङ्गात । तस्मादाधानमारभ्य धारणमित्यपरः पक्षो ऽभ्यु-पगन्तव्यः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्यप्रचारः किमार्भवे शस्त्रिसोमतः ।
जर्धं वा विकृतौ वोत परस्तात् सर्वसोमतः ॥ १७ ॥
आर्भवे चोदकादुः स्वासित्रभ्यां तदनन्तरः ।
श्रुतिवाधस्तदा तस्मानृतीयो विकृतित्वतः ॥ १६ ॥
पश्वो न हि सोमस्य विकारा अविशेषतः ।
उक्तवात् सर्वसोमानामुपरिष्टात्रचर्यते ॥ १९ ॥

वाजपेये सप्तदश्याजापत्यपशुप्रचारस्य काले चतुर्धा संशयः । तच तावदयं प्र-योगक्रमः। तृतीयसवने प्रथममार्भवः पवमानः। ततो वैश्वदेवयहपर्यनाः शस्त्र-वनः सोमाः। ततो ऽशस्त्रिषु अवशिष्टेषु सोमयहेषु प्रचीर्थेष्विपिष्टोमसास ज-र्धमुक्थ्यादयः सोमविकारा इत्येवं स्थिते प्राजापत्यपशूनामार्भवकाले प्रचारः। कुतः। प्रकृतौ तस्य पशुप्रचारकालनेन चोदकप्राप्तनादित्याद्यः पश्चः॥ उपरिष्टात्नो-मानां प्राजापत्यैश्वरनीति वचनेन सोमयहप्रचारादूर्धः कालो विधीयते । यदि प्रातःसवनमाध्यन्दिनसवनसोमेभ्य ऊर्ध्वनमार्भवकालस्यास्तीति योज्येत तदा चोदकेनैव तत्कालप्राप्नेर्वचनमनर्थकं स्यादतस्तृतीयसवनसोमानामुपरीति वक्त-यम्। यदि तत्र सर्वेसोमानामुपरीति विवस्थेत तदा चोदकप्राप्तः कालो विकृ-ष्यते। ततः प्रत्यासत्तये शस्त्रिणां वैश्वदेवयहान्तानां सोमानामुपरीति द्वितीयः पक्षः ॥ उपरिष्टात्सोमानामित्यविशेषप्रवृत्ता श्रुतिः कतिपयसोमोर्ध्वेतविवद्यायां वाध्येत। तसान्छस्तवतां तदहितानां च सोमानामुपरिष्टादिपिष्टोमे यज्ञायिज्ञय-सासा संस्थिते स प्रचारः कार्यः तस्य विकृतिकालनात् प्राजापत्यपशूनां च विकृ-तिरूपलादिति तृतीयः पक्षः॥ सोमविकाराणामेवायं कालः पश्वस्तु न सोमवि-काराः। तसादविशेषवचनानुसारेण प्राकृतानां वैकृतानां च सर्वेषां सोमानामुप-रिष्टात् प्राजापत्यपशुप्रचार इति सिङ्घानाः ॥

षोडशाधिकरणमारचयित ॥ सवनीयपुरोडाशे देवोत्कर्षो न विद्यते । ऋस्ति वा पश्वनङ्गताचान्वयाभावतो ऽस्ति सः ॥ २० ॥ ज्योतिष्टोमे सवनीयपशुस्तन्त्री सवनीयपुरोहाशः प्रसङ्गी। तस्मिन् पुरोहाशे देवता आस्राताः भृज्जिसन्द्राय हरिवते धानाः पूषस्तते करम्भमित्यादिना। तत्र देवतावाचिनां हरिविदिन्द्रपूषस्तदिन्द्रादिपदानामुक्तर्षो विषयः तस्य चैवं संभावनाय सवनीयपशिस्तावदनुयाजा उत्कृष्यते। आग्रिमारुतादूर्धमनुयाजिश्वरन्तीत्यनुयाजानामाग्रिमारुतश्कादधस्तनं स्वकालं निवार्योधिकालस्य विहितत्वादुकृष्ठेष्वनुयाजेषु तदुत्तरकालीनः सूक्तवाको ऽ श्रादुकृष्यते तस्मिश्च सूक्तवाको देवतावाचीनि पदानि प्रयोक्तव्यानि। प्रसङ्गिनः पुरोहाशस्य पृथक्सूक्तवाको नास्ति। ततः
पश्चन्यसूक्तवाकोत्कर्षेण पुरोहाशसंविद्यदेवतावाचिपदोत्कर्षः संभावितः। स
चोक्तर्षो नास्त्रीति तावस्राप्तम्। कुतः। तासां देवतानां पश्चनङ्गत्वत्॥ मैवम्। सूकवाकमन्तरेण पृथगुचारितानां देवतापदानामन्वयाभावात् सूक्तवाके तस्त्यन्वयः। तथा हि अग्निमद्य होतारमवृणीतायं यजमान इत्यस्मिन्याशुके सूक्तवाके भृज्जकिन्द्रायहरिवते धाना अयं यजमान इत्यस्त्यन्वयः। तस्मादुक्तर्षो ऽस्त्रीति राज्ञानः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तर एकादशाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ सोमापीण्णादिके तन्त्रमङ्गानामुत भिन्नता । तन्त्रं फलैक्यतो मैवं दक्षिणाकर्तृभेदतः ॥ १॥

राजसूये श्रूयते। सोमापीषा एकादशकपाल ऐन्द्रापीषाश्वरः पीषाश्वरः श्या-मो दक्षिणेति। श्रामावैषाव एकादशकपाल ऐन्द्रावैषावश्वरुर्वैषावस्त्रिकपालो वा-मनो दक्षिणेति। तत्र हयोस्त्रिकयोस्तन्त्रेणाङ्गानुष्ठानम्। कुतः। कृत्वस्य राजसूयस्य फलैकलेन तदेकदेशयोरनयोरिप फलैकलात्। न च दर्शपूर्णमासयोरिवाच का-लभेदो ऽस्ति येनापवादः शङ्क्योतेति प्राप्ते त्रूमः॥श्यामवामनयोदेश्विणयोभेदेन ता-भ्यामानतानां कर्तृणां भेदादङ्गानि भिद्यनो ऽ हितीयाधिकरणमारचयति ॥

राजमूये प्रक्रमस्यकर्तारो नियता न किम्। नियता वा दिख्यानां भेदादिनयता अमी ॥२॥ अनेकसमुदायात्मराजसूयाय ते वृताः। आदौ तेन नियम्यन्ते विशेषे दिख्याभिदा ॥३॥

राजसूयस्य प्रक्रमे ये कर्तारस्त एवासमाप्तेने नियम्यन्ते दक्षिणादिभेदेन कर्तृभेदस्य पूर्वमुक्तत्वात् । तथा च यया दक्षिण्या ये परिक्रीतास्ते तदीयकर्मानुतिछन्तु इतरिसन्कर्मणि दक्षिणान्तरेण ते वान्ये वा परिक्रीयन्तामिति प्राप्ते ब्रूमः ॥
अनेन राजसूयसंज्ञकेन कर्मसमुदायेन मां याजयेत्येवमादौ यजमानेन वृतत्वात्
आसमाप्तेस्त एव कर्तारः । ईहण्यमेव वरणं न्याय्यं समुदायस्यैकफलतात् प्रतिकमें पृथ्यवरणे गौरवात् कदाचिह्नरीतव्यानामलाभे विद्यप्रसङ्घाच । कर्चैक्ये ऽिप कर्तृत्वधर्मविशेषे दक्षिणाभेद उपयुज्यते । पूर्वकर्तृताधिष्ठानभूता एव वामनेन क्रीताः सन्त आयाविष्णवादिचिकं कुर्युः । अयुतेन क्रीताः सन्तो ऽिभषेचनीयिम-ति कर्तृत्वधर्मविशेषः । तस्मान्वियताः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

अवेशवङ्गतन्त्रतं भेदो वा लिङ्गतो ऽियमः। नोत्पत्तौ दक्षिणाभेदाल्लिङ्गं वाह्यप्रयोगगम् ॥ ४॥

राजमूयप्रकरणे श्रूयते दिशामवेष्टयो भवन्तीति। ताश्चावेष्टय उत्पत्तिवाक्येरेव-माम्नायन्ते। आयेयमष्टाकपालं निर्वपति हिर्एयं दक्षिणेन्द्रमेकादशकपालमृषभी दिख्णा वैश्वदेवं चरुं पिशङ्गी पष्टीही दिख्णा मैचावरुणीमामिखां वशा दिख्णा वार्हस्पत्यं चरुं शितिपृष्ठी दिख्णिति। तास्ववेष्टिषु तन्त्रेणाङ्गानामनुष्ठानम्। कुतः। तिलङ्गात्। यदि बाह्मणो यजेत बार्हस्पत्यं मध्ये निधायाहुतिमाहुतिं हु-त्वा तम्मिधारयेद्यदि राजन्य ऐन्द्रं यदि वैश्यो वैश्वदेवमिति। तच मध्ये निधानं प्रयोगेक्ये लिङ्गं तदैक्याच्च तन्त्रमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ उत्पत्तिगतेन दिख्णाभेदेन प्रयोगभेदावगमादङ्गानां भेदः लिङ्गं तु वहिःप्रयोगविषयम्। ऋस्ति च प्रयोगह-यम्। राजमूयप्रकरणपाठादन्तःप्रयोग एकः। न च प्रकरणादुक्षधः कर्तृ शक्यः

राजमूयाङ्गभूतदिग्बास्थापनिमित्तोन्मादपरिहार इपेणार्थवादेन तत्संबन्धावगन्मात्। तथा च श्रूयते। ईश्वरो वा एष दिशो ऽनून्मदितोः। यं दिशो ऽनु ब्यास्थापयिना। दिशामवेष्टयो भविना। दिश्लेव प्रतितिष्ठत्यनुन्मादायेति। राजसू-याइहिः प्रयोगस्तु एतयाचाद्यकामं याजयेदिति विहितः। न चासौ राजसूयानः-पाती यदि ब्राह्मण इत्यादिना वर्णसंयोगावगमात् राजसूये च ब्राह्मणवैष्ययोर-निधकारात्। तस्माइहिः प्रयोगे तन्त्रमन्नः प्रयोगे भेद इति निर्णयः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पवमानेष्टिहिवषां तन्त्रं भेदो ऽथवायिमः। साध्यदेशाद्यभेदाची काम्ये भेदोक्तितो ऽन्तिमः॥ ५॥

आधानप्रकरणे पठ्यते। अपये पवमानायाष्टाकपालं निर्वपेदयये पावकाया-यये शुचय इति। तेरेतेईविभिः साध्यस्यायेरेकलाद्देशाद्यभेदाचाङ्गानां तन्त्रमिति प्राप्ते बूमः॥ यः कामयेतोत्तरं वसीयान् स्यामिति तस्यायये पवमानाय निरू-याथ पावकाय शुचये चोत्तरे हविषी समानविद्देषी निर्वपेदिति वचनात् का-स्यप्रयोगे प्रथमस्य हविषो ऽङ्गभेदः उत्तरयोस्तन्त्रं नित्यप्रयोगे तु चयाणां त-न्त्रम्॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

हादशाहे सदीश्रोपसदहे दिनमानकम्।
शतचयं हादश वा षट्चिंशहायिमो यतः ॥ ६॥
एकैककर्मेणो ऽहो ऽस्य ज्योतिष्टोमविकारता।
एकैकं तदनुष्ठानं दिनानां पच्चविंशतिः॥ ९॥
स्रहां हादशता स्रुत्या मध्यपश्रस्तदापि किम्।
काया हादश साद्यस्काश्रतुष्कानामृत चिकम्॥ ६॥
एकैकस्यैव यागस्य विकृतत्वादिहादिमः।
स्रमुख्यकालाङ्गवाधाचतुष्कं भिद्यते चिधा॥ ९॥

दीक्षा उपसदः सुत्याः प्रत्येकं बादश श्रुताः । साङ्गस्य बादशाहस्य षट्चिंशहिवसा मनाः ॥ १०॥

डादशहस्यैकेकमहः पृथक्कमे तिसंश्व सदीश्वस्य सोपसत्कस्य समुत्यस्य ज्योतिष्टोमस्य विध्यन्तो ऽतिदिष्टः। श्वितिदिष्टानामुपसदां दीश्वाणां च प्राकृतसंख्यावाधनात पृथ्यडादशलं श्रुतं ततो दीश्वोपसद्यं चतुर्विशतिदनानि मुत्यार्थमेकं
दिनिमिति पञ्चविंशितः। ईहशस्य कमेविशेषस्य श्रद्धां डादशिभरावृित्तिभः शतवयं स्यादित्याद्यः पश्चः॥ तथा सित श्रद्धां डादशलं श्रूयमाणं वाध्येत तस्माद्द्यादश दिवसा इति मध्यमः पश्चः॥ तदापि दीश्वोपसद्यामुपेतस्यैकेकस्याद्दः साङ्गज्योतिष्टोमविकारवात्तसर्वे सद्य एव कार्यमित्येकः पश्चः। प्रकृतौ दीश्वोपसदोमुख्यकालात्रागेवानुष्टितत्वादिहापि तथेवानुष्ठानं प्राप्तम्। तच्च मुख्यकाले ऽनुष्ठाने वाध्येत । तस्मादङ्गडयस्य प्रधानस्य च डादश दिनानि विभज्यानुष्ठानिर्मित
पश्चान्तरम् । डादश दीश्वा डादशोपसद इत्यङ्गयोर्भुख्यवत् पृथ्यडादशत्वश्रत्या
घट्टिश्चरिति सिङ्घानः॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सवनीयादिकं तत्र सकृत्स्याद्मिद्यते ऽथवा। प्रयोगेक्यात्सकृत्मैवं मुख्यकाले विधानतः ॥ १९ ॥

तच बादशाहे सवनीयपश्वादिकमङ्गं दीक्षादिवत् सकृदेवानुष्ठेयम् । कुतः । बा-दशाहेन प्रजाकामं याजयेदिति प्रयोगैकावावगमादिति चेत् ॥ मैवम् । दीक्षादीना-मन्यस्मिन् काले ऽनुष्ठेयलात् । सवनीयादिकं तु मुख्यकाले ऽनुष्ठेयम् । ऋतो मुख्य-कालानां भेदाद्विद्यते ॥

# सप्रमाधिकरणमारचयति ॥

उपसन्ताल श्राह्मानं बादशहे विकारभाक्। न वाद्य उपलस्थलादबाह्रां प्रकृताविव ॥ १२ ॥ सुत्यागमनमाबस्य विवस्ना प्रकृती ततः। विकारमन्तरेणाब तिसध्येन्नेन तन्त्रता ॥ १३ ॥ उपसत्काले यसुत्रसण्याहानं प्रकृताविस्त तद्दादशाहे चोदकप्राप्तम । तस्य मुख्यकालादन्यः काल इति कृता तन्त्रं पूर्व निर्णीतम् । इदानीमन्यो ऽच ऊहरूपो विकारस्तन्त्रावापपर्यवसायी विचार्यते । विकृती प्रथमोपसिद्दिनमारम्य चयो-दशे ऽह्नि प्रथमसुत्या चतुर्दशे ऽह्नि डितीयसुत्येत्यं क्रमेण चतुर्विशे ऽह्नि चरममुत्या भवित तथा च प्रकृती चतुरह इति संख्याविशिष्टेनाहःश्रन्थेन सुत्याया उपलिक्षतत्वादचापि डादशानां सुत्यानामहःश्रन्थेनोपलक्षणीयत्रे सित तडिशेषणीभूतचतुःसंख्यास्थाने यथोचितं चयोदशचतुर्दशादिसंख्यानामूहनीयत्रेन विकाणीभूतचतुःसंख्यास्थाने यथोचितं चयोदशचतुर्दशादिसंख्यानामूहनीयत्रेन विकाणीभूतचतुःसंख्यास्थाने यथोचितं वशेषस्याहःश्रन्थस्यापि डादशकृत्व आवृत्तावर्थात् सुत्रसण्याहानस्यावापः स्थादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रकृताविन्द्रस्य सुत्यागमनमाचं विविद्यतम् । चतुरहतं वर्थप्राप्तमनूद्यते । उभयविवद्यायां सुत्यामागच्छत्येवंविधं विकारमन्तरेण चतुरहे सुत्यामागच्छत्येवाहाने ऽपि चतुरहश्रन्थस्याविविद्यताण्यात्तात्यात्रात्यात्रात्ते सुत्यामागच्छत्येवाहाने ऽपि चतुरहश्रन्थस्याविविद्यताण्यात्तात् सुत्याकारेण डादशानामेकत्वादशेषसुत्यागमनं सिध्यति । तस्मादूहरूप-विकाराभावात् पूर्वोक्ततन्त्रं सुस्थितम् ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्येषु कुम्भ्यादेर्भेदो नो वाङ्गभेदतः । भेदो मैवं विशेषाङ्गश्रपणादौ प्रभुत्वतः ॥ १४ ॥

वाजपेये सप्तदशप्राजापत्यपशुषु कुम्भ्या हृदयशूलस्य वपाश्रपएयाश्व भेदः स्यात् तत्रत्पश्वङ्गानां भिन्नत्वात् ॥ मेवम् । पश्वङ्गानां बहुत्वे ऽपि प्रौढकुम्भ्यादेईष्टार्थे श्रपणादौ प्रभुत्वात् । तस्मात्तत्वम् ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

किमैकाद्शिनेष्वस्य कुम्भ्यादेभिक्ता न वा। ऋसंदेहाय भेदो न लिङ्गादेवास्य सिश्चितः ॥ १५॥

भिन्नदेवताकेष्वेकादिशिनेषु पशुष्वेककुम्भीपाके सित किमझं कां देवतां प्रत्यु-पाकृतस्य पशोः संबन्धीति संदेहे सित प्रदानं संकीर्येत । तस्मात् कुम्भ्यादेरावाप vol. I. इति चेत् ॥ मैवम् । चिह्न्नरणमात्रेणैव संदेहापगमसिङ्घी लाघवात् । तस्माद-त्रापि तन्त्रम् ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

तत्तन्त्रं हेयमुत नो चिहूं नास्ति वसास्वतः। हेयं नो प्रतिपत्तिनात् साङ्क्येंणायदोषतः॥ १६॥

एकादिशिनेषु कुम्स्यादेर्यत्तन्त्रं निर्णीतं तत्पिरित्याज्यम् । कुतः । अङ्गानामिव वसानां चिह्नकरणासंभवेन साङ्कर्यप्रसङ्गादिति चेत् ॥ न । वसाहोमस्य प्रतिपित्तिकर्मितेन दृष्यं प्रति प्रयोजकाताभावेन तह्रव्यश्रपणार्थं कुम्भीभेदप्रयोजकातस्य दूर्रापेतालात् । न चाच दृष्यसाङ्कर्यं दोषाय भवति । व्यवस्थापकप्रमाणाभावात् । ननु तहेवताविषययाज्यार्धचीन्तेषु भिन्ना होमाः पूर्वं निर्णीताः । वाढम् । तथि-वार्धचीन्ते तङ्क्यताम् । किमायातं दृष्यसाङ्कर्ये । तस्मात् कुम्भ्यादेस्तन्त्रं न त्या-ज्यम् ॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

भिन्नजातिषु कुम्भ्यादेस्तन्त्रं भेदो ऽ थवायिमः । पूर्ववत् पाकवैषम्ये साहित्यासंभवाद्गिदा ॥ १७ ॥

एकजातिषु पशुषु यथा कुम्भ्यादेस्तन्त्रं पूर्वीक्तं तथाचापीति चेत् ॥ न । ऋवे-रङ्गानि सहसा पच्यन्ते ऋजाङ्गानि तु विलच्चेन । ततः साहित्यासंभवात् कुम्भ्या-देर्भेदः ॥

# हादशाधिकरणमारचयति ॥

तन्त्रं चतुष्कपालानां भेदो वा तन्महस्त्रतः । कुम्भीवत् तन्त्रता मैवं भेदः स्यात् प्रकृताविव ॥ १८ ॥

इदं श्रूयते। यावतो ऽश्वान् प्रतिगृह्णीयात्तावतो वारुणांश्वतुष्कपालान् नि-वैपेदिति। यथा प्राजापत्येषु कुम्भ्या महस्त्रेन तन्त्रं तथाचापि तन्त्रमिति चेत्॥ मैवं प्रकृतौ प्रतिपुरोडाशं कपालभेदेन तन्नेदस्यैव चोदकप्राप्तेः। किन्नात्यन्तविशा- लेषु कपालेषु चतुर्षु पुरोडाशानां शतेषु व्यवस्थापितेष्वेकस्थैव कपालस्थैकदेशे पुरोडाशस्थैकस्य समाप्तेने को ऽपि पुरोडाशश्चतुष्कपालः सिध्येत्। तस्मात् प्रति-पुरोडाशं कपालचतुष्कभेदः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

अवधातार्थमन्त्रः किमसकृत् सकृदेव वा। प्रहारभेदादावृत्तिः कम्मैंक्येन सकृद्रवेत् ॥ १९॥

अव रक्षो दिवः सपत्नं वध्यासिमत्यवहन्नीत्यवघाते विहितो मन्त्र आवर्तनी-यः। अवघातस्य प्रहाररूपत्वात् । प्रहाराणां च भिन्नत्वादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ तग्रुड-लिनष्यत्तिपर्यन्तत्वेनास्त्रिप्तप्रहाराभ्यासयुक्तस्यावघातस्यैककर्मत्वात् तच विनियु-क्तस्य मन्त्रस्यावघातोपक्रमे सकृदेव पाठः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

नानावीजेषु तन्मन्तः सकृहासकृद्यिमः। विशेषायहणान्मैवमवघातस्य भेदतः॥ २०॥

राजसूये नानावीजेष्टी वीजानामवघातस्याङ्गभूतो मन्त्रो ऽयमेतदर्थ इति वि-शेषस्यागृद्धमाण्लात् सकृदादी प्रयोज्य इति चेत् ॥ मैवम् । अवघातानां भि-चलेन समन्त्रताय प्रत्यवघातं मन्त्रस्यावर्तनीयलात् ॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

निर्वापादिषु तन्मन्त्राः सकृद्धेदेन वायिमः। द्रव्यकर्मैकातो मेवं संस्कारस्य पृथक्कतः॥ २१॥

दर्शपूर्णमासयोर्निवापविह्लिवनवेदिस्तरणाज्ययहणेष्वावृत्तयः श्रुताः । चतुरो मुष्टीचिवेपित। अयुजो मुष्टीन् लुनाति। विधातु पञ्चधातु वा वेदिं स्वृणाति । च-तुर्जुद्धां गृह्कातीति । तेषु निवापादिमन्त्रा विहिताः । देवस्य ता सिवतुः प्रसवे ऽश्विनोवाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्यामयये जुष्टं निवेपामीति । विहेर्देवसदनं दामीति। अर्णेस्रदसं ता स्वृणामीति । शुक्रं ता शुक्रायां धास्रे धास्रे देवेभ्यो यजुषे यजुषे गृ-

ह्यामीति च।तन्मन्ता द्रव्येक्यात् कर्मेक्याच वीद्यवघातन्यायेन सकृत्पाठा इति प्राप्ते ब्रुमः ॥ समन्त्रकप्रथममुष्टिनिवीपेण ये संस्कृतास्त्रगडुलास्तेभ्यो ऽन्ये मुख्यन्तरिन-वीपेण संस्काया अतस्त्रत्संस्कारिसङ्घये नानावीजन्यायेन मन्त्रावृत्तिः । एवं ल-वनादिषु योज्यम् ॥

# षोडशाधिकरणमारचयति।

वेदिप्रोक्षणमन्त्रः किमावन्धः सकृदेव वा।

आद्यः स्यात् प्रोक्षणिनलात् संस्कार्येकलतः सकृत् ॥ २२ ॥

वेद्यास्तिः प्रोक्षणं विहितम्। तच मन्त्र आसायते। वेदिरसि विहिषे लेति। त-च चिःप्रोक्षणिकयाया आवृत्या तन्मन्त्रस्याप्यावृत्तिरिति चेत्॥ मैवम्। संस्का-येवेद्या एकत्वेन समन्त्रकप्रथमप्रोक्षणेन तत्संस्कारिसडी पुनर्मन्त्रवेयर्थ्यात्। प्रो-क्षणावृत्तिस्तु वाचनिकीति वेषम्यम्॥

# सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

एककालीनबहङ्गकराडूमन्त्रे भिदा न वा। ऋङ्गभेदान्मन्त्रभेदो निवृत्यैकतितो न सः ॥ २३॥

ज्योतिष्टोमे कृष्णविषाण्या कण्डूयत इति प्रोक्तसाधनोपेते कण्डूयने सुपिष्प-लाभ्यस्वौषधीभ्य इत्यादिको ऽयं मन्त्रो विहितः। तत्र युगपडहुष्वङ्गेषूत्पन्नायां कण्ड्वां प्रत्यङ्गमभ्यस्यमाने कण्डूयने मन्त्राभ्यासः कार्यः। कुतः। कण्डूयितव्यानामङ्गानां भिन्नतादिति प्राप्ते बूमः॥ न ह्यङ्गणेषो मन्त्रो येन तद्भेदमभ्यस्येत् किन्तु कण्डूनिवृत्तये यत् प्राप्तकण्डूयनं तदेव कृष्णविषाणाविणिष्टलाकारेण विधीयते। विधीयमास्य तस्य कण्डूयनस्य शेषो ऽयं मन्त्रः तेन च कण्डूयनेनात्मिन निर्दुः खल्लस्याः संस्कार जलाद्यते। तत्र संस्कार्यात्मन एकत्वात् सकृत्मन्त्रपाठेन तत्सिडेनीवधातवन्मन्त्रस्यावृत्तिः। कण्डूयनं तु दृष्टप्रयोजनपर्यन्तं प्रत्यङ्गं नानावीजाव-धातवदावर्त्यताम्। तसात् सकृत्वेव कण्डूयनमन्त्रः॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

स्वप्रादिमन्त्र आवर्त्यों नो वाद्यो ऽस्तन्तरायतः। कृत्त्वोद्देशे प्रवृत्तत्वाचिमित्ताभेदतः सकृत् ॥ २४॥

दीश्चितस्य स्वप्ननद्युत्तरणवृष्टिकेदनामेध्यदर्शनिर्मित्तकास्तत्तन्मन्त्रजपाः पिटन्ताः। तमये वतपा असीत्यादिः स्वप्नमन्तः। देवीरापो ऽपां नपादित्यादिनेदीतर-ग्यमन्तः। उन्दतीर्वलं धत्तेत्यादिवृष्टिकेदनमन्तः। अवदं मन इत्यादिरमेध्यदर्शनमन्तः। यदि निद्रामध्ये प्रवोधेरल्पैर्व्यवधीयेत नदी च बहुस्रोतोयुक्ता डीपैः वृष्टिश्च विकेदेरमेध्यानि च देशैः तदा तैरन्तरायैर्निमत्तेषु भिद्यमानेषु नैमित्तिका मन्त्रा आवत्या इति प्राप्ते बूमः॥ राचिगतां कृत्सां निद्रामुह्दिश्य मन्त्रविधानानिमित्तनम्तम्। एविमत्तरचापि योज्यम्। तस्मान्नास्त्यावृत्तिः॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाणे प्रत्यहं मन्त्रो भिन्नो नो वाच विश्वमैः। प्रयाणभेदाद्भिन्नो नो गत्यैक्यादानिवृत्तितः ॥ २५॥

भद्रादिभ श्रेय इत्यादिः प्रयाणमन्तः। तस्य दीक्षितस्य विश्वमभेदेन निर्गमनभेदा-द्वेद इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ निर्गमनादारभ्य पुनः प्रवेशपर्यन्तं विश्वमव्यवधाने ऽपि प्र-योजनैक्यादेकमेव प्रयाणं ततो न मन्त्रावृत्तिः ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

Vol. I.

तन्त्रेगोपरवे मन्त्रो भिद्यते वा बहूिकतः। तन्त्रं बहूिकः पूजार्था भिन्नो ऽ सौ खेयभेदतः ॥ २६॥

सिना ज्योतिष्टोमे पीठपादचतुष्टयाकारा बाहुमाचाः खाता उपरवनामका-श्वलारो गताः। तदीयखननमन्त्रे बहुवचनं श्रूयते। रह्योहणो वलगहनो वैष्णवान् खनामीति। तच्च प्रत्युपरवं मन्त्रावृत्तौ नोपपद्यते। तसात्तन्त्रमिति प्राप्ते श्रूमः॥ एकस्मिन्नपि बहुवचनं पूजार्थमाचार्थादिष्विव प्रयोक्तं शक्यम्। खेयास्तूपरवा भिन्नाः ततः खननभेदेन तदङ्गभूतो मन्त्र आवर्तनीयः॥ एकविंशाधिकरणमारचर्यात ॥
हिविष्कृदादिमन्त्राणां सवनीयादिगामिनाम् ।
तन्त्रं न वा सहलाणै तन्त्रं नो कालभेदतः ॥ २७ ॥

सवनीयेषु पुरोडाशेषु हविष्कृन्मन्त्रश्चोदकप्राप्तः । प्राजापत्येषु पशुष्विधगुप्रैषमन्तः । कृष्णप्रीवयोः पश्चोरनुवाक्यामनोतामन्त्रो । हविष्कृदेहोति हविष्कृन्मन्तः । देखाः शिमतार इत्यिधगुप्रेषमन्तः । अये नय सुपथेति पुरो उनुवाक्या । तं स्रये प्रथमो मनोतेति मनोतामन्तः । एते चतुर्विधा मन्ताः स्वस्वविषये तन्त्रेण पठनीयाः । तथा सित सवनीयपुरोडाशानां सहोपक्रमो उनुगृह्यते । एवमुदाहरणान्तरेष्विष । तच प्राजापत्याः पश्चवः क्रतुपश्चिः सहोपक्रान्ताः । अतो विविधेष्विष पशुषु तन्त्रम् । कृष्ण्यीवौ च सहोपक्रान्तो । अतस्त्रयोः पुरो उनुवाक्यायास्त्रन्तम् । तथा मनोतामन्त्रस्यापीति प्राप्ते बूमः ॥ सवनचयगतानां पुरोडाशानां तावत् कालभेदः सुसिङः । क्रतुपश्चः प्रातराख्यन्ते प्राजापत्यास्तु पर्यप्ति कृता-ष्थिरं विलक्ष्य ब्रह्मसामकाल आलभ्यन्ते । इयोः कृष्ण्यीवयोर्मध्ये सीम्यः पशुराल्थ्यते । ततः सर्वच कालभेदेनानुष्ठानभेदात् तदङ्गभूतमन्त्राणामावृत्तः ॥

इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तर एकादशस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः । समाप्तश्चेकादशो ऽध्यायः ॥

# श्रीगगेशाय नमः

तन्त्रं इयोद्देशकालादेकादश उदीरितम् । प्रसङ्गो ऽन्योद्देशकालाज्जघन्यः सम्राच्यते ॥ ॰ ॥

श्रभ्यहितं पूर्विमिति न्यायमाश्रित्य तन्त्रप्रसङ्गप्रतिपादकयोरेकादश्रहादश्राध्या-ययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः। तन्त्रप्रसङ्गयोर्छश्र्णभेदो ऽप्यनेन सृचितो भव-ति। उभयोद्देशेन सकृदनुष्ठानं तन्त्रम्। श्रन्योद्देशेनान्यदीयस्यापि सहानुष्ठानं प्र-सङ्ग इति तद्भेदः। तस्य प्रसङ्गस्य प्रतिपादके हादश्राध्याये प्रथमाधिकरणमार-चयति॥

> पश्चर्थानुष्ठितेनीस्ति पुरोडाश उपक्रिया। स्रस्ति वा विध्यभावाची ह्यर्थेतस्त्रस्तु लोकवत् ॥ १॥

अयीषोमीयपशी यानि चोदकप्राप्तानि प्रयाजादीन्यङ्गान्यनुष्ठितानि तैः पशुपुरोडाश उपकारो नास्ति । कृतः । उपकारबोधकस्य विधेरभावात् । चोदकस्तु दर्शपूर्णमासवत् पशुरनुष्ठेय इत्येवंह्पत्वात् पशावेव तदुपकारं बोधयित । ननु पशुपुरोडाशस्यापीष्टिविकृतित्वात् तचापि चोदको ऽस्त्रीति चेत् । वाढम् । अत्र एव भिचचोदकवलात् पुरोडाशोपकाराय प्रयाजाद्यङ्गानि पृथगनुष्ठेयानीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यद्यपि पश्चर्षेः पुरोडाशस्योपकार इत्येतादृशं शास्त्रं नास्ति तथाययमुपकारोऽर्थप्राप्तो निवारियतुं शक्यते । यथा प्रदीपस्य वेदिकार्थ निर्मितस्यार्थसिद्धं मार्गप्रकाशकत्वमनिवार्यं तथा पशुतन्त्वमध्ये ऽनुष्ठीयमानस्य पुरोडाशस्य पश्चर्षेरङ्गेरूपकारः केन वार्येत । तस्माटन्यार्थेरसूपकारः ॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

आज्यभागी पुरोडाशे न स्तः स्तो वा ऽस्य चोदकः। लुप्तस्ततो न तो मैवं प्रयोगांशस्य लोपनात् ॥२॥

तौ न पश्ची करोतीतिनिवेधादाज्यभागयोः पश्चावभावेन पुरोडाशे प्रसङ्गसिङ्धिनीस्ति । ततस्ती विचार्यते । तच पुरोडाश आज्यभागी न स्त इति तावत् प्राप्तम् । कुतः । पुरोडाशविषयस्य चोदकस्य लुप्तलात् । अन्यथा प्रयाजादीनामिष पुनर्नुष्ठानापनेरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न तावत् पुरोडाशे चोदको लुप्पते वाधकाभावात् पूर्विक्तप्रसङ्गसिङ्क्ति प्रयोगवचनमेव वाधते न चोदकम् । अन्यथा प्रयाजादीनां पुरोडाशाङ्गलाभावेन प्रसङ्गसिङ्करप्यवक्तव्यत्वात् । ननु प्रयोगवाधे ऽप्याज्यभागी न स्त इति चेत् । न । आज्यभागी प्रति वाधिकायाः प्रसङ्गसिङ्करभावात् । ततः प्रसङ्गसिङ्काङ्गविषयप्रयोगांशस्येव वाधादवाधितेन प्रयोगवचनांशेनाज्यभागावनुष्ठापेते । यथा देवदत्ते यद्यदत्तयानमारूढे देवदत्तयानं निवर्तते न तु वस्त्राल-ङ्करणादिवाधनम् ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सोमे वेद्यां कृतायां यदिष्टिप्रकृतिकं भवेत्। तत्र कार्येष्टिकी वेदिने वा वेदिस्तु सीमिकी ॥ ३॥ प्रचाराय हिवःसादनाषा कार्येष्टिकी पृथक्। मैवं सादनमप्य कर्तुं शक्यं ततो न सा ॥ ४॥

साङ्गप्रधानहिवःप्रचाराय कृतायां सौिमक्यां महावैद्यामेवेष्टिप्रकृतिकहिवषां सादियतुं शकालात् पृथगेष्टिकी वेदिने कार्या ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

सौम्यचर्वादिहोमः किं सौमिकैरैष्टिकैहत । कार्यसिडी सौमिकैः स्यादवैगुख्यादिहैष्टिकैः ॥ ५॥

सोमे यहचमसेषु प्रयुक्तेषु प्रवर्तमाने सीम्यचरी सवनीयपुरोडाशेषु च सीमिकैर्य-हचमसेहोंमः। कुतः।तेहोंतुं शक्यलेन कार्यसिडेरिति चेत्॥मैवं। वेगुख्यप्रसङ्गात्। जुहूसुवादिभिः कर्तव्यस्य होमस्य यहादिभिवैंगुएयं स्यात् । विद्यन्ते सोमे प्रयुक्ता ऐष्टिकसुवादयः । तसादवैगुएयार्थमैष्टिकेहींमः ॥

# पन्नमाधिकरणमारचयति ॥

श्रयः पशुपुरोडाशः शामिने ऽयावशीदिते। शालामुखीयनामाद्यः पशुतन्त्रगतत्वतः ॥ ६॥ श्रपणं विहितं गार्हपत्ये सो ऽत्र प्रयुज्यते। प्राग्वंशपूर्वभागे ऽत्र होमवैगुख्यहानये॥ ७॥

अयीषोमीयादिपशुः शामिने ऽयी श्रयते। ततः पश्रतन्त्रमध्यपाती पशुपुरो-हाशो ऽपि तनैव श्रपणीय इति चेत्।मैवम्। प्रकृतौ पुरोडाशश्रपणं गार्हपत्ये वि-हितं स च गार्हपत्यः सोमे प्रयुक्तः प्राचीनवंशशालाया अन्तः पूर्वभागे प्रवर्त-मानस्य शालामुखीयनासा विहितस्य पूर्वप्रसिद्धाहवनीयस्थोत्तरवेदिनिष्पत्तेरूर्धं गार्हपत्यतात्। तसादवैगुख्याय तच श्रपयित्यम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

शालामुखीयवही किं श्रयतां कीराउपायिने। किंवा प्राजहिते वही चोदकप्राप्तितो ऽयिमः॥ ७॥ प्राग्वंशे पश्चिमो वहिभैवेत प्राजहितो ऽच सः। अयिहोचेति नासाप्तो नासाप्तो लिङ्गतो वली॥ ९॥

कुग्रडपायिनामयनगते ऽियहोचे यच्छूपणं तच्छालामुखीये कर्तव्यम् । कुतः । चोदकेन प्राप्तवात् । तथा हि प्रकृतिभूते ऽियहोचे गाईपत्ये श्रपणं विहितं शाला-मुखीयश्च पूर्वमाहवनीयो ऽिप सोमे गाईपत्यः संपन्नः शालामुखीय एषो ऽत ऊर्ध गाईपत्य इति श्रुतेः । स च बादशाहगवामयनपरंपरया चोदकेनाच प्राप्तः । तस्मान्तच श्रपणमिति प्राप्ते बृमः ॥ प्राचीनवंशे पश्चिमवहेः पूर्वप्रसिद्धमुख्यगाई-पत्यस्य प्राजहित इति पूर्वाचायसंज्ञा स च प्राजहितो ऽियहोचनाम्बाचातिदिरयते नामातिदेशश्च शीघवुिं बहेतुतया लिङ्गातिदेशात् प्रवलः तिसङ्गपरंपरातिदेशात् प्रवल इति किमु वक्तव्यम् । तस्मात् प्राजहिते श्रपणम् ॥

मप्रमाधिकरणमारचयति ॥

हविधानोर्ध्वकाले किमीषधार्थमनोऽन्तरम् । नास्त्यस्ति वा न शक्तलाद्देशभेदादिनान्तिमः ॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे हिवधीननामकयोः शक्तरयोः प्रवर्तनादूर्धमीषधद्रव्यकानां पुरोडा-शानां निर्वापाय तयोरेव शक्तताच शक्तरान्तरमन्वेष्यमिति चेत् ॥ न। देशभेदात्। महावेद्यां मन्त्रपूर्वकं प्रवर्त्य हिवधीनमग्डपे हिवधीनाख्ये शक्तरे स्थापिते निर्वा-पस्तु गाईपत्यात् पश्चिमे देशे। किंचास्त्यच तृतीयं शक्तरम्। अनांसि प्रवर्तय-नीति बहुवचनोक्तेः। तसान्छकरान्तरे निर्वापः॥

#### अष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

दीक्षाजागरणं प्रायणीयादी तद्भवेच वा। अहष्टार्थे ततस्ततस्याच रक्षार्थेवतो ऽत्यदा ॥ ११ ॥

दीक्षाकालादन्यकाले यद्यपि प्रायणीयादिकं तथाप्यदृष्टार्थे जागरणं प्रसङ्गात् सिध्यतीति चेत्॥ न। तस्य रक्षार्थेत्वात्। ततः कालान्तरे पृथक्कार्यम् ॥

# नवमाधिकरणमारचयति ॥

विहास्भेदे निर्वापमन्तादेस्तन्त्रता न वा। तन्त्रं हयोः स्मृतेः सिडेस्त्रमोक्त्या पृथम्भवेत् ॥ १२ ॥

वरुणप्रधासेष्वध्वर्युप्रतिप्रस्थाचीर्विहारभेदे ऽपि मन्त्रेष्वेकेनैव पद्यमानेषूभ-योर्प्यसृतिसिद्धस्तन्त्रमिति चेत् ॥ न । निर्वपामीत्युत्तमपुरुषार्थस्य पाठमन्तरे-ग स्मृत्यभावात् । तसादुभयोः पृथक् पाठः ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चन्वाधानं दीक्षणीयादिषु स्यानास्ति वास्ति तत्। चोदकाचास्ति सौमिकाविहारेण धृतत्वतः ॥ १३ ॥ दीक्षणीयादिष्वन्वाधानं कर्तव्यं चोदकप्राप्तवादिति चेत् ॥ न । ऋग्निधारणा- चेमन्वाधानं तच्च धारणं दीख्रणीयादिभ्यः प्राचीनेन सौमिकंनैव विहरणेन सि-इम् । तसादन्वाधानं नास्ति ॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

वतोपायनमेष्वस्ति न वा चोदकतो ऽस्ति तत्। उपेतस्यापित्यागे विरोधाचास्ति तत्पुनः ॥ १४ ॥

सत्यवचनवतचयादिसंकल्परूपं वतं सोमार्थं पूर्वमुपेतं तच्चासोमसमाप्तेने प-रित्यक्तव्यम् । तच पुनरूपायनं विरुध्यते । अये वतपते वतं चरिषामीत्ययमुपा-यनमन्त्रः । न हि चर्यमार्थे वते चरिषामीति प्रयोगः संभवति । तस्मात् प्रसङ्ग-सिद्धं वतम् ॥

# हादशाधिकरणमारचयति ॥

परियहाय देवानामन्वाधानं भवेच वा। असिडाबाज्जवेन्मैवं वैश्वदेवेन सिडितः ॥ १५॥

धारणार्थमन्वाधानं प्रसङ्गात् सिध्यतु नाम देवतापरियहार्थं त्वसिखलात् पुनः कर्तव्यम् । अन्वाधानमन्त्रस्य देवतापरियहार्थंतमपि दर्शपृर्णमासयोरासायते । ममाग्ने वर्चो विहवेष्वस्त्वित्यग्निं गृह्कातीति ॥ नैतद्युक्तम् । देवतापरियहस्याप्यचिद्यमानलात् । तथा च श्रूयते । आग्नावेष्णवमेकादशकपालं निर्वपेदीक्षिष्यमाणो ऽगिरवमो देवानां विष्णुः परमो यदाग्रावेष्णवमेकादशकपालं निर्वपति देवता एवोभयतः पिगृह्य दीक्षित इति । प्रधानदेवतानामेवाच परिग्रहो नाङ्गदेवतानामिति चेत् । एवमपि विश्वदेवतापरिग्रहेण सर्वदेवपरिग्रहः सिध्यति विश्वश्वरुद्धः सर्वश्वरूपयीयलात् । तस्माच पृथगन्वाधानम् ॥

## चयोदणाधिकरणमारचयति ॥

पत्नीसंनहनं कार्यं चोदकादिति चेच तत्। बन्धवासोधारणयोर्योक्तृबन्धेन सिडितः ॥ १६ ॥ यद्यदृष्टाय बन्धो यदि वासोधारण दृष्टप्रयोजनं तदुभयमिष सौमिकेन योक्तृ- बन्धेन सिध्यति । योक्तेण पत्नीं संनद्यतीति सोमे विधीयते । तस्मात् प्रसङ्गात् सिडं पत्नीसंनहनम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयित ॥ श्चाराय्याश्चनमचास्ति चोदकप्राप्तितो यदि । वृत्यर्थलेन तत्सिडं सोमप्रोक्तात् पयोवतात् ॥ १७ ॥ स्पष्टो ऽर्थः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयित ॥

यजमानगता भक्षा न सन्यारण्यवद्यदि ।

न वृत्त्यथा इमे किंतु कर्तेच्याः प्रतिपन्तये ॥ १६ ॥

इडाप्राशिचभक्षाणां प्रतिपत्त्यर्थतं षष्ठे निरूपितम् ॥

षोडणधिकरणमारचयित ॥
श्रन्वाहार्यो ऽच दातव्यो न वाद्यः सोममाचगाः।
गवादिदक्षिणा यसान्नान्यन्तरवर्जनात् ॥ १९ ॥
गौश्राश्रश्रेत्यादिदक्षिणाः प्रधानस्यैव न लङ्गानां दक्षिणाः सोमस्येत्यभिधानात्। श्रत दृष्टिषु चोदकप्राप्तो ऽन्वाहार्यो दातव्यः॥ मैवं सोमप्रयोगमध्यपातिनीषु पृथगानत्यभावात्। तसान्न देयः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयित ॥

श्वातिग्भक्षा निवर्तेरन् यद्यन्वाहायेवच तत् ।

याजमानवदेतेषां कार्यतात् प्रतिपन्तये ॥ २०॥
इदं च प्रतिपत्त्यर्थतं दशमाध्याये वर्शितम् ॥

अष्टादशाधिकरणमारचयित ॥ नैतासु वरणं होतुरस्ति वानत्यभावतः। नास्यन्वाहायवडर्मकृत्वादचे ष्टिवज्जवेत् ॥ २१ ॥

यथैतास्विष्टिषु पृथगानत्यभावाद्ग्वाहार्यो नास्ति तथा होतुर्वरणमि नास्ती-ति चेत्॥ न। वरणस्य धमीर्थेतात्। दर्शपूर्णमासेष्टाविष धमीर्थमेव वरणं वर-णात्रागिष सामिधेनीषु होतुः प्रवृत्तत्वात्। न हि प्रवृत्तस्य पुनरानितः कर्तथ्या। तसात् प्रकृताविवाचापि धमीर्थमेव वरणं कार्ये न तानत्यर्थेन सौमिकवरणेनास्य प्रसङ्गसिद्धिः॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जातिथ्यादिगते वर्हिषुक्षणादि पृषङ् वा। ञ्जाद्यो ऽतन्त्रप्रसङ्गलाच प्रसङ्गानिवारणात्॥ २२॥

यदातिथ्याया वहिस्तदुपसदां तदग्रीषोमीयस्येति श्रुतम् । तच्च वहिस्तयाणां सा-धारणिमिति चतुर्थे निरूपितम् । तिसन्साधारणे वहिषि प्रोक्षणादिसंस्कारः प्र-तिकर्म पृथगनुष्ठेयः । कृतः । तन्त्रपसङ्गयोरचासंभवात् । न तावत् तन्त्रमस्ति द-र्शयागचयवदेककालीनलाभावात् । नापि प्रसङ्गः । एकस्य तन्त्रमध्ये ऽन्ययोरप-दितलादिति प्राप्ते बूमः ॥ वहिष एकलात् सकृत्रोक्षणादिभिः संस्कारे पुनः प्रो-स्वणाद्यपेक्षा नास्ति ते च प्रोक्षणादयः प्राथम्यादातिथ्यायां कायाः । तत उपस-त्रस्वगीषोमीये च प्रसङ्गसिद्धिनं वारियतुं शक्यते ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

तन स्तरणमन्त्रस्य प्रसङ्गो यदि वा भिदा। आद्यः प्रोक्षणवन्मैवं देशस्तरणभेदतः ॥ २३॥

तिस्वातिथ्याविष्ठि जर्णेम्रदसं ता स्वृणामीति यः स्वरण्मन्त्रस्वस्यागीषोमी-ये प्रसङ्गिसिंडः स्यात् प्रोक्षणादौ तद्दर्शनादिति चेत्॥मैवम्। ञ्रातिथ्यायाः प्रा-ग्वंशो देशो ऽग्रीषोमीयस्योत्तरवेदिः। ततो देशभेदेन स्तरण्भेदे सित तत्संनिपाति-नो मन्त्रस्यापावर्तनीयतात्॥ एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

संनाहे हरणे मन्त्रावावत्यों किं न वायिमः। पूर्ववन्नेदशं कार्यं प्रकृती तदभावतः॥ २४॥

श्चातिथ्यादेशे संस्कृतं वर्हिः संनद्धायीषोमीयदेशे यदानीयते तदा संनहने हर-यो चेन्द्राय्ये संनहनं वृहस्पतेमूं भ्री हरामीति यो मन्त्री तो स्तरणवदावर्तनीयावि-ति चेत्॥ न। प्रकृतौ लवनदेशादानयने कार्ये तो मन्त्री दृष्टी न तु गाईपत्यादा-हवनीयं प्रत्यानयने। श्चतो ऽचापि प्राग्वंशादुत्तरवेदिं प्रत्यानयने तो मन्त्री न चो-दकात्माप्रतः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे द्वादशाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

**डितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति** ॥

सर्वार्थो वेदिकार्थो वा विहारः शक्तिमस्ततः।

आद्यः प्रत्यक्ष्वचनेर्निराकाङ्क्ष्वतो ऽन्तिमः ॥ १ ॥

विहारो गाईपत्यादिस्तिविधो ऽियः स च शक्ततास्त्री किकदहनपचनवैदिकारिय-होचादिव्यवहाराई इति चेत्॥ मैवम्। गाईपत्ये हवीं वि श्रपयित्त दिश्चणाया-वन्वाहार्ये पचन्याहवनीये जुद्धतीत्येताहशैः प्रत्यक्षवचनैर्निराकाङ्काणां गाईप-त्यादीनां लौकिकार्थेतायोगात्। तसादिप्रहोचादिवैदिकार्थो विहारः॥

वितीयाधिकरणमारचयति ॥

सवनीये पुरोडाशो ऽतिदिष्टो नोत विद्यते।

अन्यैः पिधानतो न स्याद्देवसंस्कृतये भवेत् ॥ २ ॥

अमीषोमीयपशौ विहितो यः पुरोडाशः स च्छिद्रपिधानार्थः। सुषिरो ह वा एतर्हि पशुर्याहे वपामुन्खिद्ति वीहिमयः पुरोडाशो भवत्यपिहित्या अच्छिद्र- ताया इति श्रुतेः । स च पुरोडाशः सवनीये पशी चोदकप्राप्तो ऽपि न कर्तथः । सवनीये विहितेरेव पुरोडाशैस्ति छिद्रिपधानात् । श्रनुसवनं सवनीयाः पुरोडाशा निरुपनो ऽपिहित्या श्रि छिद्रताया इत्युक्तवादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ पुरोडाशस्य पशु-देवतासंस्कारार्थतं दशमस्य प्रथमपादे निरुपितम् । पिधानवाकां वर्थवादः । त-साचीदकप्राप्तः पुरोडाशः कार्यः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सवनीये पुरोडाशे स्यादाहू तिहे विष्कृतः।

न वातिदेशात् स्यान्भैवं पश्चाद्धानात् प्रसक्तितः ॥ ३॥

पशो कृतेन हिवष्कृदाद्घानेन पुरोडाशादिष्विप प्रसक्तत्वाचास्त्याद्घानम् । य-द्ययोषधार्थे हिवष्कृदाद्घानं पशो नास्ति तथायेषा कृत्वाचिन्ता ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

अस्याहूतिश्वरी सीम्ये नास्ति वा पशुपाकतः। निवृत्तत्वादस्ति मैवमनिवृत्तेः पुरोत्यितेः॥ ४॥

तृतीयसवने ये सीम्यचवीदयस्तेषु हविष्कृदाह्यानं पुनः कतिष्यम् । सकृदाहूता-यास्तस्याः पशुपाके निष्पचे सित निवृत्तत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । प्रकृती पत्नी-संयाजेभ्य ऊर्धे हविष्कृतः पत्न्या उत्थानवाक्येन पशाविप ततः पूर्वे निवृत्य-भावात् । तसात् तत्कालीनेषु सीम्यचवीदिषु नास्ति पुनराह्यानम् ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

निशि यज्ञे दर्शतन्त्रं नोतास्त्येतच दार्शिके। तन्त्रमध्ये विध्यभावादस्त्यशात्तिहिधानतः ॥ ५॥

अयये रक्षोच्चे पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपेद्यो रक्षोभ्यो विभीयादिति विधाये-दमास्नातम् । अमावास्यायां निशि यजेतेति । एतस्मिन्यञ्जे दर्शयागस्याङ्गतन्तं न प्रसज्यते । कुतः । दर्शकर्मणस्नन्त्रमध्ये ऽस्य रक्षोच्चस्य विध्यभावात् । यतु अमा-वास्यायामिति पदंतत्कालपरंकर्मपरवे लक्ष्यणापत्ते ॥ अतो न वाक्यात् तन्त्रमध्ये विधिः प्रकरणं तु भिद्यते काम्येष्टिकाग्रड एतस्य पाठादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ मा भूडा-क्येन वा प्रकरणेन वा तन्त्रमध्ये विधिः । तथाप्यमावास्याकाले दर्शकर्मणः प्रका-नत्वेन निधि क्रियमाणो यागो ऽर्थवशाहर्शकर्मतन्त्रमध्यपाती भवति । तस्माद-वास्ति प्रसङ्गसिद्धिः ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जारभणीया सौर्यादौ नोत स्याच प्रयोगवत्। क्रत्यथा न प्रयोगाथा क्रतारमे ततो भवेत्॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रथमप्रयोगस्यैवोपक्रम आरम्भणीया न प्रयोगान्तरस्येति न-वमे निर्णितम् । आदी कृतस्य कर्तृमंस्कारस्य यावज्जीवं पर्याप्तलात् यथा न प्र-योगान्तर आरम्भणीया तथा यावज्जीवल्रध्यणप्रकृतिकालमध्यपातिनीनां सौ-यादिविकृतीनां नास्ति तदपेश्चेति प्राप्ते बूमः ॥ क्रवर्था हि सा न तु प्रयोगा-र्था । क्रवन्तराणि सौर्यादीनि ततः प्रयोगान्तरे वैषम्यात् सौर्यादौ सा कर्तव्या । न यावज्जीवकालः प्रकृत्यङ्गं कर्तृधर्मत्वेन वितीये निर्णीतत्वात् । आतो नोक्तरश्चो-ग्रन्थायो ऽच प्रसर्गत । तस्मान्नास्यच प्रसङ्गः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

या पञ्चदशराचस्य सुबस्धायाद्यकालगा। आग्नेयी स्यात किमेन्द्री वा प्रथमाहानुगुख्यतः ॥ ९ ॥ आग्नेयी प्रथमं चाहो विरोधानुदयाद्वलि । न बह्नुयहादैन्द्री कुलार्थत्यागनीतितः ॥ ৮ ॥

पञ्चदशरानस्यागिष्टुत्रथममहः। तस्यैकाहरूपो ऽगिष्टुत्रकृतिः । तनोपसन्काली-नसुन्नस्ययाद्वानार्थमियमाग्रेयी विहिता । सा च तिह्वकृतिरूपे प्रथमे ऽहिन ची-दकतः प्राप्तोति । इतरेषु चतुर्दशस्वहःसु स्वस्वप्रकृत्यनुसारेणेन्द्री प्राप्ता उपसन्का-लीनायाश्व सुन्नस्ययाया ऋहर्गणेषु तन्त्रं निनीतम् । तथा सत्यनोपसन्कालीन-सुन्नस्ययायामाग्रेयैन्द्रोः कलहप्राप्तावसंज्ञातिवरोधितया प्रवलस्य प्रथमस्याह् स्रानुगुर्ययेनायेयी सर्वेच कार्येति प्राप्ते बूमः ॥ वहूनामहामनुग्रहायैन्द्री कार्या। त्यजेदेकं कुलस्यार्थे इति न्यायेन वहुत्वमिप प्रावल्यकाररणम् ॥

इट्मेवाधिकरणं वार्त्तिककाराभिमतेनोदाहरणेनारचयित ॥
सप्तयागसमूहस्य वृधन्वत्यावृचावृत ।
वार्चेद्र्यावाज्यभागार्थे प्रथमत्वाहधीन्द्रयोः ॥ ९ ॥
दर्शधमातिदेशेन प्राप्त आद्यो ऽन्तिमो यतः ।
घृतं मध्वाप इत्येषां बहूनां बिलतोचिता ॥ १० ॥

काम्येष्टिकाखे श्रूयते। अपये दाचे पुरोडाश्रमष्टाकपालं निर्वपेदिन्द्राय प्र-दाचे पुरोडाश्रमेकादशकपालं दिध मधु घृतमापो धानास्तत् संसृष्टं प्राजापत्यं प-श्रुकाम इत्येतेषां सप्तयागानां प्रयोगेक्यादाज्यभागी तन्त्रेणानुष्ठेयो। तेष्वेन्द्रयाग ऐन्द्राप्तविकृतिः। दिधयागः सान्नाय्यविकृतिः। तदुभयानुसारेण दर्शधमीतिदेशा-दाज्यभागयोः पुरो ऽनुवाक्ये वृधन्वत्यावृची प्राप्नुतः। मधु घृतमाप इत्येतद्र्य्यका-स्त्रयो यागा उपांश्रयाजविकृतयस्त्रच्चितयानुसारेण पूर्णमासधमीतिदेशाडार्च-ध्यावृची प्राप्नुतः। तचेन्द्रयागः प्राजापत्ययागात्पृवं पठितः दिधद्यं च मधुघृतो-दक्षद्रयोभ्यः पूर्वं पठितम्। अतः प्रावस्यादृधन्वत्याविति प्राप्ते बूमः॥ यद्यपि ध-मी मुख्यस्य प्रथममवगम्यते तथापि भूयसामनुयहाय पश्चाडाध्यते। तस्माडा-चैध्यो॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

आयावैष्णवसारस्वतयोरिच्छाय मुख्यगम् । आद्यो नियामकाभावादन्यः प्रायम्यतो भवेत् ॥ ११ ॥

ञ्चायावैष्णवमेकादशकपालं निर्वपेत् सरस्वतीमाज्यस्य यजेतेति श्रूयते। त-चायावैष्णवस्यैन्द्रायविकृतितेन सारस्वताज्यस्य चोपांशुयाजविकृतितेनाज्यभा-गमन्त्रविकल्पो नियामकाभावादिति चेत्॥ मैवम्। ञ्चायावैष्णवस्य प्रथमपिठ-ततेन मुख्यताज्ञजमनुष्ठानं युक्तम्॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

य इच्चा पशुनेत्यादी दीस्रा काले ऽय सोमकः। आद्यः प्राथम्यतो मैवं प्रधानस्य बलिततः॥ १२॥

य इद्या पशुना सोमेन वा यजेत सो ऽमावास्यायां पौर्णमास्यां वेति श्रूयते।
तवाङ्गभृताया दीक्षणीयेष्टेः प्रधानभृतायाः सुत्यायाश्वेतमेव पर्वदिनं वचनाङ्गासते तच विरुद्धम्। एका दीक्षा तिस्र उपसदः पञ्चमी प्रसुत इति। उपसिद्धस्तयोमध्यव्यवधानावगमाञ्चन पूर्वोक्तायाविष्णवन्यायेनेष्टेः प्रथमपितत्वाद्दीक्षणीयेष्टिः
पर्वण्यनुष्ठेया तद्नुसारेण दिनान्तरेषु सुत्याया उन्कर्ष इति प्राप्ते बूमः॥ प्रधानत्वात्
सुत्येव दर्शे ऽनुष्ठेया तद्नुसारेण शेषभूता दीक्षा दिनान्तरे ऽपकृष्यते ॥

#### दशमाधिकरणमारचयति ॥

पश्चर्यपरिधी स्वीयधर्मी यहा हिधर्मता। मुख्यत्वादादिमो ऽन्यः स्यान्नियोजनविधानतः ॥ १३॥

पशुमत्सु चातुमास्येषु परिधी पशुं नियुक्तीतेति श्रूयते। तच मार्जनादयः परिधेः स्वकीयधर्माः। त एव मुख्यवात्तस्मिन्ननृष्टेयाः न तु प्रोद्यणादयो यूपधर्मा-स्तेषां परिधिं प्रत्यमुख्यवादिति प्राप्ते बूमः॥ यथापिपरिधानार्थवेन मार्जनादीनां परिधिधमीणामनुष्टानं तथा यूपकार्ये नियोजने परिधिविधानेन यूपधर्माणां प्रो-स्र्णादीनामपनुष्टानं युक्तम्। ततो व्विधर्मवम्॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

विरोधि तक्षणाद्यच कार्यं नो वा यतो यजो। यूपासितस्ततः कार्यं न तदूपोपमदैनात् ॥ १४॥

लक्सहितलश्यानलादयः परिधिधर्माः । तेषां विरोधिनस्रक्षणोच्छ्रयणादयो यूपधर्मास्ते च यागे प्रत्यासन्ता यागनिष्पादकस्य पशोरक्ते यूपे वर्तमानलात्। त्व-क्सहितलादयस्तु न। यागस्य निष्पादकं हिवः हिवषामाधारो ऽियः। अप्रेरक्तं परि-धिः परिधौ च वर्तमानलात् । तस्मान्तस्रणादयः कार्या इति प्राप्ते बूमः ॥ तस्र-णादिना परिधिस्वरूप उपमर्दिते सित कुत्र पशुनियोजनं क्रियेत। तस्मान्न कार्याः॥

द्वादशाधिकरणमारचयति ॥

सवनीयपुरोडाशाः प्रातःसवनगास्त्रयः । सवनीयपशोस्त्रच तन्त्रितं किं विकल्यते ॥ १५ ॥ पशोरेवोत नियमो हेलभावाहिकल्यते । पुनः प्रेषात् स्वरुपासात् पशोरेव हि तन्त्रिता ॥ १६ ॥

यदीयतन्त्रमध्ये ऽश्रान्तरं स तन्त्री ऋश्रान्तरं प्रसङ्घि । तथा सित प्रातःकालीतसवनीयपुरोडाशानां सवनीयपशिश्व मध्ये तन्त्रित्वमस्यैवेति नियमे हेतुनीस्ति
उभयच प्रत्यक्षाङ्गीपदेशाभावाचीदकप्राप्तेश्व समानतात् । माध्यन्दिनतृतीयसवनगतानां पश्रुतन्त्रमध्य उपक्रमात् प्रसङ्गित्वमेव न तु तन्त्रित्वमिति निश्चेतुं शक्यते । पशोः प्रातःकालीनानां चोपक्रमे ऽपि पीर्वापर्यं न झायते । तस्माडिकस्पेन तन्त्रित्वम् ॥ एवं प्राप्ते ब्रूमः । सवनीयपशी चोदकप्राप्ते मेचावरुणप्रैषमंचे पाठिविकारः प्रत्यक्षमाद्यायते । अयं यजमान इति पाठस्यायं सुतासुती यजमान इति विशेषितत्वात् । तथा सोमान्ते स्वरोः प्रतिपित्तः प्रत्यक्षमाद्यायते ।
संस्थिते यद्ये प्रस्तरं प्रहरित स्वरं चायद्यवेशसायेति । तस्मात् पशुस्तन्त्री पुरोडाशानां तृपक्रमात्मश्वाद्वावित्वाभावे ऽपि समाप्तिपूर्वभावित्वनिश्चयेन मध्यपातित्वात् प्रसङ्गितम् ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रकृतिर्विकृतिवा स्यात्तन्त्रिणी प्रकृतिर्यतः । नित्या सा उपदिष्टाङ्गा मैवं कामबल्लितः ॥ १९ ॥

य इच्चा पशुनेत्यादिशास्त्रात् प्रकृतिविकृत्योनित्यकाम्येघ्योः पर्वएयेवानुष्ठेय-तया सहप्रयोगे सित यावज्जीवकर्तव्यत्वादङ्गोपदेशयुक्तत्वाच प्रवला प्रकृतिदेशे-पूर्णमासेष्टिस्तन्त्रिणी । जीवनमध्यपातित्वाचोदकप्रवृत्तेरुपदेशापेद्यत्वाच दुवेला सौयीदिविकृतिः प्रसङ्गिनीति प्राप्ते बूमः ॥ कामस्य शीघ्रप्रवर्तकत्वादनुष्ठाने प्रव-ला विकृतिरेव तन्त्रिणी। यद्यपि विकृतिरेकाहकाला प्रकृतिग्रीहकाला तथापि स-हप्रयोगं कृत्वापि चिन्तितम् ॥ चतुर्देशाधिकरणमारचयति॥

वहिराययणे किञ्चित् प्रसूनं वा बहुत्ततः। प्राथम्याचायिमो मैवमलोपात्कांस्यभोजिवत् ॥ १५ ॥

एन्द्रायवैश्वदेवद्यावापृथिवीया यागा आययणेष्टी प्रयुज्यन्ते। तचैन्द्रायवैश्वदे-वयोवेहिंभीचं चोदकप्राप्तं तत्रकृती वहिंविंशेषस्यानुक्ततात। द्यावापृथिव्ये तु स्व-प्रकृत्यनुसारेण प्रसूनं वहिंरतिदिश्यते। प्रसूनं पुष्पितं लूनशेषान्मूलात्पुनरूत्यचं वा। तचाययणे यत्किञ्चिहिंभीचं कर्तव्यमेन्द्रायवैश्वदेवयोरनेकत्वेन प्राथम्येन च तदानुगुण्यस्य न्याय्यतादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ वहिंरत्तरस्वीकारे द्यावापृथिव्ये प्रमाण-प्राप्तप्रसूनत्वनियमो लुप्येत। प्रसूनस्वीकारे चैन्द्रायवैश्वदेवयोर्ने किञ्चिद्धुप्यते। तस्मादलोपाय कांस्यभोजिन्यायेन प्रसूनमेव कर्तव्यम्। शिष्यस्य कांस्यभोजनव-तमित्त गुरोस्तु तचास्ति। तयोः सहभोजने यथोपसर्जनमिप शिष्यमनुसृत्य व्रतम-लोपयितुं कांस्यमाद्रियते तथाचापि दृष्ट्यम्॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

द्यावापृथिव्यस्तन्त्री स्यात् सर्वे वा तन्त्रिणो ऽियमः। प्रेषन्यायात् प्रसृतस्य तन्त्रितापादकत्वतः ॥ १९ ॥ प्रसृतन्तं नोपदिष्टमविरोधात् समाश्रितम् । तन्त्रित्वनियतौ शक्तं नातः सर्वे ऽच तन्त्रिणः ॥ २० ॥

यथा मैनावरुणप्रेषमन्वविकारः पशुसंबन्धी सन् पशोस्तन्त्रित्मापादयित त-या प्रसूनतं द्वावापृथिष्यसंबन्धितात् द्वावापृथिष्यस्य तन्त्रित्मापादयतीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ उक्तप्रेषमन्वविकारः प्रत्यक्षश्रुतः इदं प्रसूनतमितिदृष्टताच तन्त्रितामा-पादियतुं क्षमम् । न च प्रावस्थाभावे कथं तदाश्रयणिमिति वाच्यम् । ऐन्द्राया-दिना सह विरोधाभावमानेण तदाश्रयणात् । तसादेकस्य तन्त्रित्वनियमाभावे-नायेयादिवत् सर्वे ऽप्यन तन्त्रिणः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हादशस्याध्यायस्य हितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
त्वरवाससोरष्टराचे विकल्पो नियमो ऽथवा।
समुचयो वा नामातिदेशसाम्याडिकल्यते ॥ १ ॥
मुख्यतेन त्वरोव स्याडास एव बहुत्वतः।
योग्यतेन व्यवस्थाया उभयोः स्यात्ममुचयः ॥ १ ॥

अष्टराचे विश्वजित्रयममहः । तस्मिन् प्रकृतिभूतादेकाहाडिश्वजितः परिधानार्था वत्सत्वक् प्राप्तोति। नामा तथातिदेशात् । अवभृयादुदेत्य वत्सत्वचं परिधन्न इति प्रकृतौ विधानात् । ततो ज्योतिनीमको ऽभिष्ठवः षडहः । तच प्रकृतेर्ज्यौतिष्टीमादहतं वासो नामातिदिश्यते । ततो ऽभिजिदष्टममहः । तचापि चोदकाहासः प्राप्तोति । तच हयोनीमातिदेशयोः समबललादष्टस्वहःसु लग्वासो वेच्छया विकल्पत इत्याद्यः पक्षः ॥ प्रथमाहानुरोधेन लगेवेत्यपरः पक्षः ॥ इतरेषामहां बहुत्वेन प्रवलतया वास एवेत्यपरः पक्षः ॥ कीपीनत्वे वासो योग्यं तक्तु प्रावर्णे योग्या । तस्मात् सर्वानुयाहकत्वेन समुचयेनाच प्रसङ्गो ऽपोद्यत इति राह्यानाः ॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

स्वाधर्म्यम नुनिवीपेष्वस्ति नो वा बहुत्वतः। ऋस्ति मैवं तन्त्रमध्ये विहितनात् प्रसङ्घिता ॥३॥

श्रमी श्रूयते। श्रमीषोमीयस्य पशुपुरोडाशमनु देवसुवां हवींषि निर्वपतीति। तत्र हिवषामष्टानां बहुत्वेन पुरोडाशाह्मलवस्त्राञ्चात्रित्वतम् । ततः स्वधमा एव ते ऽनुष्ठेयाः। न तु पुरोडाशप्रसङ्गसिङ्घरित चेत्॥ मैवम्। प्रत्यक्षेण पुरोडाशतन्त्र-मध्ये विधानेन प्राप्तस्य प्रसङ्गितस्य युक्तिमाचेण वार्यातुमशक्यतात् स्वाधम्ये नास्ति॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ऋजुत्वादय आघारे विकल्पनो न वा ऽियमः। एकार्थेत्वाददृष्टार्थभेदात् संभवतो ऽिन्तमः ॥ ४॥

द्शैपूर्णमासयोरास्रायते । ऋजुमाघारयति संततमाघारयतीति । तेषामृजुला-

दीनामाघारोपकारद्वारा कार्यस्थैकत्वाद्विकस्य इति चेत् ॥ मैवम् । दृष्टद्वारभेदाभा-वे ऽप्यदृष्टद्वारभेदात् सहानुष्टानसंभवाच विकस्पो न ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

समुचयो यववीद्योर्विकल्पो वाच पूर्ववत् । आद्यो मैवं नैरपेक्षादृहष्टाभेदतो ऽन्तिमः ॥ ५ ॥

श्रष्टदोषितदानिविकल्पपिरिहाराय प्रयोगवचनानुयहाय च समुच्चयः स्याहज्वा-घारधर्मविदिति चेत्। मैवम् ॥ श्रष्टष्टस्य कल्पियतुमशक्यलात्। तर्द्धस्तु हष्टभेद इति चेत्। एकं पुरोडाशिनिष्पादनमन्तरेणान्यस्य कार्यस्यादर्शनात्। न च पेषणादौ हषदुपलयोगिव समुच्चयः शङ्कनीयः। तहत् परस्परसापेक्षलाभावात्। श्रत एव ब्रीहिभियेजेतेत्यच निरपेक्षाणां ब्रीहीणां यागसाधनलं विधीयते। एवं यवैयेजेते-त्यचापि। तस्माहिकल्पः ॥

पन्नमाधिकरणमारचयति ॥

वैश्वानरे पाषिकृते साहित्यं वा विकल्पनम् । साहित्यं स्याददृष्टाय विकल्पः स्यात्समाधये ॥ ६ ॥

विहितयोदेशपूर्णमासयोः कदाचिदननुष्ठाने प्रायिश्वतं श्रूयते। विश्वानरं डादशकपालं निर्वपेदमावास्यां वा पौर्णमासीं वातिपात्य। श्रूयये पिषकृते पुरोडाश्मष्टाकपालं निर्वपेद्यो दर्शपूर्णमासयाजी सबमावास्यां वा पौर्णमासीं वातिपातयेदिति। श्रच पूर्ववृहृष्टप्रयोजनाभावादृष्ट्रार्थमुभयं समुच्चित्यानुष्टेयमिति
चेत्॥ मैवम्। यञ्जवैगुर्ण्यसमाधेईष्टप्रयोजनत्वाद्त्योत्यनिरपेश्चयोजीहियवविद्यक्तः
स्यः।एवमृग्यजुःसामविहितस्याननुष्ठानात् निषिद्यस्याचरणाद्या यद्यञ्जवैगुर्ण्यं तस्य
वैगुर्ण्यमाचस्य समाधानाय निरपेश्चाणि प्रायिश्वत्तानि विहितानि। भूः स्वाहेति
गाईपत्ये जुहुयात्। भुवः स्वाहेति दिश्चणायी जुहुयात्। सुवः स्वाहेत्याहवनीये
जुहुयात्। भूभुवः सुवः स्वाहेत्याहवनीये जुहुयादिति। तान्येतानि विकल्यन्ते।
प्रत्येकं वैगुर्ण्यसमाधानश्चमत्वात्॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

भिन्नस्कनादिहोमादेर्विकस्पो वा समुचयः। विकस्पः पूर्ववन्मैवमदोषविहितलाः॥ ॥ ॥

यज्ञपाचभेदेन हिवर्द्रेष्यस्कन्दनादिनिमिन्नेषु श्रूयते। भिन्ने जुहोतीत्यादि। तच वैगुख्यसमाधानार्थेलात् पूर्वविद्वकल्प इति चेत्॥ मैवम्। दोषसंयोगमनुपन्य-स्य भेदनादिनिमिन्नमुपजीव्य विहितलात्। श्रातो नैमिन्नकानामनेकेषां प्रयोगव-चनपिगृहीतत्वेन समुचयः॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्रनध्याये मन्त्रपाठः कती नास्यस्ति वा न सः। तत्पाठस्य निषिद्वलादस्ति तचानिषेधतः ॥ ৮॥

पर्वणि नाध्येयमिति निषिद्धतादनध्याये क्रतुप्रयोगे मन्त्रपाठो नास्तीति चेत्॥ न। निषेधस्य यहणाध्ययनविषयत्वेन क्रतुप्रयोगे तिस्विषधाभावातः। तस्मात् क्रनावनध्याये ऽप्यस्ति मन्त्रप्रयोगः॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

स्वरो मन्त्रे भाषिकः किं स्यात् प्रावचनिकी ऽषवा। बाह्यणोक्तेरादिमो ऽन्यस्तदुक्तेलेख्यणत्वतः ॥ ९ ॥ तत्तच्छाखीयबाह्यणस्वरो भाषिक इत्युच्यते। तदुक्तमाचार्यैः। छन्दोगा बद्भचाश्चेव तथा वाजसनेयिनः। उद्यनीचस्वरं प्राहुः स वै भाषिक उच्यते ॥ इति।

सो ऽयं भाषिकः कतौ मन्तेषु प्रयोक्तव्यो ब्राह्मणेनोक्ततात् मन्त्रविनियोगस्य लिङ्गेन सिङ्कतात् । स्वरिवशेषविधानाय ब्राह्मणे मन्त्र उपादीयत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न हि ब्राह्मणे मन्त्रः पठ्यते । किंतु पठनसिङ्कत्वराद्युपेतं मन्त्रकाराइसमुन्यनं मन्त्रमुपलक्ष्मियतुं तदुपलक्ष्मसम्थानि मन्त्रोपक्रमसदृशानि कानिचिदक्षरायुद्यार्थनो । इमामगृभ्णन्रश्नामृतस्येत्यश्वाभिधानीमाद्त्र इति । एवमेवाभि-प्रायं द्योतियतुं क्वचित् क्वचिक्कत्रान्तरेणोपलक्ष्यते । तद्यथा साविचाणि जुहो-

ति प्रसृत्या इति । यच लिङ्गिसिडो विनियोगस्तच बाह्यणमनुवादकमस्तु । त-स्नात् प्रावचनिकः स्वरः कतौ प्रयोक्तव्यः ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

बासणोत्पन्नमन्त्रस्य चैस्वर्यं भाषिको ऽथवा। श्राद्यो ऽन्यमन्त्रवन्मैवं स्वरान्तरविसर्जनात् ॥ १०॥

वानस्पत्यो ऽसीत्ययं मन्त्रो बाह्मण एवात्यदः। तं प्रोहेडानस्पत्यो ऽसीत्याद्या-नात्। न चास्य मन्त्रस्य कश्चित्रावर्चानकः स्वरो ऽस्ति तस्माङ्गाधिकः स्वरः॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

यदा कदाचिन्मन्त्रानो वा कमीनियमाद्भवेत्। आद्यो मैवं कृत्स्रजन्यसृतेरङ्गन्ततो ऽन्तिमः ॥ ११॥

इषे तितमन्तः शाखा छेदे करणं । इमामगृ-णि चिति रशनादाने । इत्यादिमन्ते-षु बहुधा संशयः । किं मन्त्रादी कर्म कर्तव्यमुतागृ-णि न्रश्नामृतस्येत्येवं विधस्य कर्मप्रकाशकमन्त्रस्योद्यारणकाले किंवा यस्य कस्यचित् पदस्य काल आहोस्वि-न्मन्त्रानो ऽणवा तथापि किंचत्कालं विलक्ष्येति । तच नियामकाभावाद्यदा क-दाचिदिति प्राप्ते बूमः ॥ कृत्त्रमन्त्रजन्यार्थस्मरणं कर्मणो ऽङ्गम् । तच्च समाप्तेः पूर्व नोदेति विलक्षे तृत्यनं स्मरणं विनश्यति । ततः परिशेषात् मन्त्रानो कर्म संनिपतेत् ॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

मन्त्रादी किं वसोधारा मन्त्रान्ते वाच संस्थिते। आद्यहोमेषु सानात्याद्वादशानोषु तडुतिः ॥ १२॥

अपी किंचित्कर्भ विहितम् । संततां वसोधारां जुहोतीति । तच सान्तत्यमिव-च्छिचलम् ।तच कर्ममन्त्रयोः सहोपक्रमे सत्युपपद्यते । तस्मान्मन्त्रादी कर्मसंनिपात इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ तस्मिन्वसोधाराख्ये कर्मणि डादश द्वादशानि जुहोतीति श्रुतम् । डादशभिमन्त्रवाक्यैः संपाद्यमेकमाहृतिस्वरूपं डादशम् । तद्यथा वाजश्च मे प्रस- वश्व मे प्रयतिश्व मे प्रसितिश्व मे धीतिश्व मे क्रतुश्व मे स्वरश्व मे ख्रीकश्व मे श्र-वश्व मे श्रुतिश्व मे ज्योतिश्व मे सुवश्व म इत्येतै डीट्शभिर्मन्त्रवाक्येरेकाहुति हीं-तव्या । ईहंशा उत्तराहुतयः प्राण्यं मे ऽपानश्च म इत्यादिभिनिष्पाद्यन्ते । एतेषु च होमहाद्शकेषु मध्ये मध्ये विलम्बाभावः सानात्यं न तु मन्त्रकर्मणोः सहोप-क्रमः। तस्मात् पूर्वन्यायेन मन्त्रान्ते कर्मसंनिपातस्य नास्ति कश्चिडिद्यः ॥

# ह्याधिकरणमारचयति ॥

श्राघारे मन्त्रसाहित्यं धारा वा संतता ऽियमः। कमैंकावाचाज्यधारानेरन्तर्यस्य संभवात् ॥ १३॥

संततमाघारयतीत्यच पूर्ववदाहुतिनैरन्तर्यं न संभवति। आहुतरेकालात्। अ-तो मन्त्रसाहित्यस्यैव संततशन्दार्थत्वात् मन्त्रादी कर्मीपक्रम इति चेत् ॥ मैवं सा-र्यमाणाज्यविन्दुनैरन्तर्यस्य संततशब्दार्थत्वसंभवात् । न च प्रयाजाद्याहुतिष्व-पि नेरनार्थमस्तीति शङ्क्यम् । तच विच्छिद्य विच्छिद्य विन्दुपाते ऽपि कर्मवैक-ल्याभावात्। अव तु न तथेति वैषम्यम्। तथा सत्याघाराय यदाज्यं जुह्यं गु-हीतं तत् सर्वे शनैरिवच्छेदेनाहवनीये पातयेदिति संततशच्दार्थः । यदि मन्त्रक-र्भणोः सहोपक्रमः स्यात् तदानीमनेन मन्बेणेति तृतीयाश्रुत्युक्तं पूर्वकालल-श्चगं मन्त्रस्य करणतं हीयेत । तसात् पूर्ववन्मन्त्रान्ते कर्मसंनिपातः ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

पृषाद्येकार्षमन्त्राणां साहित्यं वा विकल्पना। आद्यः शक्यत्वतो मैवं मन्त्रान्ते संनिपाततः ॥ १४ ॥

पुरोडाशविभागे चयो मन्त्राः श्रुताः । पूषा वां विभजतु भगो वां विभजत्वर्य-मा वां विभजतिति। तच समुचित्यानुष्ठातुं शकातात्समुचय इति चेत्॥ मैवम्। प्रथममन्त्रान्ते कर्मणः संनिपाते सति मन्त्रान्तरे प्रयोजनाभावात्। तसाहिकल्पः। वीहियवयोर्निणीतस्यैव विकल्पस्यायं प्रपन्तः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्भिरिभ्रमित्यच विकल्पो वा समुचयः।

विकल्पः पूर्ववन्मैवं समूहे करण्वतः ॥ १५॥

अयो श्रूयते । चतुर्भिरिभमादत्त इति पूर्वोक्तविभागमन्त्रवत् प्रतिमन्त्रं पृथ-क्करणतं नास्ति चतुःसंख्यया समूहे करणत्यप्रतीतेः । तस्मान्मन्त्रान्ते कर्मसंनि-पातस्य वाधेनेव समुचयः स्यात् । न च पूर्वस्यैकैकस्य मन्त्रस्यान्ते संनिपातो न स्यादिति शङ्कनीयम् । वाचनिकसंख्यया न्यायसिङस्य तस्य बाधितवात् ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रथमन्त्री समुचेयी विकल्प्यी वा चतुष्ट्ववत्। स्राद्य उक्तिडयान्मैवं समुचित्यनुदीरणात् ॥ १६ ॥

उह प्रथस्वेति पुरोडाशं प्रथयित । उह नो यज्ञपितः प्रथतामिति पुरो-डाशं प्रथयतीति बासणेन पुरोडाशप्रथने डी मन्त्री विनियुक्ती तस्य च मन्त्र-विनियोगस्य मन्त्रिङ्गेनेव सिज्ञलाज्ञासणगतं वचनडयं चतुःसंख्यावत् समुचये पर्यवस्यतीति चेत्॥ मैवम्। तिस्मिन्वचनडये मन्त्रयोः परस्परनैरपेस्थप्रतिभासेन समुच्चयस्यायुक्तनात्। अतो लिङ्गिसिड एवार्थो ऽनूद्यत इति वीहियवविड-कल्पः॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

उद्दिवेत्युच्छ्रयस्वेति विकल्पो वा ससुचयः।

विकल्पः सारकवैकादाकारान्यवतो इत्तिमः ॥ १७ ॥

यूपस्योच्छ्रयणे करणभूत एष मन्तो ऽध्यपुरणा पठ्यते। उद्दिवं स्तभानान्तरिक्षं पृण पृथिवीमुपरेण दंहीत। उच्छ्रीयमाणाय यूपाय प्रेषितेन होना मन्तः पठ्यते। उच्छ्रयस्व वनस्पते वर्षान् पृथित्या अधीति। अनयोर्मन्त्रयोर्यूयोच्छ्रयण-स्तारणमेकमेव कार्यम्। तसाद्विकल्प इति चेत्॥ मैवम्। करणमन्त्र उच्छ्रयणं करोमीत्येवं सारयति। हौत्रस्तु क्रियमाणमुच्छ्रयणमनुवदन्नध्यर्योर्यूपोच्छ्र्यणं क-

र्तव्यमित्येवंविधां सृतिं जनयति । तत्र सार्यस्योच्छ्रयणस्यैकले ऽपि कर्तव्यमित्य-स्य करोमीत्यस्य च सृतिप्रकारस्यान्यतात् कार्येक्याभावेन समुद्ययः ॥

सप्नदशाधिकरणमारचयति ॥

उच्छ्यस्व समिडस्येत्यादीनां किं विकल्पनम् । समुचयो वा कार्येक्यादाद्यो ऽनुस्यूतये ऽन्तिमः ॥ १৮ ॥

उच्छ्यस्वेत्यृगेका। सिमइस्य श्रयमाण इति हितीया। ऊर्ध्व ऊ षु ण इति तृतीया। ऊर्ध्व ज षु ण इति तृतीया। ऊर्ध्व नः पाहीति चतुर्धी। ता एताः क्रियमाणमनुवद्नयो होचा प- द्यन्ते। तासां यूपोच्छ्यणकर्तव्यतास्मारणस्य कार्यस्यैकत्वाहिकल्प इति चेत्॥ मैवम्। प्रथममन्त्रेणोत्पद्मायाः स्मृतेरुत्ररोत्तरमनुस्यूतेः पृथक्प्रयोजनतात्। त-स्मात् समुचयः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हादशाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ सारस्वतीमनूत्र्येति विकल्पो ऽ**थ समुचयः**। जपैक्यादादिमो ऽन्यः स्यात् प्रकारस्य विभेदतः॥ १॥

दीशितस्य वाङ्गियमनात् पूर्वे जपाय मन्त्राः श्रूयने । सारस्वतीमनूच्य वाग्य-नत्योति । एवमायाविषावीबाईस्पत्ये उदाहार्ये । श्रत एव सूचकारः । श्रथवैके-षामायाविषावीं सारस्वतीं बाईस्पत्यामुक्तमामनूच्य वाग्यन्तव्येति । तचानुवचन-शच्दाभिधेयस्य जपकार्यस्यैकत्वाद्विकस्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ जपस्यादृष्टार्थेतेन प्र-कारभेदे सति कार्यनानातात् समुचयः । एवं जपमन्त्रवत् स्नुत्याशीरभिधानमन्त्रे-ष्विप सजातीयैः समुचयो दृष्ट्यः ॥ हितीयाधिकरणमारचयति ॥

इदं वाटिइयोः किं स्यात् साहित्यं वा विकल्पनम्। साहित्यं पूर्ववन्मेवं देवताबोधनैक्यतः ॥२॥

ऐन्द्राबाईस्पत्ये कर्मणि इदं वामास्ये हविः प्रियमिन्द्रावृहस्पती इत्यादिके या-ज्यापुरोऽनुवाक्ये डिविधे आसाते। तयोः सारस्वत्यादिवत् समुचय इति चेत् ॥ मै-वम् । दृष्टप्रयोजनस्य देवताबोधनस्यैकलात् । तस्माद्विकल्पः ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

पुरोऽनुवाक्यया याज्या विकल्या वा समुचयः। पूरेवाद्यः समाख्यानाइचनाच समुचयः ॥ ३॥

देवताप्रकाशनकार्यस्थेकत्वाद्याज्ययोर्यथा विकल्पः तथेवैक्यूरमगतयोरिति चेत् ॥ मैवं पुरोऽनुवाक्येति समाख्याया उत्तरकालीनयाज्यामन्तरेणानुपपत्तेः। किंच पुरो ऽनुवाक्यामनूच्य याज्यया जुहोतीति प्रत्यक्षेण हविःप्रदानकार्यभेदो-क्तिपुरःसरं साहित्यं विधीयते। तस्मात् समुचयः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

क्रयगोषु विकल्पः स्यात् साहित्यं वायिमी यतः। कार्यैकामानतेलीभाइशोक्तेश्व समुचयः ॥ ४॥

अजया क्रीणाति हिरएयेन क्रीणाति वाससा क्रीणातीत्यादिना बहूनि सोम-क्रयसाधनानि दृष्याग्यास्नातानि । तेषां कार्यैक्याद्विकल्प इति चेत् ॥ मैवम् । ब-हुभिर्द्रेचैर्विकेतुरानतेः सौलभ्याद्द्यभिः कीगातीति संख्योक्तेश्व समुचयः ॥

# पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

गुदोपयजने किं स्याहिकस्यो ऽथ समुचयः।

श्राद्यः स्यादर्थकर्मत्वाच शेषप्रतिपन्नितः ॥ ५॥

अयीषोमीये गुदेनोपयजतीति श्रूयते । ऐकादश्विनेषु तच्चोदकप्राप्तम् । तची-पयजनस्यार्थकर्मत्वं गुदेनेति तृतीयाश्रुत्या प्रतीयते। तस्य चार्थकर्मण एकेन सि- इत्वादेकादशानां गुदानां विकल्प इति चेत् ॥ मैवम् । प्रयाजशेषन्यायेन तृतीया-श्रुतेर्विपरिणामे सति शेषप्रतिपत्तिसंस्कारिवधानात् । तस्मात् समुचयः ॥

# षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

एका देया समुच्चेयं विकल्पं वाद्य श्रानतेः। सौलभ्यादिनामो नैरपेष्ट्यात्मंख्यान्तरादिष ॥ ६॥

श्राधाने श्रूयते। एका देया षड्देया द्वादश देया इत्यादि। तत्र सोमक्रयन्याये-नानतेः सोलभ्यात्समुचय इति चेत् ॥ मैवम् । संख्यानां वीद्यादिवत् परस्परनै-रपेस्थावगमात् । समुचये श्रूयमाणाभिः संख्यान्तरस्य दुवीरत्वाच । तस्माद्विकस्पो न तु समुचयः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

समुचयो जाघनीनां न वाद्यो गुदवन तत्। प्रकृतौ नियमादर्थकर्मातो ऽच तथालतः ॥ ७॥

ऐकादिशनिदिग्णेषु जायन्या पत्नीसंयाजनं चोदकप्राप्तम् । तत्र प्रतिपित्तक-मैलाज्जाघनीनां गुदानामिव समुचय इति चेत् ॥ मैवम् । दर्शपूर्णमासयोः प-त्नीसंयाजरूपे ऽर्थकर्मग्याज्यजाघनीद्रव्ये विकल्पेन विहिते ते चोभे अग्रीषोमी-यपशौ चोदकेन प्राप्ते । तत्र जायन्यां प्राप्तायां पुनरिप जायन्या पत्नीः संयाजय-त्नीति विहितम् । स च पुनिवैधिः स्ववैयर्थ्यपिहारायातिदेशप्राप्तमर्थकर्मलं वा-रियता प्रतिपत्तिकर्मलं प्रापयतीति पूर्वपक्षीकृत्य विकल्पेनातिदिष्टाया जायन्या नियमेन पुनिवैधेश्वरितार्थलाचार्थकर्मलं निवारणीयमिति सिद्धान्तनीयम् । त-तः प्रकृतावयीषोमीयपशावर्थकर्मलेन विकृतिष्वर्थकर्मण्येकया जायन्या निष्य-त्रेगुँदहष्टानासंभवाज्जाघनीनां विकल्पः ॥

# अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

नित्योखायौ काम्यवहिः संयुज्येताय वाधकः। कार्यभेदादादिमो ऽन्यः काम्येनान्यप्रसञ्जनात् ॥ ७ ॥ अपिचयने कमेग्युखां निष्पाद्य तस्यामुखायामिपिधियते स नित्यो ऽियः । तत्रकरणे काम्यो विद्रः पठ्यते। वृक्षायाञ्च्युलतो बस्चवर्चसकामस्याद्धत्यावदध्या-दिति। तच नित्यस्यायेहोंमः कार्यः काम्यस्य तु फलाय धारणम् । अतः कार्यभेदा-त्समुचय इत्येवं प्राप्ते बूमः ॥ फलाय धृतेनेवाियना होमस्यािप प्रसङ्गिसिडेिनित्यो वाध्यते । तथा सित कािमनो वहूचन्तरमकािमनो नित्यो ऽियरिति व्यवस्थितो विकल्पः ॥

## नवमाधिकरणमारचयति ॥

सो ऽग्निराहवनीयो नो वाद्य आहुतियोगतः। अन्योन्यात्रयतो मैवं संस्काराचेन सो ऽच हि ॥ ९ ॥

स पूर्वोक्तः काम्यो विह्रगहवनीयो भिवतुमहित । कुतः । तिन्वविचनीयस्याहु-तियोगस्य तिस्मन् संभवात् । आगत्य हूयते ऽस्मिन्नित्याहवनीयः । हूयन्ते चाच काम्याहुतयः । तस्मादाहवनीयधमा गतन्त्रीधारणादयस्तच कर्तव्याः । तच कल्प-सूचकारेण दिशताः । नक्तमाहवनीयं धारयित नित्यो गतन्त्रिय इति चेत् ॥ मैवं पर-स्परान्त्रयत्वात् । अथाधानसंस्कारादाहवनीयत्वम् । तद्धेचास्य संस्कारस्याभावान्ना-हवनीयत्वम् ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्चस्त्याधानादि नो वाच सर्वशेषत्रतो ऽस्ति तत्। न संस्कृतस्थानपातान्मन्थनस्यायसंभवात् ॥ १०॥

अत्र पूर्वोक्ते वहावाधानादिकमिस्त । कुतः। आधानस्य सर्वेकमेशेषलात्। नैतद्यु-क्तम् । आधानादिभिः संस्कृतं नित्यमियं वाधिला तस्य स्थाने ऽवस्थितलेनाग्न्यु-त्यादकसंस्कारानुपयोगात् । न च ज्वलतो वृक्षायादाहृतस्थारिणमन्यनेनोत्पित्तिः संभवति । तस्मान्नास्याधानादि ॥

एकादशाधिकरणमारचयित ॥ धृतिर्विकल्पितोख्यस्य किंवा नैवास्ति धारणम्। निषेधात कल्यविधितश्वाद्यो न प्राप्तवारणात ॥ ११॥

अपिचयने यो ऽयं नित्य उख्यो ऽपिस्तस्य सार्वकालिकधारणं विकल्पितम्। कृतः। विधिनिषेधयोरुभयोः सङ्गावात्। प्रतिषेधस्तावदेवं श्रूयते। न प्रतिसमिड्डो यन्त्रप्तिसमिड्डो आतृष्यमस्मिञ्जनयेदिति। सो ऽयं प्रतिषेधः प्राप्तिमन्तरेणानुपपदः प्रापकं विधि कल्पयति। तस्माहिकल्प इति चेत्॥ न। निषेधस्यान्ययापुपपद्मनात्। आहवनीयविषयं नित्यधारणं गतिश्रयो यहिहितं तच्चोदकेनोख्यायौ प्राप्तिनात् प्रतिषिध्यते। तथा सति विधेरकल्पितनात् केवलेन प्रतिषेधेन धारणाभाव एव प्रतिनियतः॥

बादशाधिकरणमारचयति ॥

शुकस्पशीदिकं सन्त्रे सर्वेषामुत कस्यचित्। अविशेषादादिमो ऽन्यस्तावतैवार्थसिडितः॥ १२॥

शुक्तं यजमानो उत्वारभते। यजमानेन संमितौदुखरी भवतीति विहितं यत्तत् सच्चे सर्वेषां यजमानानां भवेत्। कुतः। यजमानतस्य सर्वे।विशिष्टतादिति चेत्॥ मै-वम्। एकेन कृते सित प्रयोजनस्य शुक्तयहसंस्कारादेः सिद्धतात्। न ह्येते यजमानसंस्काराषा येन प्रतियजमानमावर्वेरन्। तसादेक एव कुयात्॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

श्रहीने सत्तवच्छुकस्पृगैक्ये स नियम्यते। न वाद्यः संभवान्मैवं विशेषानवधारणात् ॥ १३॥

यथा सन्ते यजमानेष्वेक एव शुक्रयहं स्पृश्ति तथाहीनेऽप्येक एवेति पूर्वन्यायेन स्थिते सित स एकः किं नियत उत यः को ऽपीति संश्ये सित नियमस्य सन्ते वस्यमाण्यतादिहापि नियम इति मन्दः पूर्वेपस्यः ॥ विशेषस्यावधारियतुमश्चिताद्यः को ऽपीति राज्ञानाः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयित ॥

कश्चिनृहपितवी स्यात् सन्त्रे कश्चिरहीनवत्।

इतरेषां तदार्विज्यादिवलमार्थमिनामः ॥ १४ ॥

पूर्वोक्तेनाहीनन्यायेन सन्ते यः को ऽपि शुक्रस्पर्शादिकं कुर्यादिति चेत्॥ मै-वम्। गृहपतिन्यतिरिक्तानां तदानीमार्त्विज्यकार्ये विनियुक्तानां शुक्रस्पर्शाद्यसं-भवात्। विलम्बे लार्त्विज्यशुक्रस्पर्शयोविंहितमेककालीनत्वं हीयेत। तसादिवल-साथै गृहपतिरेव तत्कुर्यात्॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

अज्ञनाद्या गृहपतेः सर्वेषां वा ससाख्यया। आद्यो नो फलिसंस्काराः सर्वेषां फलिनामतः॥ १५॥

श्रञ्जनाभ्यञ्जनादयो गृहपतेर्युक्ताः संस्काराधिकोन गृहपतिनसमाख्याया उप-पन्नलादिति चेत् ॥ मैवम् । फलिलप्रयोजका एते संस्काराः फलिलं च सर्वेषां य-जमानानाम् । यत्तु गृहपतेः फलाधिकां श्रूयते भूयिष्ठामृडिमाप्नोतीति तडाच-निकं न तु संस्काराधिकाकृतम् । समाख्या तन्तरेणापि संस्काराधिकामृतिजामि-व कर्मकरत्वादुपपद्यते । तसात् सर्वेषामञ्जनाद्याः कार्याः ॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

याजमानार्तिज्ययोः किं बलवत् पूर्वमुत्तरम् । उताद्यश्वीदकप्राप्नेरन्यः प्रत्यक्षतो विधेः ॥ १६ ॥

सन्ते यच याजमानार्तिज्यकर्मणोरेकदा प्राप्तिस्तच याजमानं वलवज्ञोदकेन प्राप्तत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । ये यजमानास्त ऋतिज इत्यार्त्विज्यस्य प्रत्यक्षविहि-तत्वात् । तस्मादार्त्विज्यं वलवत् ॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

स्रार्तिज्यं किं चिवर्णस्यं विप्रयोग्येव वायिमः। विद्यावस्त्राच तद्युक्तं बाह्यणस्येव तत्स्मृतेः ॥ १७ ॥

विप्रश्चियवैश्यानामधीतवेदानां विद्यावच्चादार्त्तिज्यमस्तीति चेत्॥ न। वि-प्रस्यैवार्त्तिज्यस्मर्णात् । तथा च याज्ञवल्काः। प्रतियहो ऽधिको विप्रे याज- नाध्यापने तथेति । एवं स्मृत्यन्तराख्युदाहरखीयानि । तस्माह्रिप्रस्थैवार्ति-ज्यम् ॥

> वेदानां स्थितिकृत्युरा हरिहरो ऽभृतसूचकुज्जैमिनि-स्तज्ञाणं शवरो व्यधात्रदितवांस्ति हस्तरं माधवः। मो ऽयं नित्यकलचपुचजनकप्रज्ञाधिपत्यस्थिति-र्दीघायुः सह बन्धुभिविजयतामाचन्द्रमातारकम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे डादशस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च बादशो ऽध्यायः ॥



# Jaiminíya-nyáya-málá-vistara.

### Various Readings.

(From page 401.)

Page.

401. l. 21. मुखो. - A. O. P. read मुखो.

402. 1. 8. एकलोपी ६ ज. — A.O.P. read एकलो-पाझ.

- 403. 1. 2. क्रियासंबन्धे. A. O. om. क्रिया.
- 404. l. 10. बाचियांत. B. P. बच्यीयं.
  - 1. 18. संवपन. A. B. O. संपवन, see Errata.
  - 1. 25. ज वा. P. corrupt. A. O. वा जो.
- 405. l. 1. सम्भाखाजं. A. P. समाखादां. — गुष्कायमसुविदं. A. P. O. गुष्का-
  - यसुषिरं.
  - l. 14. ढूंह. A. P. O. वृंह; and so l. 15. परिवृंहणं.
- 406. l. 14, 15. दृषद् मंत्रः. A. P. O. दृषद्-वसंधः. (Taitt. Samh. II. p. 82. दृषन्त्रन्ताः)
- 407. l. 3. क्रूप्तोपकारतथा. B. प्राकृतोपकार-कतथा.
  - 1. 5. तसात्तत. B. तसात.
  - 1. 7. A. om. अतिदेशात्.
- 408. 1. 1. सपशुकेष. B. सौसिकेषु.
  - 1. 24. तसाक्कूयमाणै:. A. O. तसात्तक्कू-यमाणै:.
- 409. 1. 16. दिश्ववालक्पस्य कार्यस्रैकलात्. P. दिश्ववालक्पस्य यत्कार्यकलात्. A. इ-श्विवालक्पस्य यत्कार्यमानतिसस्या एक-लात् कार्यस्रैकलात्.

- 410. 1. 6. प्रतिगृह्णीत. A. O. P. प्रीता गृष्टीता.
  - 8. द्विणाक्षेण प्रयुक्ताको B. द-विणाक्ष्यलेनानतिसाधनलप्रयुक्त्या तेन.
  - 1. 22, 23. The Mss. vary between विकृति and विकित्ति, but the latter is used of páka in Vaiyákaraṇa-bhúshaṇa-sára, p. 5, 1. 13.
- 411. l. 2. श्राघारी ६ चालि. B. श्राभघारी ६ जि.
  - 1. 16. न युक्तः प्रकृतः कतुः B. न युक्तं प्र-कृतः कृतः.
- 412. l. 2. प्रखाहक-. A. प्रखाधिक-; B. प्र-खाहिक-.
  - last l. ग्रहेकलवत्. B. P. ग्रहेकलवदु-हेश्रगतलात्.
- 418. l. 1. विभागावश्चंभावात्. B. विभागो ऽवश्चंभावीः
  - 1. 11. दीवयतिः 🗛 दीवयन्तिः
- 414. l. 8. योगे. B. adds in margin गी (i. e. गोयोगे.) cf. the reading in Taitt. Bráhm. Comm. I. p. 182, गोपदयोगे.
- 415. l. 13. कृत्सनुत्. B. कृत्सनृत्.
- 416. l. 9. पुंसि तु. E. conject.; A. O. P. पुंसि ते, B. पुंसि नी.
  - 1. 13. निवार्थितुं. A. P. विचार्थितुः

416. l. 17. पंचे प्राप्तेः — B. पचप्राप्तेः

1. 24, 25. तथायधिंन: — नाधते. — A. B. O.P. agree in this reading. The text given in the Taitt. Samh. Comm. vol. I. p. 1032, has a remarkable variation, which I subjoin, as it might suggest the idea of an old omission from a homocoteleuton (cf. note on p. 460, l. 21.) तथायधिंनः पादिन इ-खादिसमाख्याप्रापिता निषमनिभागनिभेष-क्षुप्तिनं द्रव्यान्तरमानेण नाधितुं भ्रक्या निर्माने विध्यन्तरस्थानिधानात् । अतथो-दनप्राप्ता चेथमध्येभागनिभेषकृप्तिः सा ययुर्धृक्तरथङ्पभागनिभेषनिधना नाधते।

418. l. 3. B. चासु.

1. 11. विंच प्राचुर्यार्थ- — B. प्राचुर्ये उर्थे

l. 16. प्रसच्यते. — B. प्रयुज्यते.

1. 20. प्रकृती — उपाकरोति supplied from B.

419. l. 11. B. होमनिष्पादनलचणस्य

 1. 16. प्रयोग - एवः — B. प्रयोगवचनप्रापित-लात् संहतानामेवः

420. l. 20, 21. B. त्रावे चिलमग्यादिष्यपि सत्ते-नान्वयात्र सिङ्गः

1. 21. विशेष्यगोभेंदेन. — B. विशेषणविशे-ष्यगोभेंदेन which I now prefer.

l. 23. B. वहिराह्मंन्सजातीयान्: cf. Taitt. Samh. II. 3. 9. (vol. II. p. 444.)

421. l. 7. After निवर्तका: A.P. add the following gloss, (A. in margin) उपचयात्मकं गानमुपगानं तच्च शारीरं सजातीयत्वात्। सामगानं तंच्यादिगानं चीभयमुपगानं पूर्वपचे
तच्च कार्यक्यादृत्विजां निवर्तकमित्वाह शारीरित।

1. 9. A. O. P. omit चित्ते.

 9. After कर्मान्तरं A. P. add a gloss, (A.in margin), सिद्धानी गानस्थानु पश्चाद्वा-नमुपगानं तद्य न शारीरमेव अभिचारादि-त्याह न तस्वेति। (seq. न तस्तः) Page.

1. 11. तंत्रीगानप्रयोगात् — B. तंत्रीगाने गानप्रयोगात्

l. 14. A. O. P. here and subsequently বা-

1. 15. शिख-. - A. O. P. रीच्य-.

l. 17. ग्रम्थझनं. — B. ग्रम्थझते.

422. 1. 3. A. O. P. om. प्रकृति before लिङ्केन.

1. 5. परिधानं — प्रावरणं — A. O. P. ता-प्यादिपरिधानं वासांसि विश्वंसयतीति (sic) वासोबङ लानुवादादुपरितनं प्रावरणं वि-धीयते (A. adds तदुपरितनं प्रावरणं).

1. 10. प्राञ्चतानि. — B. ञ्चतानि.

 20. कलङ्गले — लिङ्गेन. — B. कलङ्गगते सल्गग्वराद्भिव्यक्तिसामध्येन लव्योन प्रा-क्रतलिङ्गेन.

423. l. 7. निवर्त्वानां — बोधयन्ति. — B. नि-वर्त्वानामपि तत्। संस्थावन्तं प्रत्यासन्त्या बोधकं

1. 13. उपयोगाय. - B. उपयोगात्तु.

 14. वृत्ती पूर्वोपयोगिलात् — B. वृत्तिं प्र-सुपयोगिलात्.

1. 22. -श्रेषक्पं. — P. B. -श्रेषभूतं.

424. l. 17. B. तत्तत्संबन्धविशेषवाचिश्रब्देन.

425. 1. 5. स चार्थ ऋादित्यादिना. — A. O. P. स चादित्यादिना.

i. 9. प्रयोगान्वये. — B. प्रयोगान पेच्छ.

1. 10. श्रोपेचितः. — B. श्रनपेचितः.

1. 12. अतिदेशोः — B. अतिदेशेः

1. 24. A. O. om. कार्य: but not in p. 426, 1.2.

426. l. 4, 6 etc. It is curious that all the Mss. often write this word वृधन्वता.

1. 7. देवतावाचकः. — B. देवताबाधकः.

1. 23—25. विधिमयुक्ती — प्रयोक्तवः. — B. विधिनिनमप्रभेदः । स आर्थिको न तु ग्रब्दः । सत्रविद्यति । तथा सति पूर्वोक्ताग्न्यादीनि निगमन्यायेन विधिग्रब्दः प्राप्तोति । ततो वनस्यतिग्रब्द् एव निगमेषु प्रयोक्तवः ।

- 427. l. 12. कार्यलचण्या. B. कार्याकार्यलच-णया.
- 428. 1. 5. B. प्राणिचादिलचणात. so also in 1.6.
  - 1. 10. अनुयाजः स्थातः B. अनुयाजः सं-स्कारः.
  - 1. 17. नन्. B. नत्.
  - 1. 18. प्रागनुवचनं. B. प्राप्तमनुवचनं.
  - 1. 19. विधीयेयाताः B. विधीयेताः
- 429. 1. 13. बृहद्रथन्तरसामनोः B. बृहद्रथन्त-रपृष्ठसामनीः
- 430. 1. 8. प्रत्यचतया चोद्कप्राप्तवाधः B. प्र-त्यच्या चोदकस्थानुमेयस्य वाधः.
- 431. l. 3—5. पृषद् ज्यान्तरमुत्पदाते । तेन चानु-दाज्यश्च्दिन द्रव्यान्तरमुत्पदाते । तेन चानु-याजा द्रज्यन्ते । ततः पृषदाज्यपानिति तृती-यः पचः.
  - 1. 17. उपक्रम: B. अनुक्रम:.
  - 1. 18. अनन्तर्भावि. A. O. P. आन्तर्भावि; B. अनन्तर्भावि. The reading in the text is conjectural.
  - 1. 19. न च द्वितीयं. B. तेन च द्वितीयं (so too in A. originally but ते is erased).
  - last l. द्विराचित्राचादिषु. P. द्विराचा-दिषु (and so B. originally but corrected in margin).
- 432. l. 4. एकचिकनामक:. A. O. P. एकचि-नामक:.
  - 1. 5. एकचिक:. A. O. P. एक:.
  - 1. 13. त्रयोपेतसा. B. इन्द्रस्तयोपेतसा.
  - 1. 16, 17. स चारंभ: ग्राह्य: A. P. ए-कविक एव कती व्यतिषंगेषीकस्यां तिसृषु च सोचेषु संपादाखुची निखिकी ग्राह्म:. This is erroneously repeated from the beginning of Adhik. 3.
  - 1. 21. यहुगीनं. A. यदू र्धगानं.
  - 1. 23. इहेकचिककती. A.O. P. इहेककती.
  - 1. 24. नतु. A. O. ननु.

- 433. 1. 2. दादशाहे प्रावणीयादित:. A. O. P. दादशाहपायणीयादिकः
  - 1. 13. जगतोमन्तर्यन्तीति. A. O. P. जग-तीमन्तमयतीति.
- 434. l. 20. वाचा. B. श्रङ्कानीयां.
  - 1. 21. ऋगागम:. B. ऋच अवगम: (sic).
- 435. l. 2. श्रम्यस्थ. B. श्रन्थस्थ.
  - 1. 12. प्रथमाया पंचदश्. B. प्रथमा-या दिर्भ्यासेनापि पंचदश्.
- 437. l. 14. विलम्बित:. B. विलम्बत.
  - l. 23. न भवति. A. O. P. omit न; B. adds सं in the marg. sec. m. before भवति, but I think needlessly.
- 438. l. 3, 4. स ग्रह:. P. संग्रह: (and so B. pr. m. in l. 4).
  - l. 5. जात्वैववचनं. O. P. जात्वेववचनं.
  - 1. 12. 被 或表:. A. O. P. 被或表: (and B. pr. m.).
  - l. 16. ऐन्द्रवायवाग्रान्. A. O. P. ऐन्द्र-वायवान्. (cf. supra II, 3. 1.)
  - 1. 20. निविश्ति B. विवेश्यते
- 439. l. 3. र्थनारं जगक्कदात्. So O.P.;A.B. र्थनारजगक्कदात्.
  - 1. 8. गच्छति. B. P. जगति.
  - एकखापि साम्नः लादितिः B. एकखापि साम्नोः परित्यक्तलाय परिभेष-गितिः
  - 1. 12. इत्यस्य वैयर्थ्यप्रसङ्गात्. B. इत्यस्य दुइक्ते: वैयर्थ्यप्रसङ्गात्.
  - 12, 13. चवर्डलेन पुनसदुक्तिः В. चवर्डलेन समुच्चयपचस्वैवाश्रयणलाय प-रिश्वेषण पुनसदुक्तिः.
  - 1. 23. चारी विकलाः B. सत्त्वे विकलाः A. चार्वाविकलाः
- 440. 1. 8. रचनरख मुखलात्. A. O. P. र-चनरखामुखलात्

- 440. l. 18. B. reads ऋग्रत्वस्थ before **धारायहापै-**चलात
  - 1. 19. ऐन्द्रवायवादयो धारायहाः तद्वाको।
     A. O. P. ऐन्द्रवायवादयो वाको.
- 441. l. 6. ख्याने. B. संखाने.
  - 1. 8. सन्ध्ययान्. A. O. P. सन्ध्यायान्.
  - 1. 11. A. O. P. विधीयमानाग्रलपाठकमवा-धमन्तरेण
  - l. 16. सर्वमुख्यं. So B; P. has स सर्वे मु-ख्यं, O. स सर्वेभ्यः प्रथमं, A. स सर्वेभ्यः प्र-धमं मुख्यं. The printed Taitt. Samhitá (vol. I. p. 628) has सर्वादौ मुख्यं.
    - 1. 17. प्राक्ततान्. B. प्रकृतान्.
    - ो. 18. गृह्णीरन्. B. गृह्णीयुः.
- 442. l. 4. ग्रहापकार्षे. B. ग्रहणापकार्षे; so too in l. 8.
  - 1. 23. तृतीय ऽहनि. B. चतुर्थे ऽहनि.
- 443. l. 3. श्रसिश्च:. B. O. सिश्च:.
  - 1. 12. विधिसामान्यात्. B. विधिसाम्यात्
  - 1. 22. विक्रति: A. O. विक्रतिषु.
  - 1. 23. A. P. om. प्रयोजनं.
- 444. l. 9. समूहावृत्तिः B. सक्टावृत्तिः
  - 1. 13. समूहवर्ति. So all the Mss. Query स-मुहवर्तिनः?
  - I. 21. संघातनिवृत्तये. B. संघातानिवृ-त्तये.
- 445. l. 1. चोदकप्राप्ता प्रत्यचिविहता. B. चो-दकाप्राप्तप्रयचिविहताः
  - 1. 7. प्रशस्त्रचे. A. O. P. प्रशस्त्रते.
  - 1. 9, 10. These two quotations I have not been able to identify, and my reading is partly conjectural. In 1. 9. A. O. P. read गायनीक्ट्सिस्त्रपृष्कच्सी अगतीक्ट्स इति सुतं (O. जगतीक्ट्स); B. गायनक्ट्र-च्सिस्त्रपृष्कच्दी जगतीति क्ट्स इति प्रदेश सुतं.
  - 1. 10. So B. reading however गायत्रक्ट्स

- and जगतीक् न्दाः; A. O. P. omit the clause तथा पवमानचय॰ इति श्रुत, but A. P. read the following clause as तथा पवमानचयपरिधिस्तावके
- 445. l. 13. All the Mss. read तृतीयसविनक इति but B.'s original reading has been erased.
  - 1. 21. माध्यन्दिनीक्रो जागतस्य सवनिकस्य स्थाने. — B. reads स च तृतीयसवनस्य स्थाने सो ऽपि प्रातःसवनीयस्थाने.
- 446. 1. 2. जन्मार्थानां मुख्यक्तन्दस्ताभावात्. B. भन्नार्थानां मुख्यक्तन्दस्तभावात्.
  - 1. 21. मोलनखापि B. मीलनखास्त
- 447. l. 10. भिन्नवाक्यत्वं B. P. भिन्नवाक्यं-
  - 1. 16. वोत. B. वेति.
  - 1. 17. अन्धे. A. O. P. अन्धो; B. orig. अन्धे but altered to -1 sec. m.
- 448. l. 13. प्राचणीयोद्यनीयो. So O. P.; A. reads -चे; B. reads the whole passage प्रा-चणीयो देशलेन विधीयते
  - 1. 17. उदवसानीये. B. उदयनोये
- 449. l. 3. वैराजं॰ अच्छावाकस्थेति. So A. O. P. [except that for ब्रह्मसा: (which I give e conject.) P. has ब्रह्म, O. ब्रह्मसा, A. ब्रह्मसान.] B. reads (after होतु: पृष्ठं) वैराजं ब्रह्मसान शाक्षरं मैनावक्ससाम रैवतम-च्छावाकसामिति.
  - l. 11. तन्निर्देशन. A. P. तन्निर्देशे.
  - 1. 20. विक्रियते. B. क्रियते.
  - l. 21. All the Mss. read -वाचि: should we read वाची?
  - इत्युत्त्या. So P.; A. O. इत्युत्का; B. इ-त्युत्का
  - J. 22. चिवृत्तं. B. चित्तं.
- 450. l. 2, 6. संसव. B. संभव.
  - 1. 6. श्रभिजिती. B. श्रभिहिती.
  - 20. संस्थित पृथ्वे. B. संस्थितपृष्ठे, P. संस्थित पृष्ठे.

- 451. l. 16. सत्त्रात्मक. A. O. P. संत्रात्मक.
  - 1. 22. ग्रनया ला. A. ग्रपां ला, P. ग्रन्वाः
- 452. l. 1. द्वादश्रभ्य:. A. O. P. द्वादश्रेभ्य:.
  - 1. 4. द्वादशाही A. P. दशाही
  - 1. 5. उपपत्तिभ: A. O. P. उपपत्ति:
  - l. 7. Only P. reads স্বান্থ কার্যার the other Mss. read স্বান্থ কার্যার কি
  - 8. मानसेन खुितव्यपदेशभेदादिकं B. मानखुितव्यपदेशभेदादिकं, P. मानसखु-तिव्यः
  - 1. 22. यजमानत्व. A. O. P. यजमान.
- 453. l. 3. इज्यादियां तयो:. So B; but the true reading is that of A.O.P. इज्यासियां तयो:, as corrected in the errata (comp. supra, p. 324, l. 23.)
  - 6. After एकाद्श्राचान्तानां A. O.
     P. omit महीनानां.
  - l. 11. वाङ्गानुसारतः B. वाक्यानुसारतः
  - 1. 13. A. O. P. omit पौएडरीक:.
  - 1. 14. त्रश्वसहस्रमेकाद्यां B. त्रश्वमेकाद-ग्रसहस्रं.
  - 1. 25. तद्दिक्ततिलेन. B. तद्विधानलेन (?).
- 454. l. 9. कार्यात A. O. P. कार्याः
  - 1. 16. प्रांशुताभावात्. B. has प्रांशुभा-वाय.
  - 1. 18. All the Mss, read minoti.
- 455. l. 6. तन्नीत्र्या. A. O. P. तचीत्र्या.
  - 1. 11. एकवाससः B. प्रेकासः
  - 1. 13. तत्समचे B. उपावहरणकाले
- 456. l. 1. कर्मव्युत्पत्त्या. B. कर्मणि व्युत्पत्त्याः
  - l. 16. B. adds तेषां before दोषलं.
  - 1. 25. बङ्गेस्त्रिभः B. ऋङ्गेः
- 457. l. 3. तद्विशेषस्य. B. तद्विषयस्यः
  - 1. 21. अध्यूभीति. A. O. P. अध्यूभीमिति
- 458. l. 1. B. inserts इंडापाचे before हृद्यादि-प्रासनवाकी.
  - 1. 3. पचे प्राप्तिः. B. अचलप्राप्तिः.
  - l. 16. A. O. P. om. भाग before तार्तस्यं.

- 459. 1. 9. ह्यङ्गान्तरपरी मतः B. ह्यङ्गान्तरप-री भवेतः P. इतराङ्गपरी मतः
  - 1. 10. संहर्णं. A. O. P. संग्रहणं.
- 460. l. 1, 2. A. O. P. आज्यभागादिवाक्यात्.
  - अ. यदि॰ प्रखड्नं. B. यदि चोदनस्य प्रखेनमङ्गं.
    - l. 13. खरूपलात् B. सरूपलात्
    - l. 20,21. सार्थते॰ संपूर्यते. All the Mss agree in this passage, but it seems abrupt and incomplete. The Comm. on the Taittiriya Samhitá, vol. II. p. 62, inserts a new sentence after सार्थते which seems to me necessary to complete the sense;
    - तस्त्रात् क्रुप्तोपकाराभ्यां विधोयमानाभ्यामा-ज्यभागाभ्यां निराकाङ्गो गृहमेधीयः श्राम-नहोमासु न क्रुप्तोपकारा इति तैः साङ्ग्रहि-स्था श्रङ्गाकाङ्गा न पूर्यते।
    - Cf. my note supra on p. 416, 11. 24, 25.
    - l. 22. प्रयोगवचन: समुश्चित्व. A. प्रयोग-वचनसमुश्चित्व. The Calcutta Mss. read as in the printed text, see Taitt. Samhitá, vol. II. p. 63, note.
- 461. 1. 4. इडास्विष्टकदादिकं. B. अन्यस्विष्ट-क्रदादिकं.
  - 1. 10. खिष्टक्षदाच्यभागवदृष्ट्याः A. O. P. खिष्टकदाच्यभागेष्यष्ट्याः
  - l. 11. A. O. P. omit अवतारिता.
  - 1. 22. प्रविपति. A. प्रहर्ति, P. प्रवहति.
- 462. l. 18. A. O. P. om. तच.
  - l. 22. After पर्यो: B. inserts श्रंटिवड-यो:
- 463, 1. 23. ऋन्यतो ८च गुणाप्राप्तिः A. O. ख-न्यतो ८च गुणप्राप्तिः; P. ऋन्येनाच गुणाप्राप्तिः B. ऋत्येनायं गुणः प्राप्ति (sic).
- 464. l. 16. प्राप्तिर्विकल्पः B. प्राप्तिविकल्पः
  - 1. 21. A. O. P. omit यागस्य after उत्पन्नस्य.
- 465. l. 10. A. O. P. om. खादिरखः
  - l. 15. बाधका:. B. बाधकं (sec. m.)

465. l. 17. त्रीहियव-. - A. O. P. त्रीहियर-.

466. l. 4. I give this line of Smriti conjecturally; it is corrupt in all the Mss. A. O. P. read जामद्भा वत्सविद् वार्ष्टियेण्यिव च (O. has जामद्ग्यवत्स-); B. has जामद्ग्या व-त्सविद्वार्षियेण्य ते जयः। Cf. the line as read in the Comm. to Kátyáyana's Sútras, i. 9. 3.

last l. ग्रसंभवात्. - A. O. P. ग्रभावात्.

467. l. 13. श्राज्यभागप्रसिक्ततः. — A. O. P. श्रा-ज्यभागप्रसिक्ततः

I. 14. दृष्टान्तवर्णनात्. — A. O. दृष्टान्तदर्श-नात

1. 19. सोमख व्यविक्रतिवात् - P. सोमख विक्रतवात्

1. 22. वा कुर्यात. — So O.; A. P. omit वा; B. also reads pr. m. only कुर्यात but alters it in the margin sec. m. to कुर्यात कुर्यात.

468. l. 1. इतरक — A. इच; P. इत्वच; B. इ-तरलं

1. 2. उपदेशात् - B. उद्देशात्-

अ. ज्यान्यभागोपदेशस्य. — В. ज्यान्यभागोपदस्य.

I. 4—8. उपदेशवाकाणें — राजानः: —
This passage is only found in O.; A. P.
read instead उपदेशवाकाणेत्रीतस्य निषेधस्य शेषः स न सीमे ६घ्नर रति राजानः।
B. reads उपदेशवाकाणे ६तीतस्य निषेधस्य
शेषः सन् दृष्टान्तो वर्षते। यथा न तौ सीमे
६घ्नरे करोति तथा तौ न पशी कुर्यादिति।
ततो ६थ्वाद् रति सिज्ञानः। I have retained
the passage as given in O., because it
seemed the only reading without difficulties,
and the line explaining the anyonyáśraya,
though probably a gloss, is a useful addition to the text.

Page.

468. l. 10. वादो वाथ निषेधनं — A. O. वादो वार्थनिषेधनं; P. वार्थनादो निषेधनं

l. 15. 16. तच यवनुयाज — निर्विषयत्वं. — B. तच यवणानुयाजमाप्तविषय इत्वनुयाजप-युद्दि (प न निधेनिर्विषयत्वं. — O. reads the whole passage as follows:

तन ययणानुयाजेषु त्येयजामहिविधिनिषेधयोः समावेशे पर्थुदास एवमनापीति चेत्र । एक-विषयतेन व्याहतिप्रसङ्गात् । अतिराज्ञवितिरिक्ते ऽतिरान इत्युंके कथं न व्याहन्येत दृष्टान्ते तु विधिः सर्वयज्ञविषयो निषेधो ऽनुया-जमानविषय इति नानुयाजपर्थुदासो ऽपि विधिनिविषयलं ।

1. 21. भिन्नप्रयोगविषयत्वात्. — A. O. P. अभिप्रयोगविषयत्वात्.

469. l. 10. स्तूयते - B. श्रूयते

1. 15. निषेधस्य. A. O. P. निषेधे इस्य-

1. 22. विषमत्वात् - P. विषयत्वात्

1. 24. मीमांसन्ती पुनर्विधीचेते. — O. ॰वि-धास्रेते. B. मीमांसती पुनर्विधास्रेते.

470. l. 4. सूर्यते — B. श्रूयते

1. 6. ब्रह्मगानस्य. — Altered in B. to °सा-मस्य

1. 11. ब्रह्मा सामानि गायतीतिः — A. P. ब्रह्मसामानि गायनीतिः

1. 12. परिखताः. — A. P. परै: सताः (P. श-ताः); O. परैस्वताः

1. 18. स्तूयते. — B. श्रूयते.

471. l. 2. पुमर्थ — P. पुमर्थ

l. 21. वल्बीकवपायाः — B. वल्बीकवपाम्

1. 23. -नियमितै: - B. -निमित्तै:

472. l. 12. संगतिः. — B. संस्तुतिः.

1. 16. चातुमी खेषु — A. P. चामावा खेष्ट (मित्रविन्दायों), O. चामावा खेषु॰

473. l. 2. तत:. — B. तच.

1. 3. संबन्ध: — So B. also, pr. m., but altered to सर्वविक्रतिसंबन्ध: in the margin.

- 473. 1.3, 4. जनारस्थवाद्सु वैमृधाद्दिषु. A. O. P. अन्यानारस्थवाद्वैमृदाद्दिषु (O. अनाना-रस्थ)
  - 1. 19. वैदिकहविः. B. O. दैविकहविः.
  - 1. 20—25. तथा सति अन्य इति. This passage is printed from O., which however only gives part of the concluding quotation (पुरसात् स्वाहारावा sic) from Taitt. Samh. III. 1. 5. 2.; I have completed it from the Comm. of the Taitt. Samh. vol. I. p. 81. P. reads the whole passage तथा सत्युपसंहारा अन्या इति अपि च विधित्वेऽपि(seq. जान्यासा इति अपि च विधित्वेऽपि; B. तथा सत्युपसंहार्योपसंहार्या अन्यासा इति अपि च विधित्वेऽपि; B. तथा सत्युपसंहार्योपसंहार्या अन्यासा इति अपि च विधित्वेऽपि; B. तथा सत्युपसंहार्योपसंहार्या अन्यासा इति. These Mss. have thus a different reading, but I am uncertain what it was.
  - 1. 25. ब्राह्मणोक्तवास्त्रेन B. ब्राह्मणोक्त-न्यायेन
- 474. l. 14. चितं. B. चित्यं.
  - l. 15. B. inserts पुनः before विधीयने, and so too in l. 16 reads पुनर्विधानार्थवत्वाय.
  - l. 19. इति युक्तं. B. इत्युक्तं.
  - 1. 20. पुनर्विधानं A. O. P. पुनर्वचनं
  - 1. 21. गुणकामप्रवृत्ते:. Altered in B. to गुणकामप्रकृते:
- 475. 1. 5. उपस्तरणाभिघारणार्थाभ्यां A. P. उपस्तरणाभिघारणादि (seq. श्राज्या॰).
  - 1. 7. A. O. P. omit आज्यस्य after अर्थस्य
  - 8-11. For a different siddhánta see
     Comm. on Taitt. Samh. vol. II. p. 725.
- 476. l. 17. दर्शपूर्णमासावेव. Corrected in the margin of B. to दर्शपूर्णमासाभ्यामेव.
- 477. l. 1. तदिह संनचेदितिः B. तदुभयमेव संनचेदितिः
  - 1.2,3. सोमयाज्यसोमयाजिनो: A. O. P. read सोमयाजिनो: and so did B. pr. m.; but it is corrected in B. in the margin.

Page.

- 479. 1. 5. उत्कर्ष: E conjectura. P. उत्कर्ष. A. O. B. उत्कर्ष.
  - 1. 9. दर्श प्रक्रतः B. श्रमावास्थायां प्र-क्रतः
  - 1. 20. तसात. B. तसायं
  - 1. 25. उपलच्चे. P. उपलचे; B. उपल-चिते
- 480. l. 6. A. O. read in the colophon समाप्तय बाधाध्यायो दशमः।
- 481. l. 6. तंत्रतो. A. O. P. तंत्रता.
  - l. 11. फलसंबन्धात् Altered in margin of B. sec. m. to फलसंबन्धबोधनात्
  - last T. उपकारो भियते. B. उपकारा विक्ते.
- 482. l. 4. एक: A. O. P. एवं In the preceding part of the line A. P. read एकीट्न for एवीटन
  - 1. 12. B. adds राज्ञ: after तावता.
  - 1. 19. एकस्रोपकारस्य जननेन. A. O. P. एकस्रोपकारकजननेन (A. -जनने).
- 483. l. 😁 B. reads the line

अवधातः सङ्ख्रयो वा सङ्खिधिसिखितः।

- l. 18. अङ्गावृत्त्वैव. B. P. अङ्गावृत्त्वैव.
- 484. l. 5. -सान्याजी A. O. P. सान्येन.
  - 1. 7. भास्त्रार्थस्यः A. O. P. भास्त्रस्यः
  - 1. 10. उपात्ते. A. O. P. उपात्त॰.
  - 1. 20. इत्येवं. A. इत्येव.
- 485. l. 6. अङ्गीनि. P. अङ्गानि; O. अङ्गतन (कां); A. omits a line here.
  - 1. 10. श्रीत्सुकां युगपत्. O. सुपुत्थं. A. P. are imperfect here.
- 486. l. 3. विधे: B. विधि:
  - 1. 15. प्रतीष्टि B. इच्छ्या-
- 487. 1. 7. विद्वितो ६ स्ति. P. भिन्नतास्ति; A. O. सभिद्वितो ६ स्ति.
  - 1. 10. दशीं. A. O. P. दाशीं.
  - l 11. तच चेत् B. तच यहर्भयाग-

खानीयख पशुयागख कालभेदी विधीयत इति चेत

1. 20. वैशेषात् — A. O. P. वैषम्यात् Ib. मुख्यकालाय — A. O. P. मुख्यकालीय-

1. 25. निर्वापस्य. — B.om. (reading अश्रेपस्य).

O. reads l. 25. संघगतस्याभ्रेषस्य निर्वापस्य

O. also inserts कथा after -पूर्वक-.

488. 1. 1. प्रतिभागात् . — B. प्रतिभासगात्

1. 8. तद्वीदानुसारेण — A. तद्वीदानुगतोः

P. तज्ञेदानुमतेन. - P.O. also read वपाहोसः

1. 11. याज्यार्धचीनस्य तत्काबलेन. — B. • काबलेन, (it originally had याज्याया अर्ध-चीनस्य काबलेन); P. यदीतस्य काबलेन.

l. 16. प्रधानभेदात. — A. P. प्रदानभेदात, and so B. pr. m., but altered to तंत्रांतर्-लात; O. reads प्रधनभेदात; the Calc. ed. of the Taitt. Samh. (I.p. 749) has प्रधानभेदात.

489. l. 7. श्रपामन्वय:. — A. O. P. omit श्रपाम.

1. 9. यदाप्खवभृषे. — A. O. P. om. ऋष्यु.

1. 23. ऋदृष्टार्थलकत्यनाप्रसङ्गात्. — B. श्व-दृष्टार्थकत्यनात्.

490. 1. 6. 9회과 일:. - 0. 9회과 일:.

1. 8. प्रतिप्रखाताः — B. प्रखाताः

1. 15. आइवनीयवद. — A. O. P. om. वद.

1. 17. まत:. — A. O. P. まत:.

l. 18. जुड़यातामः — A. O. P. जुड़यात्.

1. 22. বেগ্রিছন্ম. — A. O. P. বিগ্রিছন্ম. — B. om. हि.

1. 23. द्रव्याभावन — A. O. P. द्रवाभेदेन

1. 24. A. O. P. add संचिन्त इति after प-श्रृन् and before प्रकृत्य.

491. 1. 2. कर्मश्चिषस्य. — B. om. श्रेष; A.P. कर्मणि निषेधस्य.

8. उपरम. — A. P. उपरमञ्जेष.

l. 14. वंषेषु. — B. संवत्सर् षु.

l. 15. वर्षे. — B. वत्सरे

1. 22. **खनलरभाविनं.** — P. **खनलरभाविन:** (and so B. pr. m.). — The Mss. read álam-

Page.

bhanam which I have corrected to dlambham.

1. 23. तथा पश्चोत्तमे °विधी. — B. तथा प-श्चोत्तमाहत्वपञ्चत्वयोर्विधी.

492. l. 6. A. B. P. omit यदा सोमक्रयसदा-

 1. 17. ग्रवभृषधर्मकं — A. O. P. ग्रवभृष-कर्मकं

1. 22. B. om. यव before तुषै:.

493. l. 4. - प्रब्द्वियर्थे स्थादतः — B. - प्रब्द्विय-र्थ्यपसङ्गात्.

 18. उदयनीयसमानधर्मकमर्थकर्मेतिः — B. उदयनीयस्य समानधर्मकमन्यद्धकर्मेतिः

494. l. 3. ख्वाखत: — A. O. P. ख्वाखन:

1. 6. B. omits श्राप्त before श्रावभृष्टिन.

 1. 16. लैष्टिक॰ प्रतिपाद्यते — B. लैष्टिकपा-गुक्तसीमिकदार्विहोमेषु संबन्धः साधारणः प्रतीयते

1. 17. तस्मात् तंत्रेणागुष्टेयः — B. तन्यात्रेणा-नुष्टानः

1. 18. कर्मोपकारलाश्चाङ्गलं. — Corrected

in B. sec. m. to कमोपकारसाङ्गलं

495. 1. 4. वाकाविश्ववै:. — A. O. P. वाकाश्वि:.

1. 21. হ্বেখিনিলা বা. — A. O. P. হ্বেখিনিলা ঘ. —Ib. মন্ত্ৰলক্ষালীলবান্.—B. মন্ত্ৰলক্ষালীলবান্যমান্

1. 22. परापतेत्. — A. O. P. आपतेत्.

496. l. 9. द्विनराचादी - B. द्विराचादी

l. 18. স্বৰিখিল. — So all the Mss. The vácha utsargah is an anuváda and not a vidhi.

497. l. l. B. adds after púrvah pakshah चर्म एवेति राज्ञानाः

l. 3. শ্বৰ্যান্ত্ৰীৰ. — B. reads here শ্বাৰ-থিন্দিৰ.

l. 8. तच पश्ली. — B. तच पश्ली:.

1. 19. यज्ञप्राप्तिवचनेन. — A. P. यज्ञसमाप्ति.

498. l. 2. प्रधानमाचलं. — A. O. P. प्रधानं.

1. 5. गणे - A. B. गणी.

499. 1. 7. पात्रेषु. — B. पात्राकरेषु.

Page

499. l. 5. तन्त्रं. — A. P. तन्त्रं. — In l. 15. all the Mss. have तंत्रं.

500. l. 10. अश्रस्तिषु. — B. अश्रस्तिषु.

1. 12. पशुप्रचार्. - A. O. P. om. पशु-

501. l. 8. पशुबन्धः — B. पशुबंधिः

1. 19. चङ्गान्षानं — B. चनुष्ठानं

l. 21. येनापवादः — A. येनावोपः; P. ये-नावासः; O. येनावागः Is येनावापः the true reading?

503. l. 1. व्याखापनः — A. O. P. व्यवस्थापन, and so in l. 3. they read व्यवस्थापयन्ति

l. 2-5. तथा च श्रूयते॰ वर्णसंयोगावग-मात. — This passage is omitted in A. B. P., — it is however inserted sec. m. on the margin of B.

l. 14. काम्यप्रयोगे प्रथमखः — B. काम्यखः

504. l. 1. श्रुताः. — A. O. खुताः; P. मताः.

1. 2. षट्चिंशह्विसाः. So B.; A.O.P. read षड्विंशह्विसाः.

1. 3. सदीचखः — B. सदीचणोयखः

1. 9. ज्योतिष्टोम. - A. O. P. ज्योतिष्टोमे

l. 12. B. adds in the margin (sec. m.) after dwádasopasadah ব্যৱস্থা সুৰো:

1. 13. ষহ্ৰিয়ন. — Here B. reads মৃত্ৰি-য়ানি:, A. O. P. মৃত্ৰিয়ন as before.

1. 19. ग्रन्यस्मिन् काले — B. ग्राप्यसिन् काले

1. 25. तत्सिधीत् — A. O. P. तत्सिडे:

505. l. 13. जहरूपविकार॰. — A. O. P. र्ह रू-पविकार॰.

l. 17. विशेषाङ्क॰. — B. अशेषाङ्क॰, which now seems to me the better reading.

507. l. 1. श्रतेषु. — B. च तेषु. Ib. व्यवस्थापिते-षु. — B. श्रवस्थापितेषु.

l. 14. A. B. P. om. राजसूचे cf. Taitt. S. vol.

I. p. 117, vol. II. p. 119.

l. 21. चयुजो सृष्टीन्. So all the Mss.; a note on the margin of B. adds युजो वा after चयुजो (cf. Taitt. Br. III. 2. 2, quoted in Comm. of Taitt. Samhitá, vol. I. p. 56).

Page.

508. l. 2. A. O. P. om. wa.

l. 16, 17. ভন্দরাথা কছো So O.; A. P. corrupt; B. reads ভন্দরাথা: কছো স্থাপ-

 22. नावचातवन्त्रस्त्रावृत्तिः — B. ज्रव-घात इव मन्त्रस्य नावृत्तिः.

509. 1. 9. मंत्रविधानात्. — B. मंत्राभिधानात्.

1. 13. आनिवृत्तितः. — A. O.P. अनिवृत्तितः.

 1. 14. On this mantra cf. Haug, Ait. Bráhm.
 vol. II. p. 27, n. (It does not occur however in the Taitt. Samhitá.)

512. 1. 5, 6. पुरोडाश- — B. पशुपुरोडाश-

l. 11. प्रयोगांश्रसीयः — B. प्रयोगाङ्गसीयः

513. l. 1. A. B. P. om. होमख; B. adds हाते after यहादिभिः

1. 8. तत:. — O. P. तच.

l. 11. विहितस्त — A. श्राभहितस्त

1. 17. नामाप्ती लिङ्गती बली — O नाम चोदकतो बलि

1. 21. द्वादशाहगवामयनपरंपरयाः — A. P. द्वादशाहगीणसवायनपरंपरयाः

514. l. 18. चर्चसृतिविद्ये: — A. O. P. चर्चात् सृतिसिद्येः

515. 1. 1. विहर्णेन. — A. O. P. निईर्णेन.

1. 7. परिखक्तवां — B. परिखक्त

516. 1. 4. चोदकप्राप्तितोः — B. P. O. चोदक-प्राप्ततोः

ो. 15. -मध्यपातिनीषु. — B. sec. m. मध्यपा-तिनां तुः O. मध्यपातिनी तुः

517. l. 5. न लानखर्चनः — A. नलानखर्च नः

 6. बाख प्रसङ्गतिङ्गः — P. बस्खप्रसङ्ग-सिङ्गः

l. 11. साधार्णः — B. साधनं

1. 13. एककालीनत्वाभाषातः — B.एककाली-नत्वात्

एकस्य तन्त्रमध्ये (न्ययोः — B. एकस्य तन्त्रस्य मध्ये तयोः

1. 20. खार्यामंत्रः — A. B. खाखर्यामंत्रः

518. l. 4. संस्तृतं — B. अवस्थितं

1. 7. After ती संची. O. P. add दृष्टी.

1. 13. -पचन-. — P. -पठन-; B. -पवन-.

1. 20. सुविरो. — A. P. सच्छिद्रं-

1. 21. ভালেভাহনি — B. O. P. ভালেভাহনি

A. O. P. insert यद् before त्रीहिनयः

519. 1. 2. पुरोडाग्नै: — A.O.P. पुरोडाग्नादिभि: 1. 13. पुरोत्थिते: — A. परोत्थिते: P. पुर: स्थिते

1. 16. उत्थानवाकीन. — A. O. P. उत्थानं वाकीन विहितं. It is curious that the two readings seem to be found in the two texts of this adhikarana given in the Taitt. Samhitá Comm. vol. I. p. 116 and 754.

1. 19. दार्शिक - O. दर्शन; B. दर्शनं

1. 22. अङ्गतंत्रं. — A. B. P. अङ्गं तंत्रं.

I. 24. अती. — A. O. P. तती.

520. l. 10, 11. यावज्जीवलचण् तहपेचेति प्राप्ते ब्रूमः. — For this A.P. read only सीर्याह-प्रयोग इति चेन्मैवं

l. 11. O. adds दर्भपूर्णमासावारप्यमान द्खु-क्तत्वात्, before क्रत्वर्थाः

1. 13. प्रक्रत्यङ्गं. — A. O. P. प्रवृत्यङ्गं (sic).

l. 21. सा च तिद्वज्ञतिरूपे. — A. P. तदेत-द्विज्ञतिरूपे; B. originally as in text, but altered sec. m. to A. P.

521. l. 10. after एतेषां, B. O P. add च.

522. l. 6. प्रसुत इति. — A. O. प्रसूत इति.

1. 8. दिनानारे - O. P. दिनानारेष.

1. 9. ग्रपक्रथते. — B. प्रक्रथते.

523. 1. 4. पशोरेवोतः — O. P. पशोरेवेतिः

1. 5, तंचिताः — B. P. तंचताः

1. 10. A. adds पुरोडाशादीनां after प्रात:-कालीनानां

1. 12. सुतासुती. — A. P. सुन्वन्.

 15. पश्चाद्वावित्वाभावे. — B. पश्चाद्वावि-त्वनिश्चयाभावे.

1. 21. चङ्गोपदेशयुक्तलात् - A. चङ्गोपदे-शायुक्तलात् Page.

523. l. 23. कामख. — B. काम्यख.

1. 24. एकाहकाला. — A. O. P. एकाहिका.

525. l. 5. खनस्थाया उभयोः — A. खनस्थाया-मुभयो:; O. P. om.

 गाः प्रथमाहानुरोधेन त्वयेन त्यपरः पनः —
 P. omit. O. reads विकल्पस्याष्टदोषत्वा-न्नियम इति दितीयः । तनापि विश्वजितः प्रा-थम्येन प्रथमतया त्वयेव इत्येकः पनः

1. 13. प्रसङ्गो (पोह्यते. — A. om.; O. प्रयो-गोह्यते; P. प्रसङ्गो योज्यते.

526. l. 1, 2. दृष्टद्वारभेदाभावि॰ भेदात. — B. P. have only दृष्टद्वारभेदात, but B. adds sec. m. in the margin, as printed in the text.

1. 6,7. सृक्वाचार्. — A. P. सृक्याचार्; O. सृत्वाचार्.

1. 8. va corrected in B. to va-.

1. 9. परस्वर-. — B. परस्वः

1. 10. यागसाधनलं — B. यागासाधनलं

l. 16. श्रतिपात्वः — O. P. श्रतिपातयेद्धः A. श्रतिपावयेद्ः श्रतिपाव is the true reading, cf. Taitt. Samb. II. 2. 5. 4.

1. 18. श्रतिपातचेड्. So A. B. O. P. query श्रतिपादचेड्?

527. 1. 3. श्रदोष-. — B. विदोषो; — A. O. श्व-दोषो

l. 8—13. This seventh adhikarana is only given in O; it is omitted in A. B. P. I have however inserted it, as it is quoted, with some variations, in the Comm. on the Taitt. Samhitá, vol. I. p. 93.

l. 14. A. B. P. call this eighth adhikarana the seventh; but each Ms. subsequently omits a number in reckoning, so that they ultimately agree with O. in counting the adhikaranas as seventeen.

1. 25. **उपबन्धते**. — B. उपपदाते.

528. l. 12, 13. उतागृभ्णन्॰ मंत्रस्य — B. उतागृ-भ्णन्भनामित्वेवंविधस्य कर्मप्रकाभ्यंत्रपदस्यः

528. l. 14. कश्चित. — The Mss. किश्चित.

1. 17. कर्ब संनिपतेत्, corrected in B. sec. m. to कर्मसंनिधी तत

1. 20. স্বাত্তা. — P. স্বাত্ত্য. B. corrected sec. m. to স্বাত্ত্ত্তি which is the better reading.

529. l. 3. देह्या: - A. O. P. एकाटग्र.

1. 3, 4. एतेषु च होमदादशकेषु मध्ये — B. reads after nishpádyante च होमा दादश तेषु मध्ये

1. 5. A. O. P. omit कर्म before संनिपातस्थ.

1. 7. साहित्यं. — A. O. P. सांतत्वं.

1. 10. मंत्रसाहित्यसः — B. मंत्रकर्मसाहि-त्यसः

1. 11. प्रयाजादि-. — A. O. P. प्रयाजाज्य-.

530. l. 4. after इति A. adds पूर्ववन्मैवं, and then omits down to संख्या in l. 5.

l. 11. नो. — B. ते.

1. 21. दृंह. — B. श्रदृंही:. उच्छीयमाणायः — B. उच्छिययाणायः

531. l. 3.B. reads this line द्वितीयवर्षकमारचयति.
l. 18. जपस्तादृष्टार्थलेन प्रकारभेदे. — P. om.
-लेन-; O. reads जपस्ताष्ट्रप्रकारभेदे; B. ज-पस्तादृष्टार्थलेनादृष्टप्रकारभेदे

532. l. 8. समुचयः — B. समुचिताः

1. 9. पुरेवाबः — A. B. पुरो वाबः

533. l. 7. संख्यानां. — A. O. P. संख्यायां.

Page.

533. l. 10 — P. 534, 6. P. omits the seventh and eighth adhikaranas.

 24. काम्येनान्यप्रसञ्जनात् - A. कामेनास-प्रसञ्जनात्;
 0. काम्यनास॰.

534. ll. 10-15. This adhikarana appears to be somewhat corrupt in all the Mss.

1. 13. नित्यो गतिश्रय इति [चित् ॥ मैनं]परस-राश्रयत्वात् — A. B. P. omit चेत् मैनं which I insert from conjecture; and A. P. read नित्य- for नित्यो. O. reads corruptly, instead of the whole passage, नित्यो गतिश्र-यो श्रियत इति मैनम्। श्रन्याश्रयत्वप्रसङ्कात् । सिचे ह्याहननीयत्वे तच होमनिधिः यदाह-चनीय जुहोतीति सिचे होमाधारयत्वे पश्चा-दाहननीयादिकत्यनिति परस्पराश्रयत्वं । य-दि (seq. श्वाधान॰)

l. 14. A. P. omit अध before आधान.

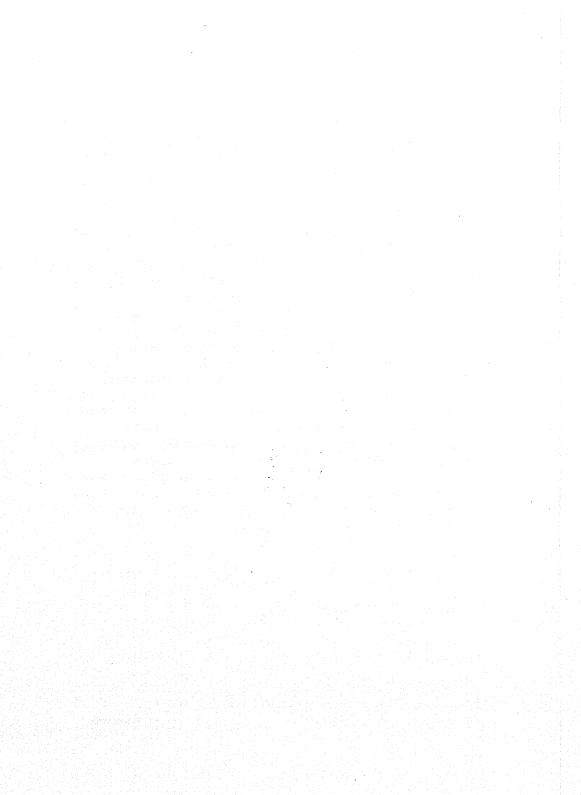
535. l. 3. प्रतिसमिद्धोः — B. प्रतिसमिध्यो, A. P. प्रतिसमिद्धोः

536. l. 8. B. सर्वेषां फलिनां मतः

l. 13. कर्मकर्खात्. — A. P. श्रकर्मकर्लात्.

537. l. 4. वधात्. — B. अभ्यधात्.

1. 7. इति माधवीचे. — A. O. P. read इति श्रीमंत्रिकाण्डमीमांसामण्डनप्रतिवसन्तसोम-याजी (O. for याजी reads याजिमट्ट) माध-विवर्षिते.



### Index.

amśu-graha 86, 22. 157, 17. aksha (pratyaksha) 17, 3. akshara-vikára 354, 4. aksháñjana 189. agnichayana 44, 4. 49, 21. 87, 13. 105, 15. 212. 216. 237. 308. 312. 408, 16. 433, 21. 474, 18. 497, 16. 534, 1. 535, 2. agnichid-vrata 243, 15. agnimoka 497, 14. agni-pranayana 309. agniyoga 497, 16. agni-viharana-praisha 107, 18. agnishtut 78, 5. 325, 9. 341, 24. 430, 12. 449, 17. 520, 20. agnishtoma 78, 5. 87, 13. 160, 1. 245. 283. 325. 326. 327. 328. 363, 4. 383, 6. 395, 3. 435, 22. 436, 23. 449, 17. 474, 11, 13. agnishtoma-sáman 78, 5, 11. 500, 10. agnihotra 38, 23. 73, 16. 77, 4. 84, 22. 91, 10. 133. 204. 230. 243. 246. 262. 273. 283, 305. 312. 329. 373, 16. 374. 513. agnihotrahavani 96, 3. 401, 22. agnidh 107, 13. 299, 20. 457, 25. 490, 6. agnishoma-mantra 124, 13.

agnishomiya (ekádaśa-k.) 70, 20.

agnishomiya (paśu) 25, 3. 67, 22. atideśa 301, 5. etc. 468, 2. 474, 10. 74, 7. 155. 157. 161. 164. 170. 177, 186, 190, 195, 202, 204, 218. 219. 223. 227. 229. 234. 236. 238. 300. 308. 317. 318. 323. 335. 343, 11. 362, 6. 365,7. 366, 4. 367, 15. 387, 25. 406, 22. 426, 17. 428, 25. 455, 18. 479, 18. 494, 22. 511, 10. 513, 8. 517, 10. 518, 20. 532, 23. 533, 15. agnishomiya (purodása) 104, 13. 225. 233. 248. 249. 250. 271. 323. 518, 20. 525, 17. agnishomiya-yága 225. agnyádhána see ádhána. agnyuddharana 374, 22. agravati 440, 4. anga-vaikalya 255. 262. 263. angápúrva 57, 10, 15. angirasám dwirátrah 437, 12. achchháváka 166, 9. aja 403. ajina 235. anjana 234. 357, 24. 405, 15. 421, 16. 536, 9. anjali 52, 4-6. atigráhyáh (graháh) 474, 9. atijagati 348, 5. atidishta 462, 18. 464, 19. 465, 10, 17. 471, 4, 6. 472, 2. atideśa-adhyaya VII, VIII.

493, 10. 495, 1. atipátya (? cf. var. lect.) 526, 16. atirátra 240. 241. 324. 325. 343, 2. 365, 4. 448, 9. 468, 14. atyagnishtoma 245. Atri 287, 10. atharvavedokta-karman 181, 9. adakshina 452, 20. adakshinatwa 285. adábhya-graha 86, 21. 157, 17. 241, 23, adrishtárthatwa, adrishtártha 484, 20. 497, 10. adhikára (def.) 251, 10. adhikára=adhyáva VI. adhivásana 272, 3. adhiśrayana 232, 25. adhrigu-praisha 343, 1. 365, 8. 366, 4. 367, 6. 369, 8. 370, 8. 371, 24. 372, 17. 373, 4. 510. adhyaya-sangati 4, 23. 10, 6. adhyúdhní 457, 12. adhyúhana 390, 3. adhwarakalpá 152, 25. 226. 290. 487, 21. adhwaryu 166, 6. 173. etc. 489, 15. 490, 5. 514, 17. anadhyáya 527, 9. ananuyája 463, 6. ananvárambhana 484, 22. anapúpa 389, 18. anas 311. 514.

anárabhyaváda 466, 16. 471, 22. apasabda 31, 4, 7. 472, 18, 21, 473, 3, anárabhyavidhi 437, 10. anárabhyádhíta 85, 24. 437, 15. 472, 17, 475, 16, 494, 15, 499, 19. anáhitágni 289. 297. anikshana-sankalpa 186, 4. anujná, anujnápana 149. anunirvápa 525, 15. anubandhya (paśu) 155, 15. 223. 317, 426, 14, 494, 22, anumati 382, 23. anumatyádi-yágáh 213. anumantrana 254, 8. anumána 20, 23. 24, 1. etc. anumeyatwa 24, 1. anuvája 193. 203. 209. 218. 222. 227, 229, 236, 420, 428, 3, 460, 18. 501, 4. anurúpa 241. 1. anuvachana 170. 171. 458, 10. anuvashatkára 113, 16. 116, 1. anuśloka-sáman 422, 10, 23. anushanga 67, 2, 16. 68, 4. anushthána-krama=adhyáya V. anusamaya 233. 234. 235. anusyúti 531, 9. anritam vadet 136. anaindra 116. antah-prayoga 502, 26. andháder adhikárah 252, 18. anya-sabda 245. 246. anyonyásrayatwa 31, 1. etc. anvádhána 227. 338. 374, 25. 514, 23, 515, 13, anvárabhate 535, 12. anvároha 445, 10. anváhárva 410. anváhárya-dakshiná 172, 15. 409, 22. 516, 15. 517, 2. 518, 15. apakarsha 227. 228. etc.; 441. 487, 26, 492, 7, 522, 9, apachára 365, 20. apachchheda 284. 285. 286. aparimita 294.

apaváda-sangati 11, 6.

apaśu 48, 17. apám-pranavanam 203. apúpa 390, 8. apúrva 57. apurvasya prayojakatwam 332; avata 234, 9. 334 etc. apúrványaya 302, 5. 331, 10. apravája 463, 6. abhikramana 100, 10, 23. abhighára (-ana) 192. 390, 19. 469, 13, 493, 7. abhighárya, an-, 469, 18. abhijit 293, 14. 319. 525, 9. abhijiti 450. 6. abhidhána 424, 23. 426, 22. 531,19. abhiplava 451, 8. 525, 8. abhiványá 406, 10. abhivásana 230. abhishava 165, 1. 273, 2. 316, 8. abhishavádi 155, 21. 158, 23. abhisheka 214, 2. 237. abhishechaniya-yaga 125, 3. 213. 237. 492, 4. 502, 13. abhivarta-sáman 353, 22. abhyanjana 421, 16. 536, 9. abhyása 434. 435. abhyudayeshti 276. 278. 279. 358, 9. 375, 12. abhri 530, 4. amávásyá 70, 19. 90, 22. 102, 23. 124, 14. 163, 4. 200. 217. 275. 321. 519, 23, 520, 2, 522, 4, amedhya-darśana-mantra 509. ambashtha 329, 17, ambá 236, 16. ayana 88, 14. ayát 424, 20. 430, 22. arani-manthana 534, 21. aruná 96, 22. arka 419, 16. arthakarman 428, 15, 493, 2, 18. 499, 12. 533, 15. arthabhávaná 56, 3. arthákshipta 111, 19. arthápatti 125, 23.

ardhin 169, 7. 413, 11. 416, 24.

avagorana 137, 16. avagháta 57, 16. 58, 11. 95. 106, 13. 159. 201. 235. 247. 313. 331. 357, 10. 375, 5. 380, 20. 406, 1. 483, 6. 507. avadána 234, 2. 247, 12. 270. 455, 22, 457, 5. avanejana 103, 23. avabhritha 199. 223. 282. 283. 307. 427, 8. 463, 24. 489, 6. 492, 19. 494, 6. avayaváh (pancha) 4, 5. avarodhana 420. avántarápúrva 95. 161. 188. 333. 335, 336, avántára-prayája 100, 22. avántarasangha 486, 23. avivákya 324. avriddhastomaka 423, 15. avekshana 95, 6, 111, 9. aveshtayah (diśám) 502, 18.503,3. aveshti 81, 12. 90, 4. avyavasthá 489, 24. asastrin 500, 10. aśwa (aswa) 31, 21-26. aśwamedha 318, 4. 333, 9. 370, 4. 376, 23. 414, 21. 419, 9. 484, 6. aśwadána 139. aśwábhidhání 527, 24. aśwalambana 31, 21. ashtaká 23, 13. ashtakádivat 26, 13. ashtakádi-smriti 25, 6 (cf. 23. 13-19). ashtaká-śráddha 23, 23. ashta-dosha-grasta 193, 13, 439, 9. 462, 10. 466, 21. 467, 22. 526, 6. ashtarátra 525, 6. asamjáta-virodhitwa 118, 11. 520, 24. asomayájin 476, 7. asthi-kartritwa] 398. 399. 400. asthi-yajna ahargana 286, 24, 293, 324, 443, 23. 496, 9. 498, 7, 12. 520, 23.

ahína 127, 1. 246. 324. 325. 438. ájyabhága 71, 13. 102, 24. 218. Árshtishena 466, 4. 453, 4. 491, 14. 535, 19. 536, 2. ahína-lakshanam 453, 9 (cf. 324.) 2, 3. 467, 15. 487, 8. 512, 4. ávápa 4, 8. 241, 1

### Á

ákánkshá 19, 4. ákriti (opposed to vyakti) 33, 4, ákshepa-sangati 4, 23. 10, 21. ákhyáta 68. 69. 75, 9. ágantu-mantra 240. 241. ágnávaishnava 213. 226. 237. 243. 326. 338. 382, 8. 501, 18. 502, 13. 515, 16. 521, 21. ágnávaishnaví 531, 16. ágnimáruta (śastra) 209, 19. 501,4. ágnidhra 107, 14, 110, 17, 177, 25, 299, 20. ágnidhríya 229. ágneya (bráhmana) 47, 21. ágneya (paśu) 420, 2. ágneya-purodása 161. 233. 271. ágneya-mantráh 225. ágneya (yága) 41, 26. 70, 17. 80, 12. 89, 6. 90, 22. 104, 13. 120. 141. 217. 225. 233. 247. 264. 315. 321. 326. 333. 360, 4. 500, 19, ágneyayájyá 479, 10. ágneyádi (nava havímshi) 489, 14. 490, 7. ágneyádi-shadyágáh 70, 17. 218, ágnevády-angáni (3) 485, 6. ágneyí 110, 19. 520, 21. ágrayana-graha 80. 409, 21. 436, 4. 442. 443. 444. ágrayaneshti 472, 16. 524, 4. ághára 38, 23, 73, 17, 218, 381, 12. 406, 23. 407. 411, 2. 463, 8. 489, 8, 525, 23, 529, 13, ághárahoma 178, 24. ángirasa 256, 5. áchamana 25, 16. ájyagrahana 507, 20. ájya-dharmáh 225. ájyapa 430, 23.

Vol. I.

387. 425, 24. 459. 461, 5. 464, 2, 3, 467, 15, 487, 8, 512, 4, 521, 10, 22. ájyastotra 37, 18, 328, 422, 10, 446, 8. ádhaka 412, 2. átithyá 202, 6. 308, 15. 333, 2. 461, 21. 462, 17. 517, 10. 518.4. átreya 54, 12. 401. 13. átharvanikáh 31, 11. áditya-graha 156, 18. áditya-charu 213. ádityánám-ayanam 319, 21. ádityopasthána 254. ádhána 61, 16. 82, 18. 102, 3. 118, 26. 153, 21. 154. 170, 7. 178. 243. 247. 248. 250. 253. 256. 289. 294. 298. 338. 401, 22. 409, 10. 425, 17. 470, 10. 494, 12. 495, 14. 499, 20. 503, 10. 533, 6. 534, 19. ádhúnana 433, 21. ánati 393, 9. 397, 9. 401, etc. ándhígava-sáman 352, 5. Apastamba 29, 6. 384, 24. 395, 2. 405, 1. ámana-homán 215. 420, 24. 460, ámikshá 76, 20. 417, 17. (márutí) 489, 14. (maitrávaruní) 81, 14. 502, 20. (váruní) 492, 18. (vaiśwadevi) 76, 19. 188. 250. 303. áyíbháva 355. 357, 17. áyus (yága) 293, 11. 314, 4. áranyaka 345, 16. áranyásana 516, 4. árambhaníyeshti 338. 382, 8. 383, 12. 520, 8. árád-upakárin 316. ártwijya 394, 22. 397, 15. 452, 22. 536, 19. 537, 1. árthika 426, 23. árbhaya-pavamána 78, 10. 241, 8. 328, 352, 2, 401, 6, 500, 9, áryáh 26, 21. 27, 5. 28, 17. ársheya 255. 256, 2. 466, 16.

álambha 192, 317, ávápa 4, 8. 241, 14. 340, 1. 423, 23. 432, 9. 434, 12. 481, 13. 485, 19. áváhana 381, 13. 430, 22. ávritti 75, 8. 444. ávedana-prakára 104, 2, ávrašchana 385. 16. ásírmantra 531, 19. áśrava 429, 24, 474, 24, Áśwaláyana 29, 6. 345, 15. 384,20. áświna (graha) 217. 223. 246. 323 ásádana 408, 2. ástarana 235. áhavaníya 154. 243. 298. 354, 20. 374, 4. 471, 20. 494, 15. 513, 11. 20. 518, 7. 534, 10. 535, 6. áhavaníyádhána 178. áhitágni 289. 297. 499. áhuti 75, 6. etc. áhnínaibukádi 30, 2, 3. áhwána 106.

#### Ι

ijyásesha 456, 22. 457, 14. itah 192, 25. idá 269. 270. 391, 18. 458, 8. 461. 462, 17. 516, 10. idopahwana 340, 15, 461, 12, itaretarayogadwandwa 418, 23. Indra (gárhapatya) 105, 19. indrágnímantra 124, 14. irá-sabda 343, 21. 344, 4. 370, 11. ishu 302. ishtaká 158. 216. 241. 242. 336. ishtakápáka 308, 23. ishtakopadhána 49, 22. 50, 4. ishti 316. 320. 397. 486, 23. 516, 15. 517, 2. ishtikáchita (agni) 474, 12. ishtipurvatwa 248. 250. 289. ishtvagnihotra-somáh 316.

1

íshá 84, 3. 6 Y U

ukhá 216, 5. 237, 16. 323, 15. upadeśa 45, 6. 86, 7. 227, 10. 301, 534, 1. ukhya (agni) 216. 535, 2. ukthya 78, 9. 160. 246. 327. 328. 365, 4. 436. 449, 8. 474, 13. 500, 11. ukthyastotra 160, 1. 328. ukthyagraháh 231. uchchaih 118, 8, uchchbravana 234, 530, 20, 531, 8, ujjiti 424, 22, utkara 408, 4. utkarsha 227. 228, etc. 491. 501, 3, 522, 8, uttaravedi 147, 309, 513, 517, 518, uttará 347. 348. 355. 429, 25. 430. uttarágrantha 347, 8. 348, 21. 350, 3. 429, 19, 430, 4. utpattibrihatí 350, 6. 351, 16. utpattivákya 36, 11. 45, 4. 71, 9, 167, 1, 497, 25, 502, 18, utpattividhi 119, 7, utpattividhiśesha 486, 6. utpattisishta 45, 12. 46, 10. 76, 23. 186, 14. 464, 22. utpattyapúrva 57. utpannasishta 45, 12. utpavana 95, 6. 322, 21, 375, 8. utsargah (paśúnám) 491. udayaniya 324. 325. 327. 433, 7. 442, 16, 444, 6, 448, 9, 493, 17. udavasána 396, 4. udavasáníyeshti 282. 283. udavasátri 396, 24. udíchyáh 30, 4. udgátri 166, 7. 284, 285, 286, 470. uddeśyatwádi-trika 53, 18, 21. uddhanana 379, 13, udbhid 34. 53, 19, 83, 4. udyatí 37, 5. udvána 373, 21, 374, 7. udvápa 4, 8. 241, 14. 423, 23. udvrishabhayajna 30, 3. unnetri 166, 7. upakrama 118.

upagátri 167, 20, 421, 7. upagána 421. 8. upadishta 465, 10, 471, 472, 2, 4, 468, 2, 471, 6, 495, 1, upadhána S5, S. 242. upanayana 82, 19, 259, 17, 298. upabhrit 193, 194, 236, Upamanyu 256, 4. upalakshaka 479, 24. 480, 3. upalakshanabhúta 479, 22. uparava 179, 12, 509, 20, upavatí 440, 4. upavita 101, 11, 132, 417, 20, 470, upavesha 196. 431, 16. upaśaya 312, 5. upasamhára 118. 460. upasad 66, 16, 127, 3, 202, 214. 239. 280. 281. 333. 463, 6. 498, 7. 504, 4. 505, 1. 517, 10, 520, 22. 522, 6, upastarana 390, 19. upasthána 254. upasparśana 155, 17, 163, 17, upahavya 415, 6. upahára 391, 15. upahiti 390, 1. upahoma 236. upahoma.mantráh 417, 12. upahwána 341, 10. upámśu 118, 8. 119. 335, etc. upámsugraha 440, 16. 441. 15. upamsuyája 72, 16. 120, 18. 143, 6. 146. 225. 249. 278. 322. 475, 15. 477. 479. 480, 4. 521. upákarana 155, 17. 223. 224. 232. 418, 21, upádána (def.) 90, 13. upávanamantra 515, 7. upávaharana 454, 17. 455, 7. upodgháta-samgati 11, 4. uru prathaswa 22, 18. urúka 372, 1, 4. ulaparáji 103, 21. ulúkhala 235, 332, 18. usrá-sabda 427, 1.

U

úrj 21, 10. 79, 9. úha 63, 11. — adhváva IX. úhagrantha 345.

Ri

rich (lakshana) 64, 6, rijísha 199, 17. ritaneva 393, 12, 415, 17, rituvája 150, 6. rituvájyávarana 401, 12. ritwiktwa 168, 11. ritwigbhaksha 516, 18, ritwijah (16) 169. rina (3) 261, 19.

E

ekavákyatwa 21, 24, 28, 9, 65, 110, 24. etc. 462, 24. 477, 7. ekatrika 432. ekadeśa 431. 433, 22. ekavachana 362. 364. 365. 366. 367. 368. 412, 6. 413, 23. 423, 2. 438, 11. ekavimśa 326, 18. ekavimśastoma 240. 241. 348, 11. 353, 1. 434, 5. 437, 2. ekaśruti 355, 6. ekastomaka 245. ekaháyaní 96, 22. 342, 14. ekádaśa-rátra 324, 17. 453, 13. ekádašiní (yúpá-) 312, 4. ekáha 250. 302. 314. 328. 413, 18. 415, 6, 421, 6, 430, 12, 450, 6, 520, 20. ekáhakála, 249. 323. ekáhína 438, 10.

Ai

aikádasináh (pasavah) 318. 448, 9. 488, 15. 505, 24. 506, 6. 532, 23, 533, 13, aida 234. 235.

aindra 70, 21. 321. aindra (chamasa) 116, 3. aindra (charu) 81, 13, etc. 502, 23. 521, 10. aindraváyava (graha) 74, 6. 80, 13. 145, 4. 156, 17. 219. 419, 10. 440, 16. 441, 19. 443. 444. aindraváyavádayah (graháh) 114, 10. 156. 246. 440, 19. aindrágna 91, 2. 104, 13. 109. 117, 6, 208, 244, 249, 262, 275, 303, 304. 316. 464, 19. 521. 524, 4. aindrápaushna (charu) 131, 8. 501, 17. aindrábárhaspatyeshti 110, 532, 4. aindrávaishnava (charu) 501, 18. aindrí 105, 15. 107, 2. 122, 3. 472, 1, 520, 22, aira 343, 21. 344, 4. 357, 17. 370, 11. aishtika 513, 2. aishtiki (vedi) 512, 20. aishtiko vidhyantah 316, etc.

#### 0

odana 272. 274, etc. oshadhi 459, 17.

### Au

audumbara 21, 8. 24, 8. 465. audumbari 399, 1. 400, 13. 535, 12. aupabhrita 193. 194. aupavasathya 155, 23. 223. 229. aushadhadharmáh 225.

#### K

kakubh 349. 351, etc.
Kanwa 287, 10.
kandúyana 496, 11. 497, 2. 508.
kanwa-rathantara 359, 4. 429, 14, 24.
kadara 268. 269.
kapálabhedana 271. 283.
kapála-nyáya 431. 433, 23.
kapálopadhána 233, 11.
kapiñjala 187, 9. 484, 6.

kapotavat 482, 8, 16. karana 34, 10. karani 256, 20. karanopakára 481, 21. 482. karañja 30, 3. karambha 501, 2. karmabheda=adhyáya II. kalanja 259, 4. kalpasútra 29, 6, 18. kalpasútra-kára 29, 17. 141, 15. 173, 26, 280, 14, 374, 6, 382, 16, 405. 13. 410, 4. 457, 3. 461, 22. 534, 12. kavatyah (richah) 305, 4. Kasyapa 256, 1. 287, 10. kámsyabhoji-nyáya 524, 10-12. káthaka 29, 11. 92, 6. kándánusamaya 232. 233. kanwa 92, 6. kánwa-sáman 422, 18. 423, 2. Kátyáyana 29, 6. 31, 18. 467, 23. kámyágni 534, 3. káya (ekakapála) 304, 8. 492, 20. kárírí 258, 9. 483, 19. kárírí-vákyáni 92, 8. káríríshti 207, 22. káryabheda 422, 5. 481, 19. kálátyayápadishta 24, 12. 27, 18. 29, 9. 182, 9, etc. Kálidása 19, 14, 29, 12. káleyasáman 350. 351, 21. kávasáman 352, 8. kudava 402, 21. kundapáyinám ayanam 88, 8. 177, 10. 305. 325. 335. 513. kumbhi 143. 505. kumbhyadi 260, 21. 505, 18. 506. kuláya-yajna 127, 24. 288. kuláviní 37, 5. kulárthatyáganíti 520, 19. kuśa 418, 8. 472, 2. krittikáh 236. 248. kritwáchintá 113, 12. 116. 117, 23. 278, 5, etc. krishnagriva (paśu) 485, 15. 510. krishnala 313, 18. 322, 11. 380, 16. 390, 19. 391, 4. 392, 3. krishnavisháná 199, 1. 496, 8. 508.

krishnájina 235, 14.
kliptayah 176, 7.
keśaśmaśruvapana 161, 16. 173.
kesarin 291, 16.
kautsa-sáman 422, 18. 423, 1.
kratupaśavah 191, 23. 510, 12.
kratwartha (def.) 183, 19. 471, 4, 11.
krama (def.) 25, 23. 121, 3.
kraya 395. 397, 24. 414.
kriyáprakáśaka (mantra) 341, 7.
kshatriya 536, 23. see Rájanya.
kshámavatíshti 262, 23.

#### Kh

khadira, khádira 268. 269. 404. 464, 10. 465, 7. khanana 379, 13. khanitra 34, 21, 26. khaleválí 384, 21. 385, 12. 404, 5. 405, 2. khárí 412, 2.

#### G

gataśri 374, 4. 534, 12. 535, 6. gandharvádi 296, 5. gargatrirátra 311. gavádi-somavikáráh 250. gavámayana 281. 306. 310. 314. 319. 353, 19. 421, 6. 444, 4. 447, 20. 451, 8. 513, 21. gavidhukáh 469, 3. gána 343, 344, 345, 347, 350, 354, gávatra (ahas) 328, 22. gáyatra-sáman 352, 3. gárhapatya 105, 18. 122, 3. 513. 514, 7. 518, 6, 14. gáví 30, 23 girá-sabda 343, 18. 370, 11. guna 36, 5, 6. (cf. 42, 7.) gunavidhi 34, 26. 35. 41, 3. 47, 5. 77, 8. 80, 25. 83, 12. 86, 14, etc. guda 532, 24. 533, 1. guror anugamanam 261. Guru-mata 13, 15, 16, 20, 20, 21, 20. 27, 7. 28, 23. 29, 14. 30, 8. 31, 20.

33, 15, 35, 15, 42, 9, 43, 4, 45, 14. 46. 16. 57, 21. 58, 21. 68, 20. griñjana 259, 4. grihadáheshti 283, 21. grihapati 536. grihapatyádi-díkshá 220. 221. grihamedhiya 459, 14. 461. 463, gokshira-nyáya 26, 4, 7. goni 30, 23. gotrapravartaka 256, 5. godána 412. godohana 153, 11. 183, 16. 320, 22. goyopotalika (?) 30, 23. govanaspatí 426, 15. go-śabda 426, 25, gosava 359, 14, 440, 3. gauní vrittih 50, 22. gaulgulava 421, 16. gauh (yága) 293, 11. 314, 4. graha 80, 15. 98. 161, 16, etc. grahachamasáh 512, 25. grahana 111, 7. grahasátatva 310. grávastut 146, 22. 166, 9.

Gh

ghrita 390, 13.

Ch

chaturavatta 475. chaturavattin 466, 3. chaturaha 281. 505. chaturgrihita 194. chaturthitaddhita 360, 19. chaturdaśarátra (sattra) 205, 325, 1 chaturdasi 375, 16. chaturdhákarana 381. 392. chaturdhákritapurodása 142, 14. chaturhotri (mantra) 163, 5. 297. 15. 321. chaturhúta (mantra) 163, 8. chatushkapála 506, 22. chandrodaya 276. 278. chamasa 99, 1. 113, 14. 145, 20. Jaimini 1. 3. 94, 22. 537, 3. 148. 151. 203. 320. 415, 18. 416. joshana 404, 26. 430, 22.

chamasabhaksha 394, 1. chamasádhwaryu 166. 168. 171. chamasinah 146, 22. 148. chavana 242, 243, 396, 2, charupáka 389. charuśabda 388, 20. cháturmásya 44, 21, 62, 11, 226. 230, 303, 309, 323, 357, 406, 22, 408, 1. 430, 22. 469, 17. 486, 24. 490, 6. 492, 18. 522, 13. chátuhswarva 355, 5. chátwála 199. 496, 8. chándrávana 27, 19. chiti 158, 216, 242, 243, chitrá 36, 1, 54, 13, 208, 6, 224. 258. 322. 404, 6. 481, 16. 482, 14. 483, 1. chitrini 158, 3, 242. chushchushá-śabda 391, 7. chaula 299, 1.

Chh

chhatri-nyáya 45, 9. 50, 19. 429, 4. chhandograntha 347, 8. chhandoma 324, 11. chhága 426, 18. chhedana 495.

J

jagat-sáman 80, etc. 438, 17, 439, 5. jamjabhyamána 137, 3. janakasaptadaśarátra 326. japamantra 531, 15. javádihoma 139. jayábhyátánahoma 330, 10. jartiláh 468, 24. 469, 3. jágarana 514, 12. jághaní 128, 12. 533, 13. játiváchitwam (śabdasya) 42, 23. jámadagna-vatsa 466, 4. jámitwadosha 73, 5. juhú 59, 9. 152, 6. 154, 10. 170. 192. 202. 289. 317. 329. 498, 20. 513, 1. 529, 13.

jauhava 193. jyotis 76, 6. 86, 23. 293, 11. 314, 4. jyotishtoma 24, 8, 25, 3, 60, 6, 66, 16. 67, 8. 80, 8. 87, 3. 96, 22, 103, 26, 107, 13, 110, 17, 111, 6, 118, 8. 127. 129. 134. 135. 145. 150. 155, 15. 156, 159, 161, 163, 164. 166. 173. 175. 179. 180. 189. 198. 199. 202. 204. 206. 207. 209. 215. 217. 219. 229. 231. 234, 243. 244, 246, 272, 280, 282, 284, 294, 299. 300. 301. 302. 318. 327. 328. 333, 335, 341, 342, 343, 357, 358, 362. 365. 375. 4. 376. 13. 386. 6. 387, 25. 395, 3. 411, 18. 426, 435. 438. 440. 452, 13. 453, 6. 454, 17, 461, 20, 463, 468, 14, 471. 493, 17. 494, 22. 496, 9. 501, 1. 504, 4. 508, 15. 509, 514, 525, 9, jyotishmatishti 373, 20. 374, 7. jwálá 390, 4.

Т

takshana 268. 269. 357, 24. 405, 4. 495, 10, 522, 21, takshasmriti 258, 18. tandulávápa 340, 1. tantra, tantrena 40, 20. 41, 4, etc. 481. 485, 11. 486, 11. 487. 488, 11. 489, 16. 490, 14. 492, 4. 494, 17. 495, 6, 496, 1, 501, 19, 502, 21, 503, 11, 511, 5, tanúnapát-prayája 222. 287. 288. tantritwa 497, 9, 525, 18. tantrin (opposed to prasamgin) 501, 1. 523, 6. tapas 173, 21. tapaswinám-ayanam 319, 21. talavakára-sákhá 354, 4. tána 355, 13. tántrika 477, 18. tántrikadeváh 478, 2, 12. tápa 390, 1. támarasa-śabda 28, 21. tárpya 422, 2.

(cf. 239, 7.)

dandádi 244.

tusha 190. 307. 308. tushavápa 190, 11. tricha 430, 7. 446. tritíyinah 169, 8. tritiyasavana 78, 10. 156, 18. 231, 12. 293. 328, 2. 352, 1. 400, 12. 421, 17. 436, 14. 445. 500, 9. 519, 14, 523, 8. taittiríyáh 87, 6. taittiriya-brahmana 31, 14. 312, 9. taittiríya-sákhá 92, 6. 222, 11. trayastrimsastoma 240. 434, 5. travastrimśádi 450, 17. travastrimsánta 450, 17. trayodaśarátra (sattra) 205. 324. trihprokshana 508, 8. trinavastoma 240. 434, 5. tridosha 86, 3. 437, 25. 442, 23. 456, 15. 460, 1. 462, 10. 463, 17. trirátra 433, 6. 435, 20. 496, 9. trivarana 256. trivid 63, 21. trivrit 28, 4. 78, 8. 217. 449, 17. trivrittwa 326, 19. trivritstoma 78. 240. 245. 326. trivedin 267. traidhátavíya 258, 13. 333, 9. 393, 12, 464, 9, traivida 63, 21. traisokasáman 348, 4. traiswarya 355, 5. 528, 4. tryaníká 442, 16. 444, 5. tryambakamantra 469, 17. twaksahitatwadi 522, 21. twáshtra 185, 9. 214. 377. tsará 335. D

dakshina-deśa 27, 16. dakshiná 172. 199. 292. 393. 394. 396. 409. 411. 413. 414. 415. 416. 501, 21. 502, 6. 516, 14. dakshinágni 518, 14. dakshinágratwa 133. danda-dána 198. dandakalitavat 239, 7.

dadhi 323, 20. 324, 4. 375. 376. dadhigraha 215. dadhipayasi 278. 279. dadhi-homa 77, 4. 204. dabdhi 120, 20. dampati 253, 254. darbhástarana 103, 21. darvihoma 213, 13, 329, 8, 330, 10. 473, 13. darvi 22, 8. darśa 248, 277, 486, 23, darśapúrnamásau 41, 26. 42, 20. 43, 13, 58, 11, 59, 9, 65, 3, 69, 10. 83, 3. 84, 2. 90, 3. 92, 6. 96, 1. 100, 8. 101, 6. 102, 23. 103, 20. 104, 13. 106, 10. 108, 1. 120, 123, 128, 12, 130, 16, 132, 135. 136. 137. 141. 156. 161. 163. 175. 176. 177. 178. 179. 184. 186, 191, 192, 195, 196, 197. 200, 206, 207, 209, 210, 218, 222. 225. 230. 233. 239. 247. 248. 251. 255. 257. 260. 263. 270. 271. 272. 275. 276. 283. 301. 308. 315. 317. 320. 321. 333. 336. 337. 338. 339. 340. 341. 359. 360, 363, 382, 383, 386, 387, 397, 424. 428. 429. 435, 5. 475, 4. 476, 7. 481, 8. 486, 4. 507, 20. 515, 14. 517, 3. 520, 8. 523, 21. 525, 25, 526, 15. daśatayi 329, 1. daśapeya 151, 11. 213. 492, 4. daśarátra 325. 327. 328. 433, 8. daśápavitra 98, 6. dáksháyana 83, 3. Dákshinátyáh 30, 2. dátri (agni) 276, 20. 521, 8. dána (def.) 201, 17. dána (píta-śabdena vivakshyate) 117, 9. dárvihomika 329, 17. dáršikí (vedi) 162, 8. dig-vyásthápana 503, 1. díkshaníyeshti 160, 2. 210, 19. 219. dwidevatya - paśu 429, 3.

daņdákalitavat 443, 25. 444, 10. 237. 280. 301. 316. 333. 382. 408, 21. 467, 20, 22. 514, 23. 522, 5, díkshá 67, 8. 168. 221. 229. 244. 280. 281. 282. 319. 413, 10. 504, 4, 17. 514, 12. 522, 6. díkshá - dakshinam 163, 23. díksháhutayah 408, 16. díkshita 471, 3. 509, 4. 515, 18. 531, 15. dirghasoma 129. dundubhi 418. 421, 8. dulá 236, 16. dritinavanita 181, 20. 182, 4. drishtapravojanatwa 483, 9. drishtánta-sangati 10, 23. drishtárthatwa 484, 19. devatántaráya 215. devatáparigraha 515, 13. devatá bahirangam 322, 4. devana (akshaih) 125, 4, 213, 16. 214. devasuvám havímshi 525, 17. devádínám pratinidhih 264. deśiyabháshá 329, 1. dehántara 208. daivatáni 234. doshatraya see tridosha. doha - kshaya 272. dohana 133, 17. 206, 22. 247. dohau 156, 9, dyáváprithivya 304. 524, 5, 19. dyútádi 213. dravya 263, 17, 19. dravvaskandana 283, 17. dravyántaratwa 263. dravváriana 184. dwandwáni 176. dwadasam 528, 24. dwádasáha 205, 18, 221, 240, 281, 286. 293. 306. 314. 319. 324. 326. 327. 328. 337. 348. 397, 15. 413, 10. 433, 6. 442, 16. 443, 7. 444, 4. 445, 8. 447, 19. 448, 9. 451. 452. 453. 454. 504, 3. 505, 1. 513. 21. dwára-bheda 481, 17. 482, 4.

dwirátra 319, 11. 324, 16. 327.
433, 6. 435, 20. 437, 12. 496, 9.
dwivachana 363. 364. 365. 366. 367.
423, 3.
dwyahakála 249.
dwyahakálína 227. 323.

#### Dh

dhanabhikshá 299, 7.
dhánáh 405, 24. 501, 2.
dhánya 340, 2.
dháyyá 240.
dhárágraha 440, 18. 441, 1.
dhishnya 155, 24.
dhúrgána 432, 21.
dhrauvam (ájyam) 70. 143.
dhruvá 70, 26. 193.
dhrauvájya 477, 11, 16.

### N

nakshatreshti 236. 417, 11. nadyuttarana - mantra 509. nayanam (dakshinanam) 453, 23. naráśamsa - prayája 287. narásamsaprayájavantah 287, 288, nartakádivat 485, 5. nánávijeshti 235. 507, 14. námátidesa 513, 24. nárishtahoma 236. 329, 12. 330, 10. 381, 17. 417, 12. 428, 4. 461, 24. návanita 44, 11. 421. nigada 64, 15. 341, 22. nigama 424. 425. 426. 427. 430, 22. nigarana 111, 8. nighantukára 388, 23, nidhana 79, 10. nimitta (def.) 332, 8. niyama 320. niyojana 223. 232. 408, 2. niyogákhyápúrva 57, 26. nirishtaka 498, 22. nirúdha (paśu) 317, 15. nirmanthya 44, 4. 308, 22. nirvápa 96, 3. 224. 228. 233. 247. pada 471, 21.

315. 339. 375, 5. 401, 26. 459, 18. 487, 25. 507, 20. 514, 5. nivid 101. nivita 132. 417, 20. nishádasthapati 257. 298. nishkása 307, 17. 308, 9. 492, 19. 493, 17. nishkevalya 60, 6. nishpakwa 135, 10. níváráh 159, 3. 266. 268. 269. 331. 357. 361. 365. nívárádi 263, 16. nema-śabda 28, 17, 21. neshtri 166, 6. nairrita (charu) 213, 7. 332, 21. 357, 15. naivára (charu) 85, 6. 331. 357, 9. 365, 23. naudhasasáman 350. 351, 21. nyáya (in nyáya-málá-v.) 3, 22. nyúmkha 355, 11.

### P

pakshe práptatwam 457, 13-16. 458, 2. pankti 349. 350, etc. panchadaśa 326. panchadaśarátra 325. 520, 20. panchadaśa-stoma 37, 24. 241. 246. panchamúrtti - prathá 1, 7. 3, 3. panchaśaráva (odana) 272. 274. panchaśáradíya 491, 14. panchahotri (mantra) 163, 12, panchágnistoma 327. panchávattin 466, 5. pancháha 491, 14. panchokthya 327. Patanjali 31, 18. patni 421. patnisamyája 128, 15. 337, 4. 471, 22. 519, 15. 533, 15. patnísamyájádi 490, 14. patnisamnahana 516, 2. pathikrit (agni) 244, 10. 526, 16.

padárthánusamaya 232. 233. padaikavákyatá 20, 11. payas 323. 324. 375, 4. 376, 13. payovrata 204. 417, 16. paramápúrva 333. 335. 336. paraswat 376, 24. parák 434, 20. 436, 8. parikraya 172. 173. parigraha 515. paridhána 422, 5. paridhi 357. 408, 1. 445, 8. 461, 22. 522, 13, 21. paribhojaníváh (darbháh) 180, 14. parilekhana 379, 13. parivartini 37, 5. parivrimhana 234. parivyána 157. 177. 217. 234. 312. parisamkhyá 86, 2, etc. 456, 461, 10. 462, 5. 463, 15. 464, 3, 12. parisamkhyána 270, 21. 423, 21. 464, 2. parihára 392, 3. parnamaya, 152, 6. 154. 170. 202. parnanyáya 170, 12. paryagnikarana 155, 18. 377. 490, 25. 491, 22. parvása 241, 1. paryudása 185. 259. 466, 12. 467. 468, 10, 15, 469, 5, 471, 14. paryúhana 234. 405, 13. 495, 10. parvan 359, 24. paláśa - śákhá 92. 156. 176. 195. 196. 197. 206. 276. pavamána 424, 7. 445, 8. 446, 8. 500, 9. pavamána (agni) 153, 326, 425, etc. pavamána-havis 102, 7. pavamáneshti 153, 21. 154, 25. 243, 6. 401, 22. 425, 24. 499, 20. pavitre 180. pasugana 318. paśu-purodáśa 427, 20. 497, 9. 513, 8. paśu-samskára 74, 20. páka 389. 390, 15. 410, 20. pákshika 465, 21.

Pánini 31, 18, 165, 19, 312, 21, 344, 5, 355, 9, 467, 12, 24, pátnívata (paśu) 85, 19. 377, 11. pátnívata (graha) 114. 115. pátra 236. pátra-bheda 271. 283. pátráni (yajamánasya) 499, 8. páda-sangati 4, 23. 10, 6. pádin 169, 9. 413, 11. 416, 24. párshnikánvaya 403, 2. páśamantrau 362, 19. pika-śabda 28, 17, 21. pithara 22, 8. pithara-sthápana 176. pindapitriyajña 135, 6. 217, 7. pipílikávat 284, 12. pishtalepa 229, 22. pílu-sabda 27, 4. pumlinga 187. punah-pada (brihati) 349, 14. punarádhána 409, 11. punarádheya 273. punarnishkrita 409, 12. pumartha 471, 2, 10. purákalpa 134, 21. purushartha 471, 4. purodása 308, 8, 496, 19, 530, purodásau 271. 476, 7. 479, 6, 18. purodáša-vibhága 529, 20. purodásávadána 270. purohita 288. pútíka 159, 15. 267, 4. púrnamása 70, 21. 248. 275. 486, 23. púrvapaksha 4, 5. púrvasamyu 462, 20. púrvedá 462, 20. púshan 130, 16. 131. púshanvat 501, 2. priśni 213, 10. prishadájya 236, 6. (def.) prishtha 36, 18. 307. 312. 358. 359. 422. 440. 446, 8. 448, 23. 449, 450. prishthaśamaniya 395, 23. 396, 14. prishthastotra 38, 2. 80, 11. 328, 2. 358, 18. 422, 429, 438, 18.

prishthya 310. 324. 326. 417, 16. prathá 390, 2. 447, 19. 450, 15. 451, 8. peshana 58, 11. 389, 26. 406. paundarikah 453, 13. paundarikam (barhis) 361, 19. paurusheyavákyatwa 23, 13. paurodásika 125, 21. paurnamásí 70, 19. 90, 22. 102, 23. 124, 12. 163, 4. 197. 200. 209. 225. 275. 281. 321. 479, 18. 485, 6. 499, 19. 522, 4. paushkala-sáman 352, 7. paushna (charu) 130, 24. 501, 17. (pasu) 130, 24, praŭga 60, 6. prakarana 119, 25. prakriti-vikrití 523, 20. pragatha 348, 23. 349, 20. 350, 3. 352, 6. 353, 20. pragitá (rik) 354, 21. prachaya 355, 6. pracharaní-homa 228. prajápati 407. pranayana 197. 229. 309. 320. pranitáh 358, 11. pranitá-dharmáh 358, 10. 375, 8,21. pranitapranayana 496, 21. pratikarsha 441, 6. pratikúla-tarka 19, 16. pratinidhi 263-269. 274. pratipatti 142, 20. pratipattikarman 199. 493, 1. 506, 7. 533, 18. pratipatti-vidhána 499, 11. pratipad 127, 21. pratiprasava 463, 9, 477, 1. pratiprasthátri 166, 6. 228. 458, 20. 489, 15. 490, 5. 514, 17. pratihartri 166, 7. 284. 285. 286. pratihoma 282, 14. 283. pratyaksha (vidhi) 21, 16. pratyaksha-prakarana 473, 2. pratyásatti 236, 24. 477, 23. 500, 17. 522, 22. pratyásannatwa 26, 25. pratyudáharana - sangati 10, 25. prathamabhaksha 147, 8. 148.

pratha - mantrau 530, 9.

pradátri (Indra) 276, 21, 521, 8. pradána 247. 442, 8. pradhána 262. prapishta-bhága (púshan) 130. 131. pramána — adhyáya 1. prayája 90, 24. 100, 8. 191. 192. 194. 203. 218. 222. 227. 229. 236. 238. 239. 287. 301. 313. 316. 317. 360, 15. 381, 12. 386, 4.406, 22. prayájádi 57, 18. 120, 4. 161, 3. 183. 316. 459. 460. 483, 19. 485, 6. 486, 15. 487, 24. 511, 10. 512, 6. pravájašesha 191. 192. prayána-mantra 509, 14. pravogašesha 486. 10, 17. prayojaka (def.) 332, 8, 333, prayojya - prayojakatwa = adhyáya IV. pravara 63, 12. pravargya 129, 19. prasamsá (dwiprakárá) 49, 1. praśasá 372, 17, 23. prashthauhí 213, 12. prasanga = adhyaya XII. prasanga 511, 5. 512. prasangin (opposed to tantrin) 501, 1. 523, 6. prasúnam (barhis) 524, 6. prastara 47, 3. 108, 3. 197. 276. 341. 399, 16. prastotri 166, 7. prastha 412, 2. praharana 108, 3. 341, 4. 399, 16. prákaranika-vidhi 473, 1, 14. prákása 414, 21. 417, 1. prágvamša 517, 22. 518, 7. práchí 195, 20. práchínavamsa 134, 23. 162, 8. 229. 513, 22. práchínavamša-šálá 513, 10. práchínávita 132. 133. práchyáh 30, 1. prájahita (agni) 513, 23. prájápatyam 36, 10. 322, 19. 404. 521, 9. prájápatya (charu) 322, 11. (ághára) 407.

prájápatyáh pasavah 75, 16. 191, barhis 42, 20. 64, 14. 105, 4. 275. bháshya 497, 24. 24. 223. 232. 234. 420, 1. 490, 24. 500, 8. 505, 18. 510, 4. pránabhrit 50, 15. prátaranuváka 228. prátah-savana 156, 17. 191, 24. 223. 284. 317. 327. 421, 17. 434, 17. 445. 523, 7. Prábhákara-mata 16, 22. práyaniya 306. 324. 327. 375, 22. 433, 7. 442, 16. 444, 6. 448, 9. 493, 17. práyaníyá 160, 3. 210, 19. 333. 399, 16. 461, 20. 462, 17. 514, práyaśchitta 277. 284. 285. 286. 526, 15. práyaśchitti 273, 15. právachanika (swara) 527, 15, 528, 2, 7. prásitra 269. 270. 391, 4. 428, 5. 461, 11. 516, 10. prásangika-sangati 11, 1. prásana 458, 3. 496, 9. 497, 4. priyangu 266. pretágnihotra 133, 16, 134, 6. praisha 107, 14, 108, 5, 170, 178, 4. 198. 228. 299. 458, 10. prokshana 95, 6. 228. 264. 332. 334. 336. 357, 10. 405, 15. 517, 11. 522, 14. prokshani 43, 13. 64, 14. 177, 22.

### Ph

phalake 179, 11. phalachamasa 158, 18. phala-prakáśaka (mantra) 341, 7. phalavidhi 89, 13. phaládayah (chatwárah) 320, 12. phalápúrva 57, 9. phalikarana 229, 23.

### В

Badhnyaśwa (sic. Vadryaśwa?) 287, 10. babru (saumya) 485, 15.

308. 379, 18. 418. 517. 518, 4. 524, 5. barhihpraharana 337, 15. barhirlavana 507, 20. 518, 6. barhiryágau 463, 24. bahuvachana 362, 363, 364, 365, 368, 372, 26, 412, 25, 423, 3, bahvricha-bráhmana 91, 10. Bádaráyana 242, 18. Bádari 94, 21. bádha = adhyáya X. bárhaspatya (graha) 419, 8. (gotra) 256, 5. (charu) 81, 14. 226. 326, 4. 502, 21, bárhaspatyá 531, 17. Bukka, Bukkana (rája) 1. 2. brihatprishtha 307. 358, 18. 440, 5. 464, 9. brihatsaman 80. 347, 13. 349. 358, 18. 359, 429, 438, 17. 439, 442, 20. 446, 8. 447. 448. 450, 6. brihaspatisava 208. 212. 328. 395, 26. 419. 8. Baudháyana 29, 6. brahman 267. 289. 470, 11. 490, 5. brahmabhaksha 392. brahmasáman 353, 19. 490, 25. 510, 13. bráhmana 81, 15. 82, 14. 204. 248. 261. 289. 417, 17. 502, 22. 536, 23. bráhmanaswara 527, 17. bráhmanatwa 62. 63.

### Bh

bhaksha 111. 112. 117. 142. 145.146. 147, 148, 149, 150, 151, 273, 299, 391, 4. 394. 445, 8. 458, 11. bhaksha-mantra 112, 18. 117, 20. Bhatta-mata 11. 16. Bharadwája 256, 2. bhárata (mahá-) 20, 10. bhávaná 34, 4. 40, 24. 54, 20. 55. 68, 15. 69, 12. 136, 16. 204, 22. 251. 316. bháshika (swara) 527, 17. 528, 4. bháshyakára 75, 14. 146, 13. 153, 11. 280, 23, 393, 18, 359, 8, 405, 21, 437, 19, bhú (ekáha) 413, 18. bhúteshtaká 242. bhúmirathika - śushkeshti - nyaya 346, 2, bhriti 393, 401, 17, 413, 9. bhritivanana 280, 21. 299.

M mandapa 110, 25. 514, 6. mandúka 336. matántara 20, 18. 22, 26. 23, 20. 24, 13. etc. madhubhojana 450, 18. 451. madhyatah karinah 166, 20. madhwasana 357, 13. 417, 18. Manu 23, 17, 26, 29, 7, 31, 18. manotá-mantra 428, 25. 510. Manor richah 454, 10. mantra-krama 226, 2. mantratwa 34, 6-9. 61. 62. 64. mantha 406, 10. manthana 309, 2, mandram 333. marutwatiya-graha 156, 17. malhá 213, 9. mastu 135, 10. mahápitriyajna 405, 24, 406, 9. 466, 15. mahávákva 124. 3. mahávedi 512, 19. 514, 6. mahávrata 325. 419, 8. 421, 6. 422, 1. mághi (paurnamási) 281 manavaka 105, 6. matrigana-yága 35, 19. mátri-sabda 386, 12. Mádhava 1, 14. 537, 4. mádhyandina (śákhá) 92, 6. mádhyandina (savana) 156, 17. 192. 214. 292. 328. 350, 9. 421, 17. 438, 18. 445. 453, 24. 523, 8. mádhyandina (pavamána) 241, 15.

328. 1.

mánam (somasya) 454, 17, 455, 7. vajnávachara 102, 5. mánasa (grahana) 451, 22. mántravarnikí (devatá) 42, 4. 70, yajnáyájníya-sáman 78, 10. 159, 24. 73, 25. márutí (ámikshá) 489, 14. 490, 7. márjana 390, 3. 522, 13. másha 264, 21. 295. máságnihotra 88. 89, 16. 305. 312. 325. máhishya 256, 20. máhendra-stotra 214, 237, 306, mitravindá 152, 25. 472, 475, 16. mudga 264, 22. musala 332, 18. mushti 402, 10. mrinmaya (pátra) 203. methi 405, 17. Medhátither meshah 342, 4. medhapati 367. 368. mesha (yavapishtanirmita) 492, 21. meshi 343. maitrávaruna (ritwij)113.166,8.170, 21. 198. 458, 8. maitrávaruna (graha) 74, 6.80, 13. 419, 13. maitrávaruna-praishamantra 523, maitrávarunádi-sesha - bhakshana yúpaniyojana 155, 21. maitrábárhaspatyam (havis) 379, 12. maudga (charu) 264, 21. mlechchha 31, 7. mlechchháh 26, 22, 27, 5, 28, 17.

yajamána 169, 20. 172, etc. 253, 341, etc. yajamánasya pratinidhih 265. yajurveda 118. yajúmshi (lakshana) 64, 7. yajnakratu 200. 206. yajnapati 340, 16. yajnapátrabheda 527, 4. yajnapátráni 499, 11. yajnátharvana 181, 8.

yajnáyudháni 96, 2. 186. 25. 328. 343, 18. 500, 19. yajnáyajníya-stotra 352, 25. 353, vajnopavíta 132, 26, yajyanvaya 301, 16. 331, 11. yava-śabda 26, 21. yava 266, 23, 529, 23, vavavrihi 526, 4, yavana 389, 26. yayamaya (charu) 26, 21, yavágú 204, 13. 221, 1. 246, 18. 417, 17. 469, 1. yága (def.) 201, 16. Yájnavalkya 256, 21, 536, 24. yájnika-prasiddhi 324, 12. yájnikáh 108, 22, 109, 16. vájvá 109, 110, 10, 150 etc. 428, vájyápuro'nuvákvá-pátha 121, 15. yavaj-jivam 91, 259, 262, 338, 520, 10. 523, 21. yúpa 21, 8. 99, 13. 157. 164, 10. 177. 195. 217. 218. 223. 229. 234. 268, 308, 318, 357, 360, 6, 368, 17. 384. 385. 404, 5, 495. 522. 530, 20. 531, 8. yúpamúla 234, 9. yúpáhuti 488, 21. 498, 11. yúpaikádašiní 312. 488, 21. 498, 13. yeyajámaha 466, 18. 467, yoktrabandha 515, 24. yoga 44, 6. yogarúdhi 44, 7. yogyatá 19, 4. voni 345, 347, 355, 19, 356, 429, 25,

#### R

rakshoghna 519, 23. ratnínám havímski 379, 10. rathakára 256, 21.

yaudhájaya-sáman 350, 2,

439, 14, 447, 1,

yonigana 343, 19. yaugika 36, 1. 39, 4. 43, 24.

rathaghosha 418, 19, rathádi-dakshiná 416. rathantara-prishtha 307. 395, 3. 440, 3, rathantara-sáman 80. 305. 344. 345, 347, 348, 358, 18, 359, 5, 422, 10. 429. 438, 18. 439. 442, 20. 446, 8. 447. 448, 22. 450, 6. raśaná 157. 177. 217. 234. 318. 528, 11. rájanya 81, 16. 82, 14. 110, 3. 150, 25. 151. 158, 18. 204, 235, 287. 374, 5. 417, 17, 435, 22, 436, 23, 502, 23, rájapurohita 288. rája-sabda 81, 24. rájasúya 81, 12. 125, 3. 131, 8. 151, 11. 213. 214. 218. 237. 308. 357, 15. 379, 10. 382, 23. 471, 21. 492, 14, 496, 19, 501, 17, 502, 6, 507, 14. rátrisattra 138, 22. rámáyana 20, 10. ruk-káma 89, 6. rukma 237, 25. rukmadhárana 237. rukmapratimoka 238. rudrádhyáya 239, 9. rúdhi 34, 21. 36, 2. 39, 25. 43, 18. 44, 5. 146, 10, 427, 11, revatya richas 78, 15, rodhana 420, 6. raudra (charu) 257, 1. raurava (sáman) 350, 1.

#### L

lakshana 14, 15. lavanaprakáśaka mantra 105, 3. lasuna 259, 4. lákshanika 404, 10. 476, 5, 27. etc. lákshanikatá 472, 6. likhita-pátha 254. limga 23, 3. 472, 1. etc. limgátidesa 513, 24. lokampriná 242, 17. laukika (agni) 297. 298.

v

vankri 369, 9, 370, 371. vairini 242. vatku 295, 6. vatsatwach 525, 7. vatsápákarana 156, 8. 176. 196. 206. 247, 8. 275, 375, 6. vanaspati 426, 15, vanishthu 371, 25. 457, 25. vapana 161, 433, 21, vapanádi - samskáráh 173. 238. vapásrapaní 505, 18. vapotkheda-vat 470, 16. varaņa 394, 11. 395, 1. 401, 15. 466, 15. 502, 10. 517, 2. varáha-sabda 26, 22, varunagraha 139. varunapraghása 44, 21. 303. 304. 307. 489, 14. 492, 18. 514, 17. varman 203, 2. valmikavapá 213, 13. 471, 21. vashatkartri 147, 8. vashatkára 150. 330, 13. 473, 12. vasáhoma 488, 8, 15. 506, 7, Vasishtha 256, 4, 287, 10. vasordhárá 528, 21. vahih-prayoga 503, 4. vahishpavamána-stotra 28, 4. 36, 17. 172, 1. 228. 240. 284. 328. 434, 17, 449, 21, vahnyuddharana 374, 17. vákyabheda 21,7. 35,25.36.39,26. 41, 18. 78, 21. 88, 12. 98, 15. 106, 18. etc, 471, 13. vákyaikavákyatá 20. 12. vág-yama 103, 26. vág-vimoka 107, 16. vág-visarga 496, 17, 497, 2, 6. ván-niyamana 531, 15. ván-niyamádi 280. vájapeya 40, 16. 99, 13. 172. 174. 176. 208. 212. 223. 232. 299. 328. 357, 9. 395, 26. 402, 10. 416, 18. 418, 19. 419, 18. 420, 1. 464,

10. 488, 8. 490, 24. 500, 8. 505, 18. vájin 76, 21. vájina 76, 20. 88, 20. 189. 323. 408. vápa 389, 26, vámadevva (sáman) 118, 26, 305, 4. 350. 356, 12. 422, 11. 470. váyavyá richas 78, 5. váyavya (pasu) 20, 5. 84, 1. 200. 388, 13. 403. 406. 407. 428, 25. várana 102, 3. váravantíva-sáman 78, 14. várunáh (chatushkapáláh) 232. váruní (ámikshá) 307. 492, 18. várttika 445, 2. várttika-kára 26, 1. 27. 33, 20. 100, 15, 146, 14, 280, 23, 293, 18. 310, 6. 359, 9. 406, 6. 482, 21. 497, 21. 521, 3. vártraghní, vártraghnyau 71, 2. 102, 23, 103, 2, 521, 13, várshni 295, 5. vásas 311. 454. 525, 9. vásah-páka 410. vásishtha 289, 2, vástu 257, 2. vikarshana 336. vikretri 168, 5. vikledana 390, 13. vigrahádi-panchaka 334, 3. Vida 466, 4. vidagdha 135, 13. videvana 237. Vidvátírtha-muni 1, 9, 3, 5, vidwad-vákya 71, 7, 26. 72, 15. vidhána (def.) 90, 12. vidhi 34, 3. vidhih (arthavádát prabalah) 51, 9-13. vidhivákya 53, 10. viniyoga 23, 3. vipariņāma 477, 16. vipra, see bráhmana. viprakarsha 493, 1. vibhaga 413. vimatam (= vivádáspadam) 11. 23. 19, 13. 20, 22. 23, 16. 84, 22. 94, 7. etc.

vilamba 472, 26. vilambitatwa 472, 3, vivriddhastomaka 434, 4. viśasana 155, 21, 156, 11, višesha-šástra 472, 6. višeshana-bhúta 479, 22. viśwajit 34, 1, 204, 205, 206, 274, 280, 290, 291, 292, 293, 294, 306. 319. 448, 22. 525, 6. viśwajyotis 76. viśwasrijám ayanam 296. vishamachchhandaskáh (richah) 346, 23, vishaya 4, 5. visháná 496, 11. vishuvat 81, 1, 310, 14, 438, 21, vishtuti (3) 37, 4-13, 38, 3. vihaváh (yajnáh) 178, 13. vihára 518. 13. vihára-bheda 514, 17. víkshana 447, 3. vípsá 261. vrikshágra 534, 2, 21. vrittikára 75, 14. 437, 18. vridhanvatí, vridhanvatyau 71, 2. 102, 23, 103, 3, 521, 12, vridhanvattá 426, 1. vriddhastomaka 423, 15, 434. 17. vrishanaśwa 342, 4. vrishanvat 240, 26. vrishti-kledana-mantra 509. veda (= darbha) 25, 19. 494, 4. vedi 230, 494, 4, 512. vedistarana 180, 10, 507, 20. vediprokshana 508, 8. veshtanasmriti-vat 25, 22, (cf. 24, 9.) vaikaŭkata 102, 4. vaikhánasa-sáman 437, 23. vaigunya-samádhána 526. 527, 5. vaimridha 209, 9. 472, 15. vaimridhesti 209. vairája-sáman 449, 8. vairúpa-sáman 446, 8. 447, 22. 448, 22, 449, 8, vailwa 464, 11. vaiś ya 81, 16, 82, 14, 150,25, 153

6. 158, 19. 204. 290. 417, 17. 502, samyá 96, 4. 381, 7. 23. 536, 23. vaisyastoma 359, 4. 429, 12. vaiśwakarmana 304. vaiśwadeva 44, 21. 200, 6. 303, 304, 309, 524, 4. vaiśwadeva-graha 500, 9. vaiśwadeva-charu 81, 13. 381,1. 502. vaiśwadevádi 486, 24, 487, 15, vaiśwadevi 215, 232. vaiśwánara 45, 25. 211. 216. 526, 15. vaiśwanareshti 211. 216. vaiśwamitra 289, 7. vaishnava 214. 308. vaishnaví 110, 24. vaishnavayaga 381, 12. vaishnavayájyá 479, 13. vaisarjana-homa 25, 3. 229. vyakti 33, 4. etc. vvatishanga 432. vyágháta 468, 18, 19 vyápanna 284, 3. vyáhati 468, 17. vvutseka 307. vyuddhrityasádana 390, 4. yyúdha 443, 7, 445, 8. vrata 275. vratopávana 515, 4. vrihi 159, 263, 266, 268, 269, 331, 357. 361. 365. 380, 16. 529, 23. vrihiyavavat 148, 13.

### Ś

śamyu 461, 20. 462, 17. śamyuváka 270, 17. 391, 18. śakunigráhakagatinyáya 335, 17. śakti (sahakárini) 52, 2. śakti 57, 2. śakti 57, 2. śaktanyáya 479, 24. śatarátra 319, 11. śatátirátra 327. 328. śatarátrá 144, 9. śatokthya 327. 328. Śabara 537, 4. śabdabhávaná 55, 8. 56, 3. śamitri 167, 12. 343, 1. 367, 8. 369, 13. 510.

śara (himsá) 346, 25. śaramaya (barhis) 418, 7. śaráh 472, 2. śaráva 402. śarkaráh (aktáh) 51, 7. śastra 60, 8. śastrin, śastravat (soma) 500. 9, 17, Śákya 26, 6. śakyánam-ayanam 182, 16. 340. sákhábheda 92. 367. śákháchheda 196. 528, 11. śákhántara 106. 300, 12. 310, 9. 478. śámitra (agni) 513, 8. śálámukhíya (agni) 513, 11, 18. śástradípika 4, 17. śástrasamgati 4, 23. 10, 6. śikya 237, 25. śipivishta (vishnu) 276, 21. 375, 15, 376, 6. śishtáchára 27. 29, 26. 499, 2. śukragraha 399, 1. 419, 16. 441, 8. 442. 443. 444. 535, 14. śukrasparśa 535, 10. 536, 2. śunahśepa 125, 5. Sunaka 287, 10. śunásíríya 44, 21. 303, 8. 309, 19. śushkeshtinyáya 346, 4. śúdra 254. 292. śúrpa 22, 6. śrita 358, 9. 375, 15. 376, 7. śeshatwa 93, 10, 94, 188, 15, etc. śeshabhaksha 145, 10. śeshabhakshana (soma) 111. 112. (pátnívata) 114. (prásitra) 270. śeshaśeshibháva = adhyáya III. śaunahśepa 125, 5. 213. 237. śyámáka (charu) 496, 20. śyavaśwasaman 352, 5. syena, syenayaga, 39, 23. 54, 13. 171, 25, 174, 181, 182, 302, 373, 4. 417, 14. syenachit 474, 22. śrapana 190. 406. 513. ślokasáman 422, 10.

śweta 403, 19.

#### Sh

shaṭṭrimśadrátra 326. shaṭpṛishṭháni 307. shaḍaha 293. 307. 310. 324. 326. 327. 417, 16. 447, 19. 448, 22. 450, 15. 451. shaḍindráh 144, 17. shaḍyágáḥ (see águeyádi) 70, 17. 94, 2. 321, 13. 481, 8. shaḍrátrádi 246. shoḍasatotra 328. shoḍasin 160, 2. 231, 11. 283, 12, 365, 4. 435, 18. 436. 437. 438. 449, 8. 468, 14. 469. shoḍasipátra 99, 16.

#### $\mathbf{s}$

samyája 461, 462, see patní-. samvatsara-sattra 444, 4. samsava 450, 6. samsrip (ishti) 214. 492, 8. samskára-mantra 173, 6. samskároha 357, 9. samsthá 78, 9. 245, 1. see sapta. samhita-sáman 352, 3. saktavah 58, 24. Sankriti-gotra 287, 10. sankocha 460, 5. sankhyá 411. sangati 4, 5, 23. 10, 6. sangha 45, 5. 320, 13. 486, 24. 487, 22. sattra-lakshana 453, 8. sattra 257. 266. 267. 274. 280. 287. 288. 289. 296. 324. 325. 340. 341. 393, 19, 394, 395, 396, 397, 398, 401, 13. 421, 16. 451, 16. 452. 453. 535. sattrin 265, 287, 289, 296, 396, 397, 451, 18. sadana 123. sadas 24, 8, 110, 24, 146, 162, 9, 175, 2. 399, 7. 422, 9. sadasya 169, 16.

sad-áchára 26, 10. santardana 129, 2, santata 528, 21, 529, 11. sandamsa 40, 4. sandeha 4, 5. sannahanam (barhishah) 518, 4. sannidhi 19, 4. sannipatyopakárin 316, 17. sannipáta 528, 17, 22, 529, 530, 5. saptadaśa 326, 18. saptadaśastoma 38, 3. 241. 307. 310, 350, 25, 351, 1, saptadaśáratni 99. 13. saptasamsthá,-stha 160, 2. 245, 1. 327, 25. sapha-sáman 352, 6. samachchhandaskáh (richah) 346, samavattadhání 457, 18. samákhyá 108, 22, 109, 110, 10, 111. 125. 126, 6. 147. 148. 170. 172. 176, etc. samákhvána 121, 18. samáhára-dwandwa 418, 24. samidyága 222. amidhah 69, 10. 90, 9, 222, 383, 20. samudávápúrva 57, 9, 12. samúdha 443, 7. 444, 4. sammarga 98, 11. 99, 1. 156, 18. 157. sammárjana 59, 9. samyagjarana 111, 8. sarvajyotis 76. sarvaprishtha 306, 448, 24. sarvaprishthá 144, 16. sarvaveshtana smriti 25, 6. (cf. 24, 9.) sarvaswadakshinatwa 285. 286. 290, 291, sarvaswára 400, 11. 401, 5. savaníya-purodáša 180, 20. 182. 228. 229. 501. 510. 512. 523. savaniyapaśu 155, 15. 182. 217. 223. 227. 317. 318. 343, 2. 365, 15. 370, 4. 493, 3. 494, 22, 501 1, 504, 17. 519, 1. 523, 7. savitrádi 339.

sahasrasamvatsara 296. sahálambha 224, 1. sákamedha 44, 21, 226, 230, 303, surágraha 323, sákamprastháyíya 83, 15. 143, 16. sánkarya 95, 10. 96, 6. sángrahaní 215, 420, 15, 460, 17. sánda 342, 18. sátatya 260. sádana 156, 21. 157. 442, 1. sádrisya 266, 18. sádyaskra 223. 320. 342. 16. 384. 18. 404, 5. 414, 13. sántatya 528, 21, 529, 4. sántapaníyeshti 230. sánnáyya 95, 6. 206. 247. 250. 275. 277. 279. 321. 323. 521, 11. sánnávya-doha 206, 484, 15. sánnáyya-pátrani 121, 6, 126, 2. sáptadasyam (ritwijám) 169, 266. sáptadasvam (samidhenínám) 473, 2. sáptadasyavat 475, 15. sámagána 119. 4. sámagáh 146. sámámsa 346, 12. sámáni (lakshana) 64, 7. sámánya-sástra 472, 4. sámidhenyah 101, 10, 152, 165, 206. 239. 290. 337. 406, 24. 431, 22. 435, 5. 454, 10. 472, 15. 517, 4. sáraswata-sattra 397, 8. sáraswatau (yágau) 224, 15. sáraswata (ájya) 226. 521, 22. sáraswatí 531, 15. sávitra-homa 237. sávitráni 237. 527, 25. sáhasra 320. sáhna 127, 1. siddhánta 4, 5. sutásutin 523, 12 sutyá 223, 25. 229. 281. 282. 318. 498, 12. 504, 5, 522, 5, subrahmanya 146, 11. 166, 8. subrahmanyá 166, 8, 341, 24, 498, 5. 520, 23.

subrahmanyáhwána 146. 341, 22. 498, 7. 505. 520, 21. suvarna 54, 12, 138, súktaváka 109, 2, 124, 10. sútra 242, 18. 418, 10. sútrakára 59, 11. 390, 5. 531, 16. see kalpasútra-kára. sútrakrit 537, 3. srishti (ishtaká) 49, 22. soma 54, 12. 261. etc. somakála 249. somakraya 96, 22. 189. 281. 299. 414. 492, 6. 532, 18. somakrayana 342, 18. somapúrvatwa 248. 250. soma-miśrana 376, 13. somayágáh 145, 10. somápaushna (pasu) 465, 6. somápaushna (charu) 130, 8.501, 17. somáraudra (charu) 418, 7. 465, 16. sautya (ahan) 155, 23. sautya (paśu) 318, 9. sautrámani 144, 4. 208. 212. 318. 323. 395, 26. 494, 7. saubhara-sáman 79, 9. saumika 512, 25. saumiki (vedi) 162, 10. 512, 16. saumendra (charu) 140. 141. saumva (havis) 214, 16. saumya-charu 512, 519, 14, saumya-paśu 510. saurya (charu) sauryádi 84, 1. 206, 249, 262, 264, 313, 315, 320. 321 333. 388, 20, 425, 4. 481, 19. 482, 14. saurya-yága 302. 359, 22. 360, 4. 387, 18. 520, 10. 523, 23. sauvishtakritání 234. skandana 260, 21, 527, 4. starana 517, 22, 518, 5. staraņa-mantra 361, 20. 517, 20. stávakatwa 21, 13. stibhini 151, 1. stuti (defined) 346, 15. 432, 25. (sámná) 354, 15. stuti-mantra 531, 19.

stotríva 240. 241. 346, 12. 349, 4. swapna-mantra 509. stobha 356, 13, 25, 357, 2, stoma 60, S. stomashatka 310. striyá adhikárah 253. stríyágasya práthamyam 224. sthánwáhuti 385, 10. sthána-karana (daršapúrnamásayoh) 123. sthálí 389, 20. sparšana 321, 4. sphota 18, 10. sphya 96, 3, 186, 379, 14, 381, 7, smárta 23, 23. smárta-niyama 136. 259, 17. smriti-vákya 23, 13. sruch 304, 12, 317, 10, 390, 21, sruva 51, 25. 513. 1. srauvághára 463, 10, 12. swakiya-mata 338. 25, 495, 20,

swara 527, 15, swarasáman 310. swaru 195, 218, 495, 19, 523, 13, swardriś 447, 1. swádhyáya 261. swáhákára 330, 12. 386. swáhá-śabda 473, 20. swishtakrit 90, 6. 141, 22. 143. 144. 188, 191, 247, 269, 426, 14, 427, 428. 456, 24. 461.

H

harihara 537, 3. havihsamyayana 197, 26. havirásádana 161. 162. 179, 24. 380, 1. havirgana 326, 3. havirdhána 110, 25. 162, 9, 164, 24. 179. 229. 272. 455, 1. 514, 4. swadhiti 51, 25. 52, 8. 370, 8. 372, havirdhanamandapa 110, 25. 164. 514, 6.

havirbheda 456. havishkrit 106, 10. havishkrid-áhwána 106, 336, 496, 21, 497, 519, havishkrinmantra 510. hastaśuddhi 103, 21, háríta-smriti 29, 26, 30, 5, háriyojana (graha) 146, 21. 147, 17. 337, 5. himkara 351, 8, hiranya 54, 12, 138. hiranyamálitwa 174. híshádi 79, 11. hridayasúla 505, 18. hotrakáh 166, 20. hotri 166, 8. 171, 7. 494, 5. 517, 4. hotrikáma 400, 4. homa (def.) 201, 17. homadwádasaka 529, 4. holákádí 27, 17. 29, 26, holákotsava 26, 12, 30, 2,

### Index to the passages

#### of the Jaiminíya-nyáya-málá-vistara

quoted in the Commentaries to the Taittiriya Samhitá and Bráhmana, (Bibl. Ind.)

### Adhyáya I.

|                             |                                                                                                                | Adh. 4. Taitt. S. vol. I. p. 221. |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| Páda I.                     | Páda III.                                                                                                      | 5.                                |
| Adh. 1.                     | Adh. 1.                                                                                                        | 6. " " I. "1009.                  |
| <b>2.</b>                   | 2.                                                                                                             | 7. " II. " 724.                   |
| 3.                          | 3. Taitt. S. vol. I. p. 481.                                                                                   | 8. " I. " 60.                     |
| 4. Taitt. S. vol. I. p. 24. | 4.                                                                                                             | 9. " I. " 164.                    |
| 5. , , I. , 32.             | 5. , , I. , 40.                                                                                                | 10.                               |
| 6.                          | 6.                                                                                                             | 11. , , II. , 28.                 |
| 7. , , I. , 24.             | 7.                                                                                                             | 12. " " I. " 848.                 |
| 8. , I. , 26.               | 8.                                                                                                             | 13. " " I. " 202.                 |
|                             | 9.                                                                                                             | 14. " " II. " 274.                |
| Páda II.                    | 10.                                                                                                            | 15. Taitt. Br. , I. , 394.        |
| 1. Taitt. S. vol. I. p. 37. | la de la compania de | 16. Taitt. S. , IV. , 298.        |
| 2. " I. " 39.               | Páda IV.                                                                                                       | 17. " IV. " 374.                  |
| 3. " I. " 82.               | 1.                                                                                                             | 18. " IV. " 320.                  |
| 4. , I. , 28.               | 2.                                                                                                             | 19.                               |
|                             | 3. Taitt. S. vol. II. p. 499.                                                                                  | 20.                               |

### Adhyáya II.

|                                  | Adh. | 5.  | Taitt. | S. | vol. III. | p. | 134. | Adh.11. | Taitt. | S. | vol.  | I. | p. | 27. |  |
|----------------------------------|------|-----|--------|----|-----------|----|------|---------|--------|----|-------|----|----|-----|--|
| Páda I.                          |      | 6.  | 77     |    | , I.      | 20 | 29.  | 12.     |        |    |       | I. | *  | 27. |  |
| Adh. 1.                          |      | 7.  | 77     |    |           |    |      | 13.     |        |    |       |    |    |     |  |
| 당 [] . <b>2.</b> [ 이 아르크 사람이 네트. |      | 8.  | 22     |    |           |    |      | 14.     |        |    |       |    |    |     |  |
| 3. Taitt. S. vol. I. p. 35.      |      | 9.  | 37     |    | " I.      | ** | 100. | 15.     | "      |    | <br>m | I. | *  | 31. |  |
| 4. " " I. " 188.                 |      | 10. | n      |    | " I.      | ,, | 27.  | 16.     | 72     |    | 29    | I. | "  | 98. |  |

| Adh.17.  | Taitt. | S. vo  | l. I  | . р. | 289.  | Adh.10.       | Taitt.   | Br.   | vol. | I. | p. | 395. | Adb. 7. |        |      |      |     |                 |     |
|----------|--------|--------|-------|------|-------|---------------|----------|-------|------|----|----|------|---------|--------|------|------|-----|-----------------|-----|
| 18.      | 79     |        | , I   | • 77 | 521.  |               | "        |       | 73   | I. | 93 | 395. | 8.      | Taitt. | s.   | vol. | I.  | p. 7            | 51. |
|          | TD.    | da II  |       |      |       | 12.           |          |       |      |    |    |      | 9.      | ,,     |      | , I  | II. | , 1             | 86. |
|          |        | 759 77 | •     |      |       | 13.           |          |       |      |    |    |      | 10.     |        |      |      |     |                 | _ : |
| Adh. 1.  |        | ~      | 1 77  |      | 000   |               |          |       |      |    |    |      | 11.     | n      |      | 77   | II. | , 2             | 54. |
|          | Taitt. |        |       | -    |       | 1             | P        | ida l | III. |    |    |      | 12.     |        |      |      |     |                 |     |
| 3.       | "      |        |       |      | 916.  |               | TD . tak |       | 1    |    | _  | 000  | 13.     |        | _    | ٠, . |     |                 |     |
| 4.<br>5. |        |        |       |      | 222.  | Adh. 1.<br>2. |          | ъ.    |      |    | _  | 190. | 14.     | Taitt. | 5.   | vol. | u.  | <sub>77</sub> 2 | 77. |
| 6.       | "      | ,      | 9 . X | • 5  | 222.  | ı             | Taitt.   | Br.   | .,   |    |    |      |         | Pác    | la : | IV.  |     |                 |     |
|          | Taitt. | S. ve  | ol. I |      | 1011. | 1             | Taitt.   |       |      |    |    |      | 1 .     |        |      |      |     |                 |     |
| 8.       |        |        |       | ."   |       | 1 .           | 39       |       |      |    |    | 261. | i       |        |      |      |     |                 |     |
| 9.       | 77     |        | , II  | 'n   | 30.   |               |          |       |      |    |    |      | 1 2 2   |        |      |      |     |                 |     |

### Adhyáya III.

|             | Dida      | Ψ.   |     |      |      | Adh.11. | Taitt.                                  | S. |      |      | _    |      | (        |     | Taitt.                                  | s.  | vol.     | I.  | p.   | 462. |
|-------------|-----------|------|-----|------|------|---------|-----------------------------------------|----|------|------|------|------|----------|-----|-----------------------------------------|-----|----------|-----|------|------|
|             | Páda      | · i. |     |      |      | 12.     | 79                                      |    | 70   | III. | n    | 118. |          | 17. |                                         |     |          |     |      |      |
| Adh. 1.     |           |      |     |      |      | 13.     | מ                                       |    | 77   | I.   | n    | 669. |          | 18. | 77                                      |     | 77       | II. | 22   | 773. |
| 2.          |           |      |     |      |      |         |                                         |    | 35   | III. | 77   | 120. |          | 19. | "                                       |     | 77       | II. | . 29 | 774. |
| 3.          |           |      |     |      |      | 14.     | 75                                      |    | 73   | I.   | "    | 670. |          | 20. | **                                      |     | 77       | II. | 59   | 774. |
| 4.          |           |      |     |      |      |         |                                         |    | 22   | III. | n    | 120. |          |     | 1                                       | _   |          |     |      |      |
| 5.          | Taitt. S. | vol. | I.  | p.   | 907. | 15.     | 73                                      |    | 70   | I.   | 2)   | 671. |          |     | Pá                                      | da  | IV.      |     |      |      |
| 6.          | 77        | 37   | I.  | 79   | 337. |         |                                         |    | 73   | III. | . 23 | 121. | Adh.     | 1.  | Taitt.                                  | S.  | vol.     | II. | p.   | 663. |
| 7.          |           |      |     |      | 100  | 16.     | 27                                      |    | 72   | III. | 72   | 122. |          | 2.  | 79                                      |     | 20       | II. | **   | 666. |
| 8.          |           |      |     |      |      | 17.     | 22                                      |    |      |      |      | 123. |          | 3.  | 77                                      |     | 23       | I.  | 21   | 33.  |
| 9.          | . 77      | n    | 1.  | ,, 1 | 042. | 18.     | 77                                      |    | 22   | III. | 79   | 123. |          | 4.  |                                         |     |          |     |      |      |
| 10.         | 77        | 99   |     |      | 692. | 19.     | 77                                      |    | 70   | III. | . 59 | 123. |          | 5.  | "                                       |     | 77       | I.  | 25   | 34.  |
| 11.         | 73        | 77   | II. | 77   | 664. |         |                                         |    |      |      | .,   |      |          | 6.  | 79                                      |     | "        |     |      | 286. |
| 12.         |           |      |     |      |      |         | Pá                                      | da | III. |      |      |      |          | 7.  | 29                                      |     | 22       |     |      | 145. |
| 13.         | 77        | **   | II. | **   | 567. | Adh. 1. |                                         |    |      |      |      |      |          | 8.  | 20                                      |     | 79       |     |      | 599. |
| 14.         |           | 77   |     |      | 95.  |         |                                         |    |      |      |      |      |          | 9.  | "                                       |     | . "      |     |      | 566. |
| 15.         | n         | - 79 |     |      | 249. |         |                                         |    |      |      |      |      |          | 10. | "                                       |     |          |     |      | 802. |
|             |           |      |     |      |      | }       | Taitt.                                  | S. | vol. | II.  | p.   | 692. |          | 11. |                                         |     |          |     |      |      |
|             | Páda      | II.  |     |      |      | 5.      | 71                                      |    | 29   | I.   | 79   | 867. |          | 12. | Taitt.                                  | Br. |          | II. |      | 434. |
| Adh. 1.     |           |      |     |      |      | 6.      |                                         |    |      |      |      | 812. |          |     | Taitt.                                  |     |          |     |      | 261. |
|             | Taitt. S. | vol. | IV. | p.   | 225. | 7.      | 77                                      |    |      |      |      | 814. |          | 14. | "                                       |     |          |     |      | 457. |
| 3.          | 77        | 59   | I.  | -    | 114. | 8.      |                                         |    |      |      | "    |      | 1        | 15. | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |     |          |     |      | 458. |
| 4.          | 79        |      |     |      | 308. | 9.      |                                         |    |      |      |      |      |          | 16. | , ,                                     |     |          |     |      | 406. |
| 5.          | ,,<br>70  |      |     |      | 790. | 10.     | 20                                      |    |      | II.  | _    | 171. |          | 17. | 77                                      |     | "        |     |      | 406. |
| 6,          | "<br>"    |      |     |      | 791. | 11.     | "<br>7                                  |    |      |      |      | 78.  |          | 18. | <i>"</i>                                |     | <i>"</i> |     |      | 725. |
| 7.          |           |      |     |      | 266. |         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |    |      |      | "    |      | 100      | 19. | 77                                      |     |          |     |      | 755. |
| 8.          | **        |      |     |      | 37.  | 1.      | , ,                                     |    | 70   | T.   | _    | 407. |          | 20. | , ,                                     |     | "        | 77  | 77   |      |
| 9.          |           |      |     |      | 115. |         | , ,                                     |    | "    |      | "    |      |          | 21. | ,,                                      |     | "        | I.  |      | 249. |
| 10.         |           |      |     |      | 116. |         | 29                                      |    |      | II.  | _    | 803. | 199      |     | "                                       |     | 77       |     | 77   |      |
| s establica | "         |      |     | 77   |      |         |                                         |    |      |      | n    |      | Market 1 |     |                                         |     |          |     |      |      |

|         |          |          |      |                    | I Adh R | Toitt   | Q .  | 1        | т    | n 80    | Adh.20. |        |     |            |      |    |      |
|---------|----------|----------|------|--------------------|---------|---------|------|----------|------|---------|---------|--------|-----|------------|------|----|------|
|         | Páda     | v.       |      |                    | 9.      | 1 01106 | D. 1 | 01.      | 1.   | p. 00.  | 21.     |        |     |            |      |    |      |
| Adh 1   | Taitt. S | vol      | 11   | n 753              | 1       |         |      |          |      |         | 22.     |        |     |            |      |    |      |
| 2.      |          |          |      | " 583.             | 11.     |         |      | TI       | T    | , 187.  | i       |        |     |            |      |    |      |
| 3.      |          | 79<br>79 |      | " 219.             | 12.     | 'n      |      | 77       | L.A. | n 101.  | 20.     |        |     |            |      |    |      |
| 4.      | "        |          |      | " 435.             | 13.     |         |      |          |      |         |         |        |     |            |      |    |      |
| 5.      | מ        | 77       |      | " 611.             | 14.     |         |      |          |      |         | 1       | Pád    | a V | III.       |      |    |      |
| 6.      | "        | "        |      | <sub>99</sub> 011. | 15.     |         |      |          |      |         | Adh. 1. |        |     |            |      |    |      |
| 7.      |          |          |      |                    | 16.     |         |      |          |      |         | 2.      | Taitt. | s,  | wo!        | TV   | n  | 286  |
| 8.      |          |          |      |                    | 10.     |         |      |          |      |         | 3.      |        | υ.  |            |      | -  | 287. |
| 9.      |          | מל       | т    | , 682.             |         |         |      |          |      |         | 4.      | 77     |     |            | III. |    | 8.   |
| 10.     | מי       | 77       |      | ,, 002.            |         | Pád     | a V  | II.      |      |         | 5.      | 27     |     | י מל       | **** | 77 | ٥,   |
| 11.     | . 7      | 77       | T.   | , 463.             | Adh. 1. | Taitt.  | S. v | ol.      | I. 1 | p. 162. |         |        |     |            | T.   |    | 453. |
| 12.     | ,,,,     | "        |      | ,                  | 2.      | 79      |      |          |      | , 286.  | 7.      | 79     |     | 77         |      | מ  | 200. |
| 13.     |          |          |      |                    | 3.      | "<br>n  |      |          |      | " 408.  |         | _      |     | מל         | Ι.   |    | 250. |
| 14.     |          |          |      |                    | 4.      |         |      | <b>.</b> |      |         | 9.      | "      |     | יול<br>לל  |      |    | 043. |
| 15.     |          |          |      |                    | 5.      | "       |      | n        | I.   | " 307.  | 10.     | 27     |     | 77<br>22   |      |    | 921. |
| 16.     |          |          |      |                    | 6.      | , ,     |      |          |      | " 501.  | 11.     | 77     |     | n          |      | n  |      |
| 17.     |          |          |      |                    | 7.      | 77      |      |          |      | " 431.  | 12.     |        |     |            |      |    |      |
| 18.     |          |          |      |                    | 8.      |         |      | "        |      |         | 13.     |        |     |            |      |    |      |
| 19.     |          |          |      |                    | 9.      |         |      |          |      |         | 14.     |        |     |            |      |    |      |
| 20.     | 77       |          | II.  | " 183.             | 10.     | 77      |      | 7)       | I.   | , 566.  | 15.     | 22     |     | 73         | T.   | _  | 224. |
|         | <i>"</i> |          |      | ,,                 | 11.     | 79      |      |          |      | , 567.  | 16.     | , n    |     | ייי<br>ייי |      |    | 462. |
|         | Páda     | VI.      |      |                    | 12.     | 77      |      | 77       | I.   | , 567.  |         | . 7    |     | n          | -    | n  |      |
| Adh. 1. | Taitt. S | . vol.   | III. | p. 8.              | 13.     |         |      |          |      |         | 18.     |        |     |            |      |    |      |
| 2.      | מ        |          |      | , 646.             | 14.     |         |      |          |      |         | 19.     |        |     |            |      |    |      |
| 3.      | , ,      |          |      | " 647.             | 15.     |         |      |          |      |         | 20.     |        |     |            |      |    |      |
|         | Taitt. B |          |      | " 14.              | 16.     |         |      |          |      |         | 21.     |        |     |            |      |    |      |
| 5.      | 27       | 73       | I.   |                    | 17.     |         |      |          |      |         | 22.     |        |     |            |      |    |      |
| 6.      |          | 77       | I.   |                    | 18.     |         |      |          |      |         | 23.     |        |     |            |      |    |      |
| 7.      |          |          |      |                    | 19.     |         |      |          |      |         | 1       |        |     |            |      |    |      |
|         |          |          |      |                    |         |         |      |          |      |         |         |        |     |            |      |    |      |

### Adhyáya IV.

| 1                                               | Adh. 9. Taitt. | S. vol. II. | p. 31. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
|-------------------------------------------------|----------------|-------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Páda I.                                         | 10. "          | " I.        | " 345. | Páda II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| Adh. 1.                                         | 11. "          | " I.        | , 133. | Adh. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| 1. 1. 2. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. | 12.            |             |        | 2. Taitt. S. vol. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . р. 36. |
| lak <b>3</b> ,717,000,000 (a. 190               | 13. "          | " II.       | , 754. | 3. , , I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . , 36.  |
| 4. Taitt. S. vol. I. p. 908.                    | 14. "          | " II.       | , 693. | 4. , , I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . " 251. |
| 5. S.       | 15. "          | " II.       | , 695. | P 5 3 3 5 5 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 6.                                              | 16. ,          | " I.        | , 191. | 6. " I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . , 307. |
| 7. " II. " 754.                                 | 17. ,          |             | , 191. | The first control of the control of |          |
|                                                 |                |             |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |

| Adh. 8. Taitt. S. vol. | I. p. 745. | 7.                                             |
|------------------------|------------|------------------------------------------------|
| 9.                     | -          | 8. Páda IV.                                    |
| 10.                    |            | 9. Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 12.           |
| 11.                    |            | 10. Taitt. S. vol. I. p. 920. 2. ", II. " 173. |
| 12.                    |            | 11. 3. " II. " 177.                            |
| 13. , ,                | I. " 383.  | 12. " " II. " 500. 4.                          |
| DOLL TIT               |            | 13. Taitt. Br. , II. , 752. 5. , , III. , 357. |
| Páda III.              |            | 14. Taitt. S. " II. " 576. 6.                  |
| Adh. 1. Taitt. S. vol. | -          | 15.                                            |
|                        | I. " 96.   | 16. " " I. " 283. 8. Taitt. Br. " II. " 140.   |
| 3. Taitt. Br. "        | I. , 396.  | 17. , , I. , 849. 9.                           |
| 4.                     |            | 18. ", ", I. " 850. 10.                        |
| 5.                     |            | 19. " " I. " 850. 11.                          |
| 6.                     |            | 20.                                            |
|                        |            |                                                |

### Adhyáya V.

|         |             |      |      |                  | 1 6.                                                                                                                                        |
|---------|-------------|------|------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | Páda        | Ι.   |      |                  | Páda II.                                                                                                                                    |
| Adh. 1. |             |      |      |                  | Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p.1014. 8.                                                                                                        |
| 2.      | Taitt. S.   | vol. | I. 1 | o. 60.           | 2. , , II. , 459. 9. Taitt. Br. vol. I. p. 39.                                                                                              |
| 3.      | מל          | 77   | I.   | , 867.           |                                                                                                                                             |
| 4.      | 77          |      |      | , 59             |                                                                                                                                             |
| 5.      | , <b>22</b> | 77   | I.   | ,1013.           |                                                                                                                                             |
| 6.      |             |      |      |                  | 6.                                                                                                                                          |
| 7.      | 77          | 20   | II.  | , 501.           | 1 I                                                                                                                                         |
| 8.      |             |      |      |                  | 8. " " II. " 696. 15.                                                                                                                       |
| 9.      |             | מל   | 11.  | , 565.           | D. J. TV                                                                                                                                    |
| 10.     |             |      |      | 5 <u></u>        | 10. 1att. D. , 11. , 112.                                                                                                                   |
| 11.     | 77          |      |      | <sub>n</sub> 58. |                                                                                                                                             |
| 12.     | 77          | 77   | I.   | , 522.           |                                                                                                                                             |
| 13.     |             |      |      |                  | 3. " I. " 284.                                                                                                                              |
| 14.     | מל ל        | 77   | I.   | , 488.           |                                                                                                                                             |
| 15.     |             |      |      |                  | Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 523. 5.                                                                                                        |
| 16.     | 'n          | 77   | I.   | ,, 163.          | 2. " I. " 406. 6.                                                                                                                           |
| 17.     |             |      |      |                  | <b>7.</b>                                                                                                                                   |
| 18.     | 77          | . ,  | I.   | ,, 754.          |                                                                                                                                             |
|         |             |      |      |                  | . 19 (1. 1 <b>5.</b> 17 - 22 ) <sub>19</sub> (1. 19 ) <sub>1</sub> 9 (1. 20 ) <sup>1</sup> (1. 2 ) <b>9.</b> 22 (1. 2) (1. 2) (1. 2) (1. 2) |

#### Adhyáya VI.

```
13. Taitt. Br. vol. I. p. 181.
                                                                            16.
             Páda I.
                                        14.
                                                                            17.
                                                       " I. " 182.
                                                                            18.
Adh. 1.
                                        15.
      2.
                                                                            19.
                                        16.
                                                           I. , 490.
      3. Taitt. S. vol. I. p. 252.
                                        17. Taitt. S.
                                                                            20.
                   " I. " 252.
                                                           I. , 490.
                                                                            21.
                                        18.
                                                       77
      5. Taitt. Br. , I. , 16.
                                        19.
                                                           I. " 490.
                                                                                   Páda VI.
                                        20.
                                                           I. , 491.
      6.
     7.
                                                                       Adh. 1.
                                        21.
      8.
                                                Páda IV.
      9.
    10.
                                   Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 727.
                                                                             4.
    11.
                                                       " II. " 772.
    12.
                                                       , II. , 773.
                       I. , 31.
                                         3.
                                                                             6.
                                                77
     13.
                                                                             7.
                                         4.
                                         5.
            Páda II.
                                         6. Taitt. Br. , III. , 437.
                                                                                   Páda VII.
Adh. 1.
                                         7. Taitt. S. , I. , 464.
                                                                       Adh. 1. Taitt. Br. vol. I. p. 183.
      3. Taitt. S. vol. II. p. 527.
                                         9. Taitt. Br. , III. , 438.
                                                                             2.
                                                                                           " I. " 183.
      4.
                                                " " III. " 439.
                                                                             3.
                                                                                            " I. " 184.
                                        10.
      5.
                                        11. " " " II. " 182.
12. Taitt. S. " I. " 900.
                                                                                            " I. " 184.
                                                                             4.
      6.
                                                                             5.
     7.
                                                                             6.
                                                                                            " I. " 185.
                                        13.
     8.
                                                                            7.
                                        14.
                                                                                             , I. , 185.
      9.
                                                                             8.
    10.
                                                                             9.
                                               Páda V.
    11.
                                                                           10.
                                   Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 593.
                                                                           11.
            Páda III.
                                         2.
                                                                           12.
Adh. 1.
                                                       " II. " 595.
                                                                           13.
                                         3.
     2.
                                                       , II. , 596.
                                         4.
     3.
                                                       " II. " 596.
                                         5.
                                                77
                                                                                  Páda VIII.
     4.
                                         6.
                                                       " II. " 597.
     5.
                                         7.
                                                                       Adh. 1.
     6.
                                         8.
                                                                             2.
     7.
                                         9.
                                                                             3.
     8. Taitt. Br. vol. I. p. 174.
                                        10.
                                                                             4.
                    " I. " 175.
                                        11.
                                                                             5.
                    " I. " 175.
    10.
                                        12.
                                                                             6.
    11.
                                        13.
                                                                             7. Taitt, S. vol. I. p. 410.
    12.
                                        14.
                                                                                           , I. , 410.
                                        15.
                                                                             9.
```

### Adhyáya VII.

| Páda I. Adb. 1. Taitt. S. vol. II. p. 258. 11. Taitt. S. vol. II. | p. 15.  |
|-------------------------------------------------------------------|---------|
| Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 256. 2. 12.                         | · -     |
| 2. , , II. , 257. 3. 13. , , I.                                   | , 747.  |
| 3. , , II. , 43. 4. , , II. , 47. 14.                             |         |
| 4. , , II. , 44. 5. , , II. , 48.                                 |         |
| 5. , , II. , 59. 6. , , I. , 383. Páda IV.                        |         |
| 7. Adh. 1. Taitt. S. vol. II.                                     | p. 255. |
| Páda II. 8. , , II. , 64. 2. , , II.                              | " 255.  |
| Adh. 1. 9. " II. " 64. 3.                                         |         |

#### Adhyáya VIII.

|      |     | P      | áda | I.   |     |    |      | Adh.12.<br>13. | Taitt. | s. | vol. | II. | p.  |      | Adh. | 5.<br>6. |        |    |          |         |
|------|-----|--------|-----|------|-----|----|------|----------------|--------|----|------|-----|-----|------|------|----------|--------|----|----------|---------|
| Adh. | 1.  | Taitt. | S.  | vol. | II. | p. | 259. | 14.            | . 20   |    |      |     | -   | 400. | 1    |          | Pá     | da | III.     |         |
|      | 2.  | 27     |     | . 77 | II. | 77 | 259. | 15.            | 77     |    | 27   | II. | 27) | 400. | Adh. | 1.       | Taitt. | S. | vol. II. | p. 239. |
|      | 3.  | 73     |     | 95   | 11. | 77 | 253. | 16.            | 'n     |    | 33   | II. | 77) | 400. |      | 2.       |        |    |          |         |
|      | 4.  | 77     |     | 77   | II. | מל | 260. | 17.            |        |    |      |     |     |      |      | 3.       |        |    |          |         |
|      | 5.  | n :    |     | 77   | I.  | "  | 521. | 18.            | 77     |    | n    | II. | 27  | 395. |      | 4.       |        |    |          |         |
|      |     |        |     | 77   | II. | 77 | 260. | 19.            | 77     |    | 77   | Π.  | 77  | 406. |      | 5.       |        |    |          |         |
|      | 6.  | 27     |     | 22   | II. | מל | 261. | 1.50           |        |    |      |     |     |      |      | 6.       |        |    |          |         |
|      | 7.  | 77     |     | 33   | I.  | 22 | 748. |                | Pá     | da | II.  |     |     |      |      |          | Pá     | la | IV.      |         |
|      | 8.  | 77     |     | 77   | II. | 27 | 288. | Adh. 1.        | Taitt. | S. | vol. | Π.  | p.  | 31.  | Adh. | 1.       | Taitt. | s. | vol.III. | p. 293. |
|      | 9.  | Taitt. | Br. | . 20 | I.  | 33 | 186. | 2.             | 77     |    | 77   | I.  | 77  | 547. |      | 2.       | 77     |    | " III.   | , 293.  |
|      | 10. |        |     |      |     |    |      | 3.             |        |    |      |     |     |      |      | 3.       | 77     |    | " III.   | ,, 293. |
| :    | 11. |        |     |      |     |    |      | 4.             | 77     |    | 77   | II. | 77  | 32.  |      | 4.       | 777    |    | " III.   | , 294.  |

### Adhyaya IX.

|                                   | 6.                 | Adh.13.         | Taitt. S. vol. I. p. 100. |
|-----------------------------------|--------------------|-----------------|---------------------------|
| Páda I.                           | 7.                 |                 | " I. " 125.               |
| Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 118. | 8.                 | 14.             | " " II. " 763.            |
| 2. " " I. " 119.                  | 9.                 | 15.             | " " II. " 792.            |
| Taitt. Br. , I. , 244.            | 10. Taitt. S. vol. | II. p. 617. 16. |                           |
| 3. Taitt. S. " I. " 893.          | 11. , ,            | III. , 315. 17. |                           |
| 4. " " I. " 213.                  |                    | , 314. 18.      |                           |
| 5                                 | 12. " "            | I. , 99. 19.    |                           |

|         |           |          |         | ١   | 19.  | Taitt. | Br.  | vol. | III. | p.  | 484. |         |        |      |      |      |    |      |
|---------|-----------|----------|---------|-----|------|--------|------|------|------|-----|------|---------|--------|------|------|------|----|------|
|         | Páda      | II.      |         |     | 20.  | Taitt. | s.   | ħ    | II.  | n   | 689. |         | Pá     | da l | Į٧.  |      |    |      |
| Adh. 1. | Taitt. S. | vol.III. | р. 133. |     |      | Pá     | da : | III. |      |     |      | Adh. 1. | Taitt. | Br.  | vol. | III. | p. | 396. |
| 3.      | 201101 20 |          |         | Adh | . 1. |        |      |      |      |     |      | 2.      |        |      |      |      | _  |      |
| 4.      |           |          |         |     | 2.   |        |      |      |      |     |      | 3.      |        |      |      |      |    |      |
| 5.      |           |          |         |     | 3.   |        |      |      |      |     |      | 4.      | 77     |      | 77   | III. | מ  | 397. |
| 6.      |           |          |         |     | 4.   | Taitt. | s.   | vol  | .ПI. | p.  | 28.  | 5.      | 77     |      | 77   | III. | 77 | 395. |
| 7.      |           |          |         |     | 5.   | 73     |      |      |      |     | 29.  | 6.      |        |      | 77   | III. | 77 | 395. |
| 8.      |           |          |         |     | 6.   | 77     |      |      |      |     | 189. |         | Taitt. | S.   | "    | I.   | 77 | 767. |
| 9.      |           |          |         |     | 7.   | מ      |      | 77   | -    |     | 190. | 8.      | n      |      | 77   | I.   | 71 | 767. |
| 10.     |           |          |         | 3-  | 8.   |        |      |      |      |     |      | 9.      |        |      |      |      |    |      |
| 11.     |           |          |         |     | 9.   |        |      |      |      |     |      | 10.     |        |      |      |      |    |      |
| 12.     |           |          |         |     | 10.  | Taitt. | Br   | "    | III. | p.  | 394. | 11.     |        |      |      |      |    |      |
| 13.     |           |          |         |     | 11.  | "      |      | "    | III. | "   | 394. | 12.     |        |      |      |      |    |      |
| 14.     | Taitt. S. | vol. II. | p. 597. |     | 12.  | 'n     |      | 77   | III. | 77  | 391. | 13.     |        |      |      |      |    |      |
| 15.     |           |          |         |     | 13.  | 'n     |      | 77   | III. | ,,, | 393. | 14.     |        |      |      |      |    |      |
| 16.     |           |          |         |     | 14.  | Taitt. | S.   | 77   | I.   | "   | 749. | 15.     | **     |      | 25   | 1.   | מ  | 752. |
| 17.     |           |          |         |     |      | Taitt. | Br   | . ,  | III. | 7   | 393. |         |        |      |      |      |    |      |
| 18.     | 71        | , II.    | , 401.  |     |      |        |      |      |      |     |      |         |        |      |      |      |    |      |
|         |           |          |         |     |      |        |      |      |      |     |      |         |        |      |      |      |    |      |

# Adhyáya X.

|                            |           | 5. Taitt. S. vol. II. p. 3                                                                                            | 98. 26. |               |               |
|----------------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------|---------------|
| Páda I.                    |           | 6. " " II. " 3                                                                                                        | 99. 27. |               |               |
| (Taitt. S. vol. II.        | p. 110.   | <b>7.</b>                                                                                                             | 28.     | Taitt. S. vol | . I. p.1033.  |
| Adh. 1. , , I.             | , 118.    | 8. " " I. " 7                                                                                                         | 00. 29. | יי ת<br>מיי ת | II. " 289.    |
| , п.                       | , 395.    | 9. " I. " 2                                                                                                           | 48, 30. | מ מ           | II. " 263.    |
| 2.                         | 1         | <b>0.</b> di 1. kg in 1. kg | 31.     |               |               |
| 3. Taitt., S. vol. II.     | p. 13. 1  | 1.                                                                                                                    | 32.     |               |               |
| 4. , , , III.              | , 315. 1  | 2.                                                                                                                    | 33.     |               |               |
| 5.                         | 1         | 3.                                                                                                                    | 34.     | מ מ           | II. " 81.     |
| 6.                         | 1         | 4.                                                                                                                    |         |               |               |
| 7. " II.                   | , 690. 1  | 5.                                                                                                                    |         | Páda III.     |               |
| 8. " " II.                 | , 715. 1  | 6.                                                                                                                    | Adh. 1. | Taitt. S. vo  | l. I. p. 544. |
| 9.                         | 1         | 7.                                                                                                                    | 2.      | ול ול         | I. " 223.     |
| 10. " " II.                | , 402. 1  | 8.                                                                                                                    | 3.      |               |               |
| 11. , , II.                | , 403. 1  | 9.                                                                                                                    | 4.      | מ מ           | IV. " 125.    |
|                            | 2         | 0.                                                                                                                    | 5.      | n n           | I. "781.      |
| Páda II.                   | 2         | 1. Taitt. S. vol. II. p. 7                                                                                            | 93. 6.  | n n           | II. " 14.     |
| Adh. 1. Taitt. S. vol. II. | p. 396. 2 | 2.                                                                                                                    | 7.      | 77 77         | II. " 14.     |
| 2. " " II.                 | , 396. 2  | 3.                                                                                                                    | 8.      | מ מ           | II. " 14.     |
| 3. " " II.                 | , 397.    | 4.                                                                                                                    | 9.      | מ מ           | II. " 15.     |
| 4. " " II.                 | , 397. 2  | 5. Taitt. S. vol. II. p. 7                                                                                            | 93. 10. | מ מ           | II. " 15.     |

| 11. Taitt. S. vol. I. p. 701.                                                                                                                                                                                                                                                         | 5. Taitt. S. vol. IV. p. 238.                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12. " " I. " 703.                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6.                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 13. " " I. " 704.                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7.                                                                                                                  | Páda VII.                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8. " " II. " 649.                                                                                                   | Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 544.                                                                                                                                                                                                                                               |
| 15. Taitt. Br. " I. " 182.                                                                                                                                                                                                                                                            | 9. " I. " 755.                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 16.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10 " T "HEE                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17. Taitt. S. " II. " 184.                                                                                                                                                                                                                                                            | 11 7 770                                                                                                            | 3. " " I. " 546.<br>4.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 18.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 " " "                                                                                                             | 5.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 19.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12. , , I. , 756.                                                                                                   | 6.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 1003                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14.                                                                                                                 | 7.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 20. , , 1. , 1032.                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15.                                                                                                                 | 8.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Páda IV.                                                                                                                                                                                                                                                                              | 16.                                                                                                                 | 9. Taitt. S. vol. II. p. 60.                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 11 4 M 11 D 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                         | 17. " I. " 608.                                                                                                     | 10. " " II. " 63.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Adh. 1. Taitt. Br. vol III. p. 342.                                                                                                                                                                                                                                                   | 18. " 1. " 609.                                                                                                     | 11. " " H. " 63.                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2. Taitt. S. vol. II. p. 297.                                                                                                                                                                                                                                                         | 19. " I. " 628.                                                                                                     | 12. Taitt. Br. " I. " 245.                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 20. " I. " 628.                                                                                                     | 13. " " I. " 247.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4. " I. "1015.                                                                                                                                                                                                                                                                        | 21. " " I. " 628.                                                                                                   | 14. " " I. " 247.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 5. " " II. " 443.                                                                                                                                                                                                                                                                     | 22.                                                                                                                 | 15. Taitt. S. " I. " 746.                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 23.                                                                                                                 | 16.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>7.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                             | 24.                                                                                                                 | 17.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 8. " " I. "1042.                                                                                                                                                                                                                                                                      | 25.                                                                                                                 | 18. " " II. " 263.                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 26.                                                                                                                 | 19.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 10                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                     | 00                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                     | 20,                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Páda VI.                                                                                                            | 20,                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Páda VI.<br>Adh. 1.<br>2.                                                                                           | 20,<br>Páda VIII.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11.<br>12.<br>13.                                                                                                                                                                                                                                                                     | Adh. 1.<br>2.                                                                                                       | Páda VIII.                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11.<br>12.<br>13.<br>14. , , I. , 268.                                                                                                                                                                                                                                                | Adh. 1.<br>2.<br>3.                                                                                                 | Páda VIII.<br>Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937.                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11.<br>12.<br>13.<br>14. , , I. , 268.<br>15. , , II. , 404.                                                                                                                                                                                                                          | Adh. 1.<br>2.<br>3.<br>4.                                                                                           | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2.                                                                                                                                                                                                                                |
| 11.<br>12.<br>13.<br>14. , I. , 268.<br>15. , II. , 404.<br>16. , I. , 269.                                                                                                                                                                                                           | Adh. 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.                                                                                     | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3.                                                                                                                                                                                                                             |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130.                                                                                                                                                                                         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6.                                                                                              | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4.                                                                                                                                                                                                                          |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130.                                                                                                                                                                                         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7.                                                                                           | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5.                                                                                                                                                                                                                       |
| 11. 12. 13. 14. , , II. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18.                                                                                                                                                                                    | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44.                                                              | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55.                                                                                                                                                                                              |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18.                                                                                                                                                                                     | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol. III. p. 44. 9.                                                          | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7.                                                                                                                                                                                           |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. , II. , 789.                                                                                                                                                  | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9.                                                           | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. , I. , 55. 7. 8. Taitt. S. , I. , 430.                                                                                                                                                                  |
| 11. 12. 13. 14. , , II. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , II. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18. 19. 20. 21. Taitt, S. , II. , 789. 22. , , II. , 716.                                                                                                                             | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10.                                                       | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7. 8. Taitt. S. " I. " 430. 9. " II. " 648.                                                                                                                                                  |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. , II. , 789. 22. , , II. , 716. 23. Taitt. Br. , III. , 411.                                                                                                  | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11.                                                   | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7. 8. Taitt. S. " I. " 430. 9. " II. " 648. 10. " " I. " 80.                                                                                                                                 |
| 11. 12. 13. 14. , , II. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , II. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. , II. , 789. 22. , , II. , 716. 23. Taitt. Br. , III. , 411.                                                                                                | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12.                                               | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. , I. , 55. 7. 8. Taitt. S. , I. , 430. 9. , II. , 648. 10. , , II. , 80. 11. , , III. , 171.                                                                                                            |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. , II. , 789. 22. , , II. , 716. 23. Taitt. Br. , III. , 411. 24.                                                                                              | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12. 13.                                           | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. , I. , 55. 7. 8. Taitt. S. , I. , 430. 9. , II. , 648. 10. , , II. , 80. 11. , , III. , 171. 12. , III. , 725.                                                                                          |
| 11. 12. 13. 14. " " I. " 268. 15. " " II. " 404. 16. " " I. " 269. 17. Taitt. Br. " I. " 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. " II. " 789. 22. " " II. " 716. 23. Taitt. Br. " III. " 411. 24. 25.                                                                                          | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12. 13. 14.                                       | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7. 8. Taitt. S. " I. " 430. 9. " " II. " 648. 10. " " II. " 648. 11. " " III. " 171. 12. " " III. " 725. 13.                                                                                 |
| 11. 12. 13. 14. , , I. , 268. 15. , , II. , 404. 16. , , I. , 269. 17. Taitt. Br. , I. , 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. , II. , 789. 22. , , II. , 716. 23. Taitt. Br. , III. , 411. 24.                                                                                              | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15.                                   | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7. 8. Taitt. S. " I. " 430. 9. " " II. " 648. 10. " " II. " 604. 11. " " III. " 171. 12. " " III. " 725. 13. 14.                                                                             |
| 11. 12. 13. 14. " " I. " 268. 15. " " II. " 404. 16. " " I. " 269. 17. Taitt. Br. " I. " 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. " II. " 789. 22. " " II. " 716. 23. Taitt. Br. " III. " 411. 24. 25. 26. " " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 791.                                            | Adh. 1.  2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17.                          | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. , I. , 55. 7. 8. Taitt. S. , I. , 430. 9. , II. , 648. 10. , II. , 648. 11. , III. , 171. 12. , III. , 171. 12. , III. , 725. 13. 14. 15. , II. , 749.                                                  |
| 11. 12. 13. 14. " " I. " 268. 15. " " II. " 404. 16. " " I. " 269. 17. Taitt. Br. " I. " 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. " II. " 789. 22. " " II. " 716. 23. Taitt. Br. " III. " 411. 24. 25. 26. " " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 639.                 | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15.                                   | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7. 8. Taitt. S. " I. " 430. 9. " " II. " 648. 10. " " II. " 648. 11. " " III. " 171. 12. " " III. " 725. 13. 14. 15. " " II. " 749. 16. " " II. " 750.                                       |
| 11. 12. 13. 14. " " I. " 268. 15. " " II. " 404. 16. " " I. " 269. 17. Taitt. Br. " I. " 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. " II. " 789. 22. " " II. " 716. 23. Taitt. Br. " III. " 411. 24. 25. 26. " " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 639. Páda V. Adh. 1. | Adh. 1.  2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. Taitt. S. vol.III. p. 44. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17.                          | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. , I. , 55. 7. 8. Taitt. S. , I. , 430. 9. , II. , 648. 10. , , II. , 648. 11. , , III. , 171. 12. , , III. , 725. 13. 14. 15. , , II. , 749. 16. , , II. , 750. 17. , , II. , 750.                      |
| 11. 12. 13. 14. " " I. " 268. 15. " " II. " 404. 16. " " I. " 269. 17. Taitt. Br. " I. " 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. " II. " 789. 22. " " II. " 716. 23. Taitt. Br. " III. " 411. 24. 25. 26. " " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 639.                 | Adh. 1.  2.  3.  4.  5.  6.  7.  8. Taitt. S. vol.III. p. 44.  9.  10.  11.  12.  13.  14.  15.  16.  17.  18.      | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. " I. " 55. 7. 8. Taitt. S. " I. " 430. 9. " " II. " 648. 10. " " II. " 648. 11. " " III. " 171. 12. " " III. " 725. 13. 14. 15. " " II. " 749. 16. " " II. " 750. 17. " " II. " 750. 18. " " II. " 751. |
| 11. 12. 13. 14. " " I. " 268. 15. " " II. " 404. 16. " " I. " 269. 17. Taitt. Br. " I. " 130. 18. 19. 20. 21. Taitt. S. " II. " 789. 22. " " II. " 716. 23. Taitt. Br. " III. " 411. 24. 25. 26. " " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 791. 27. Taitt. S. " II. " 639. Páda V. Adh. 1. | Adh. 1.  2.  3.  4.  5.  6.  7.  8. Taitt. S. vol.III. p. 44.  9.  10.  11.  12.  13.  14.  15.  16.  17.  18.  19. | Páda VIII.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 937. 2. 3. 4. 5. 6. Taitt. Br. , I. , 55. 7. 8. Taitt. S. , I. , 430. 9. , II. , 648. 10. , , II. , 648. 11. , , III. , 171. 12. , , III. , 725. 13. 14. 15. , , II. , 749. 16. , , II. , 750. 17. , , II. , 750.                      |

## Adhyáya XI.

|      |      |        |      |      |    |     |      |      |     |     |     | •    |      |      |     |       |      |     |        |        |       |     |     |      |
|------|------|--------|------|------|----|-----|------|------|-----|-----|-----|------|------|------|-----|-------|------|-----|--------|--------|-------|-----|-----|------|
|      |      | P      | ida  | T.   |    |     |      |      |     |     |     |      |      |      |     | 46.   |      |     | P.     | da 1   | rw.   |     |     |      |
| 1.7  |      |        |      |      |    |     |      | 1    |     |     | 79  |      | מל   | 11.  | 77  | 46.   |      |     | 1 4    | icus 1 | . V . |     |     |      |
| Adh. | 1.   |        |      |      |    |     |      | 1    | 12. |     | 77  |      | 39   | I.   | 29  | 1018. | Adh. | 1.  | Taitt. | S.     | vol.  | II. | p.  | 102. |
|      | 2.   |        |      |      |    |     |      |      | 13. |     |     |      |      |      |     | 782.  |      | 2.  |        |        |       |     | -   |      |
|      | 3.   |        |      |      |    |     |      |      |     |     |     |      |      |      |     | 183.  |      | 3.  | 79     |        | _     | TT. |     | 191  |
|      | 4.   |        |      |      |    |     |      |      | 15. |     | 22  |      |      |      |     | 48.   |      | 4   | Taitt, | Br.    | . 77  | T   | 79  | A7   |
|      |      | Taitt. | S.   | vol. | I. | D.  | 116. |      | 16. |     | מ   |      |      |      |     | 337.  | 1    | 5.  | Tenter |        | 77    | 1.  | 7)  | T1.  |
|      | 6.   |        |      |      |    | -   | 117. | 1    |     |     | n   |      | n    |      | 77  | ••••  |      | 6.  |        |        |       |     |     |      |
|      | 7.   | ,,     |      | 77   | ~• | 77  |      |      |     |     | Pác | la i | III. |      |     |       |      |     |        |        |       |     |     |      |
|      |      |        |      |      |    |     |      |      |     |     |     |      |      |      |     |       |      | 7.  |        |        |       |     |     |      |
|      | 8.   |        |      |      |    |     |      | Adh. |     |     |     |      |      |      |     |       |      | 8.  | Taitt. | S.     | 77    | I.  | ,,1 | 016. |
|      | 9.   |        |      |      |    |     |      | 100  | 2.  | Tai | tt. | Br.  | vol  | . I. | p.  | 56.   |      | 9.  | 29     |        | ъ     | I.  | 22  | 750. |
| 1    | 10.  |        |      |      |    |     |      |      | 3.  | Tai | tt. | S. • | vol. | I.   | p.  | 489.  |      | 10. |        |        |       | I.  |     | 750. |
|      | 11.  |        |      |      |    |     |      |      | 4.  |     |     |      |      |      | _   |       |      | 11. |        |        | "     |     | "   |      |
|      |      |        |      |      |    |     |      |      | 5.  |     |     |      |      |      |     |       |      | 12. |        |        |       | TT  |     | 459. |
|      |      | Pá     | da 1 | II.  |    |     |      | ١.,  | 6.  |     |     |      |      |      |     |       |      | 13. | , ,    |        |       |     |     |      |
| Adh. | 1    |        |      |      |    |     |      |      | 7.  |     |     |      |      | TT   |     | 110   |      |     | 77     |        |       |     |     | 117. |
|      | 2.   |        |      |      |    |     |      |      |     |     | "   |      | n    | AI.  | 77  | 119.  |      | 14. | . 77   |        |       | _   |     | 117. |
|      |      |        |      |      |    |     |      |      | 8.  |     |     |      |      |      |     |       |      |     |        |        | 77    | II. | 33  | 119. |
|      | 3.   |        |      |      |    |     |      |      | 9.  |     |     |      |      |      |     |       | 1    | 15. |        |        |       |     |     |      |
|      | 4.   |        |      |      |    |     |      |      | 10. |     |     |      |      |      |     |       | - 1  | 16. |        |        |       |     |     |      |
|      | 5. ' | Taitt. | S.   | 70l. | I. | p.1 | 016. |      | 11. |     |     |      |      |      |     |       |      | 17. |        |        |       |     |     |      |
|      | 6.   | 7)     |      | 77   | I. | 25  | 749. | 100  | 12. |     | 79  |      | 77   | I.   | 78  | 909.  | - 1  | 18. | 20     |        | 21    | Τ.  | _ : | 318. |
|      | 7.   | 22     |      | 22   | I. | •   | 489. |      | 13. |     | 70  |      | 23   |      |     | 910.  |      | 9.  |        |        |       |     |     | 319. |
|      |      |        |      | ••   |    |     | 749. | 1    | 14. |     |     |      | 20   |      |     | 910.  |      | 20. | 77 -   |        | 77    | 4.  | , u | 014  |
|      | 8.   |        |      |      | T  |     | 746. | ı    | 15. |     | n   |      |      |      |     | 1     |      |     |        |        |       |     |     |      |
|      | 9.   | "      |      | 77   |    |     |      | 1    |     |     | 77  |      | n    | ä,   | n ! | 016.  | 2    | 21. |        |        |       |     |     |      |
|      | J.   | 77     |      | 77   | ш. | "   | 44.  |      | 16. |     |     |      |      |      |     | . [   |      |     |        |        |       |     |     |      |

## Adhyáya XII.

|         | Páda | 1               |         | aitt. S. vol. | I. p. 189. | 3.  | Taitt. S. | vol. I. | p. 116. |
|---------|------|-----------------|---------|---------------|------------|-----|-----------|---------|---------|
| A 37. s |      |                 | 14.     |               |            | 4.  | <b>n</b>  | "I.     | , 116.  |
|         |      | vol. I. p. 542. | 15.     |               | 1.44       |     |           |         | , 754.  |
| 2.      | , ,  | " I. "543.      | 16.     |               |            | 5.  |           |         |         |
| 3.      |      |                 | 17.     |               |            | 6.  | , ,       | " II.   | , 405.  |
| 4.      |      |                 | 18.     |               |            | 7.  |           |         |         |
| 5.      |      |                 | 19.     |               |            | 8.  |           |         |         |
| 6.      |      |                 | 20.     |               |            | 9.  |           |         |         |
| 7.      | מ    | " I. " 432.     | 21.     |               |            | 10. |           |         |         |
| 8.      |      |                 |         |               |            | 11. |           |         |         |
| 9.      | 27   | " II. " 47.     |         | Páda II.      |            | 12. |           |         |         |
| 10.     |      |                 | Adh. 1. |               |            | 13. |           |         |         |
| 11.     |      |                 | 2.      |               |            |     | Taitt. S. | vol II  | n 16    |
| 12.     |      |                 |         |               |            | 15. |           |         |         |

|      |     | Pád    | a III.  |     |    |      |     | 12.<br>13. | Taitt. | s. · | vol. | II.  | p   | 666. | 6. Taitt. Br. vol. I. p. 47. |
|------|-----|--------|---------|-----|----|------|-----|------------|--------|------|------|------|-----|------|------------------------------|
| Adh. | 1.  |        |         |     |    |      |     | 14.        | 29     |      | 29   | IV.  | 'n  | 14.  | · ·                          |
|      | 2.  |        |         |     |    |      |     | 15.        |        |      |      |      |     |      | 9.                           |
|      | 3.  | Taitt. | 3. vol. | II. | p. | 666. |     | 16.        | Taitt. | Br.  | 71   | III, | 99  | 372. | 10.                          |
|      | 4.  |        |         |     |    |      |     | 17.        |        |      |      |      | ••• | 373. | 11.                          |
|      | 5.  |        | 20      | I.  | 22 | 850. |     |            |        |      |      |      | "   |      | 12.                          |
|      | 6.  | •      |         |     |    |      |     |            | Pád    | a I  | V.   |      |     |      | 13.                          |
|      | 7.  | 99     | 29      | I.  | 22 | 93.  | Adh | . 1.       |        |      |      |      |     |      | 14.                          |
|      | 8.  | 77     | 29      | I.  | 79 | 93.  |     | 2.         | Taitt. | S.   | vol. | I.   | p.  | 268. | 15.                          |
|      | 9.  | 79     | 99      | I.  | 20 | 94.  |     | 3.         | 77     |      | 22   | -    |     | 268. |                              |
| 1    | 10. | 29     | 99      |     |    | 95.  |     | 4.         | 22     |      | 22   |      |     | 360. |                              |
| 1    | 11. |        | -       |     |    |      |     | 5.         |        |      | •    |      | "   |      | ***                          |

#### Errata.

| P         | 59.  | L. | 11.  |      | For    | पूथक्        | read | पृथक्.        |
|-----------|------|----|------|------|--------|--------------|------|---------------|
| n         | 87.  | n  | 3. i | nfra |        | त्रापिव्ही   | מ מ  | ऋषिशब्दोः     |
| ייי       | 159. | 33 | 9.   |      | 33     | जनवाह्ययुप-  | n    | जलवहूचाद्युप- |
| -57       | 366. | 77 | 21.  |      | 'n     | बहकुली       | 77   | बहुकुत्वो     |
| 77        | 404. | 27 | 18.  |      | n      | संवपन        | 17   | संपवन.        |
| "         | 412. | 77 | 15.  |      | n      | -श्तामति     | 27   | -श्तमितिः     |
| יי<br>זיי | 434. | 77 | 12.  |      | י<br>מ | विशेष        | 77   | विशेषः        |
| 30        | 453. | 77 | 3.   |      | 70     | इच्यादिभ्यां | 77   | द्ज्यासिभ्याः |
| ,         | 459. | 77 | 24.  |      | 77     | ग्राज्यभाभ-  | 77   | ग्राज्यभाग-   |

## Errata.

| ľ   | 59.  | L  | . 11.    | For | पूथक्                | read | पृथक्.       |
|-----|------|----|----------|-----|----------------------|------|--------------|
| n   | 87.  | מי | 3. infra | 55  | <b>अ</b> पिव्ही      | n    | अपिशब्दोः    |
| 77  | 159. | 27 | 9.       | 33  | जलवाह्ययुप-          | n    | जलवहूचाद्यप- |
|     | 366. | "  | 21.      | n   | बहुनुत्वी            | "    | बहुकृत्वी-   |
| n   | 404. | 77 | 18.      | ,,, | संवपन                | 77   | संपवनः       |
|     | 412. | 77 | 15.      | מ   | -श्रतामति            | 77   | -श्रतमितिः   |
| 77  | 434. | ** | 12.      | ,,  | विशेष                | מ    | विशेष        |
| 20  | 453. | 3) | 3.       | 77  | <b>इ</b> च्यादिभ्यां | 77   | इच्यासिभ्यां |
| ,,, | 459. | ກ  | 24.      | 77  | ग्राज्यभाभ-          | 77   | चाज्यभाग-    |